Pedro Maria Gil

De una
comunidad
a otra

Il. La arquitectura interior

Estudios Lasalianos n.° 19/11



ESTUDIOS LASALIANOS N.° 19

De una comunidad a otra

2. La arquitectura
interior

Hno. Pedro Maria Gil, FSC

HERMANOS DE
LAS ESCUELAS CRISTIANAS

ROMA 2025



NUM £y
RS D,

Hermanos de
V., las Escuelas
) é Cristianas

ESTUDIOS LASALIANOS n.° 19
Instituto de los Hermanos de las Escuelas Cristianas

De una comunidad a otra
2. La arquitectura interior

Autor
Hno. Pedro Maria Gil, FSC

Direccién general
Hno. Santiago Rodriguez Mancini, FSC

Direccion editorial
Oscar Elizalde Prada

Coordinacion editorial
Ilaria Iadeluca

Revision

Hno. Agustin Ranchal, FSC

Coordinacién grafica y portada
Giulia Giannarini

Magquetacion
Milton Ruiz Clavijo

Produccion editorial

Ilaria Iadeluca, Giulia Giannarini,
Fabio Parente, Oscar Elizalde Prada
Impresion

Tipografia Salesiana Roma

Oficina de Informacion y Comunicaciéon
Casa Generalicia, Roma, Italia

Noviembre de 2025

ISBN:

CASA GENERALICIA






Indice

PrES@MUEACION ............ocoovecerreiereecereessssiesneesessssssssessssssssssssssssssesssssssss 11
Segunda parte: la arquitectura interior............ 19
Los ejes de 1a nueva Comunidad ..., 20
La actualizacion de las Reglas, sintoma
de UN tieMPO NUEVO ........ouieieieiereieeeese et 25
Cuatro siglos después, tal vez, todavia Trento............cccoccrecunece. 30
Compartir €l SigNO........c.ocveuiniieiinierereee e 35
Seis criterios para construir la nueva Comunidad...................... 39
1. Una Institucién en la historia ..., 44
Comprender la nueva Comunidad.........cocoeueeereeneieneeneeniineinceneinns 48
Comunidad y 0rganizacion.......c.ceveeneereeeseeneeeeeneineesneirensseesennees 54
Refundar, COMPTOMELEISE.....c..ociumeeeireceeieiereireesecisesesiseseneseisensns 57
EN Ora €POCA, ST ..cvuiiriiiiiiicieireiecineie ettt 59
2. La Nueva Evangelizacion ... 62
Pais de MISION co.uuveueeeeierirecieirenireciecie it

En qué Iglesia
Futuro y contemplacién

Y UN 1ENGUAJE NUEVO oottt eseiseenees
La cultura, lugar teol0giCo .......cccovwriuuneiurererierireecececiieneanee 85
B.LaLlamada.........ooooovoeeeeeeee e 88
Recuperar 12 vocacion (UN0)......c.cecreeeeereeneeencereeeeeneienineeseienceseenees 92
Redescubrir la secularidad (d0S) ......ccoeveveveeeeevreeeeeeeeeeeeeeeeines 95
Asumir la responsabilidad (¥ tres) ....c.coeveevecereenecnenerneinereeinienees 97

El PIan de Di0S ...vovoveiieieceececceeeetee et ssssssessse s 99



Ao ELEDNVIO oottt st ssasan

El Ministerio del SigNo.......cocveeeereeeeineierneiecineireceeireeeireneees
Palabra de qUien envia.......coveneerecnecnecineenecieceeeiseseieeeseens
Misidn, Signo, fidelidad......ccoeerececenerneirerererererecreceeninee
Testigos de la fraternidad
5. La Escuela Cristiana...........oveneenecnerneriecieceecnnsrecsssessnenen:
Tiempos modernos: la primera armonia.........c..ococeveveeecereeecanee 125
El MiSterio INTIMO . e 130
Un agotamiento no del todo consciente..........c.coccvecreeuncrnceeennn. 133
Desafios y nueva Comunidad........cocoeeeeereeneeneieeencinsceneineseiseeeneens 136
UnNa arMONIa NUEVA ... siesssesssesinens
Comunién y Evangelio
6. La Comunidad de la Escuela Cristiana...........cccccooeninene. 152
El sacramento de la Comunidad ........ccocovueeverrevnrenrinnienrireinrireiens 157
Las dimensiones de 1a CUeStION .....cc.vuevereeeeieeienrireecireeeesees 160
Tres $iglos, tres fASeS. ...t 164
El Ministerio del SigN0 ......cocoereneneeeneinerriireieeineieciseie e 172
Asociacion, ayer ¥ HoY ..o 176
La gracia de la nueva Comunidad.........ccccoueuvevneinernniioniincrcnes 180
Final: un SIStema............cocoocvivininerececeececeeeesesesresisecieninens 186
L TT@S @JES .ttt 191
2.Una constante ... s 198
B EL SISO ...t 205
4. Limite VS. frONtera ........ocoocoeuniurrierereeesee et eeees 21
5. Breve operativa, a modo de ejemplo...........cccccooevrininrininrinncenee 216
Epilogo

Tres SigloS deSPUES........oveuveereeeeeerecire e 221






Dedicatoria

A ltziar Muniozguren,

fallecida cuando este libro estaba en prensa;
durante 20 afios, en su familia y en su
comunidad, nos fue mostrando que todo esto

podia ser verdad: en su vida el futuro era ya
presente.



Desde esta primera pagina, el agradecimiento para:

Ferdinand Biziyaremye, Michael Valenzuela,
Colette Allix, Antonio Botana, Santiago Rodri-
guez Mancini, Heather Ruple y Paco Chiva por
su contribucién desde sus cronicas y reflexio-
nes sobre la realidad diaria de este discurso
en territorios que conocen bien;

igualmente, para los organizadores y partici-
pantes del Seminario habido en Roma entre
el 28 de octubre y el 1 de noviembre de 2024:

sin todos ellos no se habria podido dar el paso
de la primera a la segunda parte de este es-
tudio, de modo que ya no hay ni primera ni
segunda sino una sola reflexion desde dos
perspectivas.

Sean ellos los primeros destinatarios de estas paginas.



La historia nos ha mostrado que la vida
religiosa durara tanto como la Iglesia. Ha
mostrado un notable poder de supervivencia,
una maravillosa capacidad para desarrollarse
y adaptarse, a despecho de periodos de
crisis, a despecho de las alzas y bajas que
la vida religiosa ha conocido. Si tenemos el
animo, la aperturay la disponibilidad para ser
conducidos porel Espiritu, el trabajo empezado
por el santo De La Salle y desarrollado por las
generaciones de sus hijos a lo largo de casi
tres siglos vera un nuevo florecimiento de su
dinamismo en la proxima generacion, es decir,
a lo largo del proximo siglo.

H. Charles-Henry, Discurso al Capitulo General,
23 de abril de 1976!

1

En el Informe del H. Superior General al 40.° Capitulo General.
Cfr. AMG, ED 278/1.






Presentacion 11

Presentacion

El Instituto de los Hermanos de las Escuelas Cristianas
conmemora este afio 2025 los 300 de su reconocimiento
como institucion social. Es una buena ocasion para mirar
al futuro y preguntarse por el sentido de su itinerario a lo
largo de estos tres largos siglos de vida.

Esta reflexion pretende ayudar en esa tarea y por eso se
abre recordando aquellas fechas.

Todo habia empezado hacia 1680, con los sucesivos cruces
de los itinerarios de Roland, De La Salle, Nyel y Barré. No
es el momento de pormenorizar aquellos encuentros, pero
si el de ubicarlos, medio siglo mas o menos antes de la fe-
cha cuyo tricentenario se celebra en estos dias.

En Reims, las vidas de aquellas cuatro personas habian ido
convergiendo en un punto comun: la atencion escolar de
los hijos, ellas y ellos, de los pobres. Desde el principio su-
pieron que no se conseguiria nada sin cohesionar grupos
de comprometidos en la tarea. Ese fue el lugar de conver-
gencia: el grupo, que pronto se haria comunidad. Hoy, des-
de la perspectiva de la historia y la situaciéon actual de su
herencia, podemos afirmarlo sin ninguna duda.

Y de un modo u otro trataron de garantizarlo.

En el caso de la Institucion Lasaliana, dicha estabilidad se
iria alcanzando para los primeros afios del nuevo siglo, al



12 Presentacion

cabo de sus primeros 25 o 30 afios. Asi era, con toda clari-
dad, para 1710. Por eso podemos decir que esta institucion
entro en el XVIII con la configuracion interna que la man-
tendria durante los siguientes tres siglos.

Faltaba, sin embargo, su reconocimiento legal. Ante la ley
se trataba de un agregado de personas que atendia a un
puiado de escuelas. No mas, de modo que su conjunto ca-
recia de personalidad juridica. Esto, como puede compren-
derse, debia preocupar a sus miembros ante el desafio de
la transmision de su compromiso a la nueva generacion.

Esa preocupacion fue la protagonista fundamental de los
siguientes 15 afios, al cabo de los cuales quedd definitiva-
mente satisfecha con la Bula In Apostolicae dignitatis solio,
de Benedicto XIII, a finales de enero de 1725. En ella el
Papa reconocia, aprobaba, confirmaba, la existencia de
una pequena comunidad con sede principal en Ruan, en el
arrabal de San Yon. Y le animaba a seguir viviendo como
hasta entonces.

Se trataba del Instituto de los Hermanos de las Escuelas
Cristianas.

Para aquellos dias, sus escuelas no tenian problemas gra-
ves: funcionaban bien, basadas en una pedagogia de la
atencion continua del maestro y de su aplicaciéon de la

2 Sobre todo este tema de la Bula de Aprobacién del Instituto
lasaliano, cfr. H. Maurice-Auguste, L'Institut des Fréres des Ecoles
chrétiennes a la recherche de son statut canonique: des origines
(1679) a la bulle de Benoit XIII (1725), Cahiers lasalliens 11, Rome,
1962, vi+416pp. Obra magnifica, llena de matices, muy bien
documentada.



Presentacion 13

logica y el orden al aprendizaje; ademas constituian una
red, de modo que en su conjunto garantizaban los aciertos
y corregian los errores de cada lugar. La sociedad lo sa-
bia, lo reconocia y estaba dispuesta a confiarles sus hijos,
siempre que apareciera alguien con buen corazén y buena
bolsa para sostener el proyecto escolar.

Desde sus comienzos, como hemos recordado, su necesi-
dad era de otro orden: se referia a su institucién misma,
a la sociedad o comunidad que constituian sus maestros.

Mientras vivia su primer fundador la institucion era él, se
podria decir. El, en efecto, representaba para la sociedad y
para los Hermanos la continuidad, la coherencia manteni-
da, la identidad. Ahora que habia muerto, es decir, desde
1719, ya no habia ningtn signo de la autonomia de su iden-
tidad colectiva. Quedaban ellos y su técnica pedagdgica y
organizativa, pero no eran nadie ante el ordenamiento le-
gal de la sociedad.

Necesitaban existir como corporacién responsable de una
red de escuelas. Y les costé mucho, pero lo consiguieron.
Todo se resolvio entre setiembre de 1724 y enero de 1725,
cinco meses finales de cuatro afios de negociaciones.

Fueron dos areas, el Estado y la Iglesia, y ninguna de las
dos pudo calificarse de primera o segunda. Y, tal vez, si se
mira bien, esa simultaneidad ayuda a entender de qué se
trata y en qué sentido puede ofrecernos una ayuda para
comprender el presente.

Se consigui6 primero el reconocimiento por parte del Es-
tado: fueron las Letras Patentes, a finales de setiembre. El



14 Presentacion

Regente, el duque de Orleans, se habia negado varias ve-
ces a concederlas, por las razones que fuera. Tal vez por
su inclinaciéon mas hacia el jansenismo (que no se veia en
los Hermanos), tal vez sencillamente porque no quisiera
cargar a la Administracion del Estado con otra institucion
mas o menos religiosa o semimonastica. El hecho fue que,
a su muerte, el jovencisimo rey, Luis XV, acept6 firmar el
documento que se le presentaba.

Después, sin que podamos decir que fuera influida por la
del Rey, se consiguio la aceptacién romana. Fueron las Con-
gregaciones o Dicasterios de la Secretaria Pontificia y del
Concilio, las que para diciembre del mismo afio tenian ya
dispuesta la aceptacion de lo solicitado por los Hermanos.
El Papa lo asumi6 en la fecha que conocemos, 26 de enero.

El Rey y el Papa: en cada negociacién habia habido algin
momento en que se pretendia el reconocimiento A para
garantizar el reconocimiento B, que en el fondo parecia
interesar mas. Asi, a veces pensaron que las Letras Paten-
tes facilitarian la Bula y a veces que la Bula facilitaria las
Letras Patentes. En realidad, les bastaba cualquiera de las
dos: la otra vendria sola, en su momento.

Es la historia. Hoy, tres siglos después, importa caer en la
cuenta de las implicaciones de este hecho.

En efecto: que ambos reconocimientos supongan la acep-
tacion social de una institucion religiosa significa que tal
vez determinados rasgos de su definiciéon tengan forma
civil y alcance religioso, y viceversa. Por ejemplo, que la
profesion de la triada mondstica suponga un estatuto eco-
noémico, laboral, social, especifico.



Presentacion 15

Fue el caso de instituciones como la lasaliana. Asi enten-
demos, por ejemplo, que la supresion de aquellos votos por
parte de la autoridad civil supusiera la supresion de todas
las instituciones definidas desde su profesion. Ocurrié en
agosto de 1792, en los dias de la Revolucion.

1726, 1792: podria parecer que con estas referencias este-
mos aludiendo a cuestiones de los dias del Antiguo Régi-
men, que no nos afectan hoy, pero puede no ser asi.

Por ejemplo: ;cual era el sentido de aquellos votos: cerrar
un contrato laboral o testimoniar el reino de Dios?; en con-
secuencia ¢de qué se trataba en ellos, de una consagracion
o de un contrato?; sera posible expresar la vinculacion ins-
titucional y su compromiso social de otro modo?; y, pen-
sando desde nuestros dias, ¢cual habria sido hoy su modo
de expresar su compromiso con la escuela popular y asi
configurarse como un ente reconocible por la ley?

Asi resulta que, tres siglos después, aquella Bula ofrece a
la Institucion Lasaliana una atalaya muy util ante el de-
safio de su futuro.

Por ejemplo: no podemos evocar el desconcierto de los
miembros del altimo Capitulo General con el tema de la
asociacion, sin tropezar con preguntas como las que aca-
bamos de enunciar. La dificultad de sus respuestas es cau-
sa de la dificil armonia entre los diversos modelos que se
encontraron en aquella asamblea.

Por eso decimos que la Bula, en este aniversario suyo, ayu-
da a preguntarse de una manera nueva por la identidad
tanto de la comunidad lasaliana como de sus miembros.



16 Presentacion

Tal vez lleva mas a la pregunta que hasta la respuesta, es
cierto; pero impide quedarse en férmulas superficiales,
fuera de la historia o simplemente repetidas.

La Bula mostraba la relacion entre identidad y red: por un
lado, recogia el convencimiento de los Hermanos de que
sin red no se sostendria la Identidad de cada escuela; y
por otro decia que sin la Identidad de cada comunidad no
seria posible la red. La red y la identidad se hacian mutua-
mente posibles.

Eso era la Bula.

No es pequefa aportacion, sobre todo si tenemos en cuen-
ta que la gran cuestion del altimo siglo en el mundo lasa-
liano ha sido la definiciéon de su comunidad. Y que esa co-
munidad, como tantas otras, suele definirse por los votos
(segun la teologia mas habitual).

Por esa razon hemos de recordar desde esta primera pa-
gina un hecho bien conocido desde los primeros bidgrafos
lasalianos: la primera solicitud que los Hermanos hicieron
llegar a Roma para su reconocimiento no incluia los votos
religiosos convencionales. Hablaba de otros votos: la obe-
diencia y la estabilidad en el servicio educativo a los pobres.

Se trataba de votos, sin ninguna duda. Pero de unos votos
que expresaban el compromiso existencial con un proyec-
to cristiano al que los miembros de la comunidad se creian
llamados por Dios. Y esa llamada y ese compromiso supo-
nian légicamente un modo concreto de vivir.



Presentacion 17

De esa fe compartida que animaba su compromiso deci-
mos que definia y define a la comunidad lasaliana.

Y de ella, 300 afios después de aquella Bula, decimos que
ha ido abriéndose paso a través del ultimo siglo de esta
institucion. Este estudio pretende mostrarlo.






Segunda parte:

La arquitectura
interior

19



20 Los ejes de la nueva comunidad

Los ejes de la nueva comunidad

...LosHermanosreconocen, analizanyafrontan
solidariamente desde la fe las dificultades
y los desafios particulares que atraviesa
su Instituto. Contemplando la historia de
salvacion que se actualiza en su vida y en
la del Instituto, viven la gracia del misterio
pascual. Meditando el itinerario evangélico
del Fundador, encuentran en él un modelo
de fidelidad en la adversidad y la fuerza para
volver a empezar.

Regla, 155.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 21

Si ahora, al comienzo de esta Segunda parte, cuando ya casi
hemos olvidado que estamos a una distancia de tres siglos
de aquella Bula, si ahora volvemos a abrirla, nos encontra-
remos en otro mundo.

De buenas a primeras puede incluso parecernos que el
documento no va con nosotros, que es de otra época, que
define para un tiempo pasado. Puede parecer que no nos
vale, tres siglos después. Si a pesar de todo insistimos en
superar esa sensacion, podemos encontrar una luz muy
clara: la distincién entre lo que se aprueba y los términos
empleados en la aprobacion.

Entonces comenzaremos a pensar en que tal vez el docu-
mento si pueda decirnos algo, aun en un tiempo tan dife-
rente. Estaremos distinguiendo entre la dindmica y la for-
ma, el alma de la vida y su aspecto. Y desde esa 6ptica nos
preguntaremos qué nos dice en esta situacion de, cuando
menos, medio siglo de cambio.

A este proposito, abriendo su historia de tres Capitulos
Generales, el H. Luke Salm recuerda una curiosa maldi-
cion china: ojala vivas en tiempos de cambio®. Expresa una
gran verdad. En tiempos asi, vivir es especialmente traba-
joso. No hay un lenguaje comun y casi no es posible enten-
derse, de modo que sus habitantes estan cerca de lo que
una expresion afortunada calificaba como ‘muchedumbre

3 Asi comienza su estudio, ya citado, A Religious Institute in
Transition...



22 Los ejes de la nueva comunidad

solitaria™, que puede ser nuestra manera de hablar de la
Torre de Babel. Tal vez es lo que encontramos en la Insti-
tucion Lasaliana, cuando levantamos la vista de la Bula
que hemos estado leyendo y contemplamos el presente de
aquella Comunidad que se aprobaba hace tres siglos.

Como se comprende enseguida, es lo propio de tiempos de
grandes cambios. Se dice también con otro juego verbal,
que hemos recogido ya: no decimos lo mismo cuando ha-
blamos de una época de cambios y de un cambio de época.
Y suele anadirse que no es facil darse cuenta de si se vive
en la primera o en el segundo.

4 Es el titulo y el tema del libro de D. Riesman, La muchedumbre
solitaria. No esta de mas sefalar que se escribi6 entre 1948 y
1949 y se centraba en la sociedad norteamericana. Es muy
significativo su subtitulo: A Study of the Changing American
Character. En 1983 N. Stone publicaba su Europe transformed,
1878-1919, que ya hemos citado. Lo volvemos a hacer para sefialar
entre las dos referencias el periodo 1890-1950 y entender mejor
las raices del cambio que encontraban Riesman y su equipo en
su sociedad. Es un periodo de 60 o 70 afios. Enseguida vemos
que no podia tratarse de un proceso solo local, sino de algo
que afectaria tarde o temprano a todo el mundo. Resulta asi
comprensible la expresion del H. Salm: é] mira de ese modo el
camino de la Institucion lasaliana durante 40 afios y se explica
la dificultad de encontrar un modelo adecuado. Respecto del
aparente caos de tiempos asi y su repercusion en el discurso
institucional lasaliano, podemos mirar mucho mas lejos y
preguntarnos, por ejemplo, por la primera definicién de la
teologia sacramental, alld por el siglo XII: ;cudntos Papas, en
los dias de Pedro Lombardo (1100-1160), habrian estado de
acuerdo en la definicién y el namero de los sacramentos, tal
como se iria aceptando durante los siglos siguientes? Por eso
dentro de la ironia del H. Salm estaba la magnitud del cambio
que veia en la Instituciéon Lasaliana a lo largo de los 40 afios
que refleja en su obra... y la tarea todavia pendiente.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 23

¢Hace falta afiadir que nuestro estudio, el paso de una Co-
munidad a otra, se inscribe en un cambio de época, y que
solo desde ese cambio podemos invocar una herencia de
300 afios o comprender aquel documento de los principios?

Nuestra Primera parte muestra que para la Institucion
Lasaliana, como para toda la humanidad, lo vivido desde
1904 es un progresivo cambio de época. Es bueno recordar-
lo, una y otra vez, para percibir la combinacién de cosecha
pasada y nuevo futuro que contiene.

Evoca, por encima de todo, un camino de tanteos, propues-
tas y revisiones, planes, estructuras, itinerarios que nadie
habria imaginado 50 afios antes. Basta comparar dos Ca-
pitulos Generales, uno anterior y otro posterior a los dias
del Concilio. O también, por ejemplo, las Circulares de los
Hermanos Adrien y Junien-Victor sobre los Diez Manda-
mientos del Instituto® y las del H. Alvaro sobre el Signo de
la Comunidad. O las Reglas de 1901 y de 2015.

Muestra, igualmente, el camino recorrido o al menos el
cambio habido en Distritos concretos, y da sentido a los
testimonios recogidos hoy y los que se habrian recogido
hace 80 afios; o las actitudes de los Hermanos en cualquier
lugar hoy y hace solo 30 afios; o las distintas sensibilidades
en los territorios de un mismo continente.

5 Circulares 270 (12.1.1930), 274 (11.1.1931), 276 (26.1.1932), 278
(8.11933), 281 (71.1934), 292 (26.11936), 295 (10.1.1937), 299
(9.11938),302 (6.11939), 305 (8.1.1939) y 324 (6.1.1948), esta tiltima
del H. Athanase-Emile, después del paréntesis de la Guerra y la
primera postguerra, recién aprobada la nueva version de la Regla,
en la que seguian apareciendo los Diez Mandamientos.



24 Los ejes de la nueva comunidad

Mas: se adivina que todo ello no ha ocurrido en los Distritos
de una manera armonica, en acuerdo, sino a través de sal-
tos, con avances y vueltas atras, con diferentes velocidades
y tensiones a veces muy violentas. Y no cuesta emparentar
cronicas de un territorio con las expresas o adivinables de
otro: enseguida se aprecia la diferente velocidad en las con-
ciencias colectivas, las actitudes mas o menos corporativas
no siempre coincidentes ni siquiera semejantes.

Si. Mas de una vez la Institucion Lasaliana a lo largo de
este siglo ha recordado el mito de Babel, vestida de voca-
bularios no compartidos, mas o menos muchedumbre y
mas o menos fragmentada. No hay por ello ninguna origi-
nalidad en sefialar que todo consiste en dar con las pala-
bras importantes que han ido aconteciendo en estos afios.
Identificarlas y definirlas, evidentemente.

Tal como hemos ido describiéndolo, el Gltimo siglo de la
Instituciéon Lasaliana, es decir, este tiempo de cambio, se
ha desarrollado en tres pasos. En cada uno de ellos ha ido
diciendo palabras nuevas, importantes. Recogerlas es el
cometido de esta Segunda parte.

Como hemos visto, el primero de estos tres pasos, unos
50 afios, ocupaba la primera mitad del siglo XX. Se trata
de un periodo desgraciado en la historia del mundo y es-
pecialmente en esta Institucion. Se caracterizé por la ur-
gencia de encontrar féormulas para sobrevivir y guardar la
herencia recibida. Entendemos que va desde el Capitulo
General de 1901 hasta las puertas del de 1956. De él hemos
hablado con el término Restauracion.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 25

El segundo paso, de 30 afios mas o menos, es un movi-
miento que se abre en los prolegomenos del Concilio Vati-
cano II; estalla con aquella gran Asamblea y la Lasaliana
de 1966-1967 y el decenio siguiente; y se estira, serenando-
se hasta el Capitulo General de 1993. Se caracteriza por la
exaltacion de la fe en la propia capacidad de reconducir la
Institucion y la relectura de los origenes. En este estudio,
un tiempo de Renovacidn.

El tercero ocupa los 30 afios siguientes, hasta hoy. En él se
abre paso finalmente la recreacion del Instituto, ahora re-
ducido a historia en muchos territorios y en redefinicion en
otros. Se caracteriza por la emergencia de nuevas formas
de Comunidad o de pertenencia a la Institucion. Lo hemos
caracterizado como de Refundacion, tres siglos después de
aquella Bula, que reconocia la primera Comunidad.

El cambio estd ahi. Tiene que estar ahi, pasando del caos
de Babel a la esperanza de los profetas. ¢Es posible identi-
ficar sus signos mayores, esquivar, asi, la maldicién china
y reescribir la Bula?

La actualizacion de las Reglas,
sintoma de un tiempo nuevo

Para responder bastaria recordar la historia de las Reglas
de la Institucion Lasaliana en el tltimo siglo. Hay mas ejes
para tanto recuerdo, desde luego, pero este tiene una ca-
pacidad significativa para agrupar muchos otros. La ac-
tualizacion de las Reglas es una crénica de 100 afios que
apunta directamente al corazén de aquel gran documento
de 1725, a sus dieciocho articulos definidores.



26 Los ejes de la nueva comunidad

Ya en 1901, en respuesta a la agitaciéon tanto interna como
externa, el Capitulo se propuso estudiar su acomodacion
a las condiciones del nuevo siglo. Dos afios después hubo
Circular sobre la Bula, no debemos olvidarlo.

El resultado fue la depuracién de usos extrafios y la recu-
peracion del texto de los origenes, 1718. El orden mundial
estaba rompiéndose en todas las dimensiones de lo social
—cultural, cientifica, politica, estética, religiosa, econ6mi-
ca— y se adivinaba otro nuevo. La respuesta lasaliana fue
subrayar con energia la circunstancia fundacional, preci-
samente cuando naci6 el mismo orden social que en ese
momento se tambaleaba.

Ocurri6 lo mismo en 1946. Y también en este caso, cua-
tro afos después, encontramos otra Circular sobre la Bula,
como dejamos dicho antes (se trataba de la de 1924, reim-
presa y ampliada).

Tras 40 afios terribles, de expulsiones, guerras mundiales,
persecuciones y nuevas estructuras mundiales, de nuevo
la Institucién lasaliana subraya la referencia a los orige-
nes, pretendiendo afrontar la novedad —indiscutible para
todos— mediante la vuelta al espiritu de la fundacion. Lo-
gicamente solo diez afios después el nuevo Capitulo volve-
ria a solicitar la revision del Codigo lasaliano. Y también,
logicamente, a partir de ese momento, la Bula desaparece
de la escena lasaliana.

Se enfrentd la tarea, primero con timidez y tendiendo a
reproducir el mismo vicio en la invocacion de los origenes
como sistema de situarse ante el presente. Poco a poco,
a cuenta de la convocatoria y la celebracién del Concilio,



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 27

todo cambid. Asi, las Reglas de 1967 llegaron a la Comu-
nidad lasaliana acompafiadas de una reflexién sobre su
identidad, sobre la fidelidad y la renovacién del espiritu
fundacional. Lo hemos sefialado en su momento.

Desgraciadamente nadie en la Institucion estaba en condi-
ciones de asimilar en paz realidades como la pérdida de casi
cuatro de cada diez Hermanos en el plazo de cinco o seis
afos a partir del Concilio y de aquel Capitulo. Por eso es
comprensible el tremendo escandalo supuesto por la pug-
na innoble dentro del mismo Consejo General en torno a lo
que debia hacerse. Aquella vergiienza se mostré en toda su
fuerza en el siguiente Capitulo, en 1976, impidiendo que se
avanzara y precisara el camino emprendido diez afios an-
tes. No se tocaria la Regla, porque se estaba en el periodo de
20 anos de margen dado por el Concilio para su acomoda-
cion. Seria tarea de la Asamblea de 1986, pero la amargura
de la disension habia dejado una muy mala semilla.

En 1986 la Regla se renovo en su estructura como en 1966
se habia renovado su espiritu. Ahora todo se organizaba en
torno a un término acufiado en los dias del Concilio: ‘di-
mensiones'. Las que configuraban la persona del Hermano:
la Consagracion, la Comunidad, la Misién. Representaba
otra antropologia o, mejor, otra teologia. Se interpretaba la
identidad del Hermano y de su comunidad en funcién de
los origenes y de la actualidad, simultaneamente, y para
hacerlo se consideraba esa identidad de un modo integral,
no sectorial.

Sin embargo, la semilla de la disension anterior dio ahora
un fruto envenenado: trat6 las dimensiones como si fue-
ran ‘elementos’, por tanto, algo separable, distinguible.



28 Los ejes de la nueva comunidad

Esta reduccion lastré desde un principio el feliz hallazgo
expresivo de la nueva Regla que hemos visto recorrer du-
rante 20 afios el camino del Instituto lasaliano: ‘compartir
la misién’.

Lo que parecia abrir el camino de una nueva configuracion
de la comunidad educativa resulté un lema demasiado
impreciso. Reducia la mision al quehacer, sin caer en la
cuenta de que para realizarlo no era de ningiin modo ne-
cesario vivir como vivia el Hermano. No podia ser, y todos
lo fueron percibiendo poco a poco. En ese espiritu se esta-
blecid la presencia de colaboradores en el siguiente Capi-
tulo General, ya en 1993, y pronto la sensibilidad de todos
encontrd otro término en el que poner nuevas esperanzas:
‘Asociacién’. Tenia la ventaja de pertenecer a la tradicion
lasaliana. Como tal, se esperaba que superara dificultades
o incluso alguna suspicacia.

El término tenia y tiene un gran alcance simbdlico. Sin em-
bargo, en 1976 se habia rechazado por atreverse a proponer
que en adelante podia ser adecuado que el voto de los Her-
manos fuera precisamente ese. Incluiria los demas y todo el
régimen de la Comunidad, pero fue rechazado. También lo
hemos recordado. Parecia asemejarse demasiado a formulas
mas proximas al cristiano secular que al ‘consagrado’.

Por otra parte, aunque esto no era tan visible, el término
quedaba un tanto modificado en su nueva presencia en el
mundo lasaliano. En los origenes, ‘asociacion’ se referia a
la red de comunidades, al conjunto, a la organizacion total
de los proyectos educativos y las comunidades que los ani-
maban. En el principio, asi, ‘asociacion’ significaba red de



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 29

comunidades. Ahora, en cambio, se proponia usarse con el
significado de ‘Comunidad’.

Aun con ambas salvedades, el término seguia y sigue te-
niendo capacidad de futuro. Y mostraba en su interior
donde estaba la gran cuestion: la nueva Comunidad.

La Asociacion plantea qué entender por Comunidad la-
saliana hoy, qué perfil han de tener sus miembros, cuales
son sus vinculos, qué rasgos se deben compartir necesa-
riamente, qué relacién guarda con los origenes y toda la
tradicion lasaliana.

Se entiende, asi, la dificultad que encontr6 a partir del afio
2000 la Comision encargada de acomodar el texto de la Re-
gla. No podia ir mas delante de lo que se habia establecido,
por la sencilla razén de que no se podia establecer mas. Y
debid resignar su trabajo en manos del Consejo esperando
una nueva palabra del préximo Capitulo, esta vez en 2007.

Consciente de la necesidad y de los limites, el Capitulo vol-
vid a solicitar otra Comision para llevar adelante la tarea.
Esta vez llegd a su fin entre 2014 y 201S. Es el texto que
anima ahora mismo la Comunidad Lasaliana mundial y
con el que contaba el tltimo Capitulo General, en 2022.

Ha mantenido la estructura de 1986 y la ha interpretado
atendiendo unay otra vez a la naturaleza real de la vida de
las Comunidades en el contexto global de la Nueva Evan-
gelizacion. Asi, el texto estd lleno de matices y permite
avanzar en la practica de la relacion mutua, Colaborado-
res y Hermanos. Permite, igualmente, sostener practicas



30 Los ejes de la nueva comunidad

diversas en los distintos territorios de las cinco Regiones
del Instituto.

Pues bien, a pesar de ello los Capitulares de 2022 dejaron
Roma con la sensacion de no haber llegado a entenderse,
sin haber dado con la armonia necesaria para afrontar los
tremendos desafios de un Instituto en trance de agota-
miento en diversas regiones del mundo y sin orientaciones
del todo satisfactorias para todas.

¢Como es esto posible? Como preguntabamos en el arran-
que de este estudio: ¢estamos, un siglo después, ante una
historia de nunca acabar?

Tal vez se trate de la perplejidad ante el articulo 4 de la
Regla de 2015: “el Instituto de los Hermanos de las Escue-
las Cristianas, aprobado por la Bula In apostolicae dignitatis
solio del Papa Benedicto XIII, es un Instituto de derecho
pontificio compuesto exclusivamente de religiosos laicos”.

¢De verdad es compatible con el discurso de la Asociacion,
la nueva Comunidad, la Fraternidad...?

Cuatro siglos después, tal vez, todavia Trento

¢Como es posible que después de tantos esfuerzos todavia
no nos sintamos en una casa comun, ordenada segiin un
credo comun, serenamente comprometidos en una tarea
comun? ;Como es posible que no demos con un sistema
capaz de llenarnos de esperanza al contemplar el futuro?



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 31

Hay una respuesta, simple y clara y para nada exclusiva de
la Comunidad Lasaliana: las instituciones religiosas naci-
das tras el Concilio de Trento no han llegado nunca a vivir
armoénicamente su consagracion religiosa y su compromi-
so apostolico.

Puede parecer una afirmacion pretenciosa, atrevida, sin
fundamento suficiente. Pero no lo es. La historia ha ido
mostrando que todas las formas de vida religiosa aposto-
lica nacidas después de aquel Concilio, todas, adolecen del
mismo mal: han vivido una historia mucho mas coherente
en sus hechos que en su doctrina. Con el cambio de ciclo
historico esto se hara ya improrrogable y su asuncién con-
dicionara su futuro.

En nuestro estudio, desde el horizonte de la Bula de 1725,
guardamos una referencia intima de todo esto: fue la Con-
gregacion ‘del Concilio’ la que aprobé la vida de aquel gru-
po. Y ‘Concilio’, en ese momento, es el de Trento. Habia
pasado siglo y medio o sobre todo se habia entrado en otro
modo de vivir, pero la referencia seguia marcada por la
Contrarreforma. En este sentido la Bula debia ser reactiva
mucho mas que proactiva. Y digase lo mismo de su inter-
pretacion todavia durante dos siglos mas.

Hace ya mucho tiempo que todo esto ya era evidente en la
Instituciéon Lasaliana y semejantes. Lo hemos recordado
desde el arranque de la Primera parte de este estudio. Lo
recordamos como sintesis, aun a riesgo de repeticion in-
necesaria.

La historia lasaliana muestra, entre otros datos de hace
un siglo, la preocupaciéon suscitada por la Constitucion



32 Los ejes de la nueva comunidad

Conditae a Christo, de diciembre de 1900. En ella el Vatica-
no recordaba a todas las instituciones como la lasaliana la
necesidad de homogeneizar los signos de la pertenencia de
sus miembros, definiendo tales signos por la emision de los
tres votos de pobreza, castidad y obediencia.

Pues bien: de los 13.000 Hermanos con que contaba enton-
ces el Instituto, un poco mas de 2.000 ni tenian votos ni
pensaban hacerlos. Seguian en la comunidad y se acogian
a la categoria de ‘novice employé’.

El dato es muy elocuente: estaba diciendo que los votos
no eran necesarios para ser Hermano. No entraban en su
identidad. Solo facilitaban su trabajo, o tal vez establecian
un nivel de compromiso con la Instituciéon que los hacia
merecedores de cierta confianza o responsabilidad especia-
les. Pero no eran otra cosa mas que un facilitador de la or-
ganizacion, un homogeneizador de los vinculos laborales.

Para entendernos: los votos no suponian ninguna referen-
cia especial al mas alla de Dios, al Reino, al mundo de lo
que llamamos escatoldgico, como hemos ido entendiendo
y expresando ya antes del Concilio Vaticano II. Los votos
no pretendian hacer de nadie signo, mas que de una reno-
vada capacidad de trabajo, mas sencillo estatuto econ6mi-
co y mayor disponibilidad.

En realidad, lo que definia a un Hermano era otra cosa: su
pertenencia a una Comunidad dedicada exclusivamente a
la educacion de las clases populares. Esa pertenencia, en
aquella sociedad de cristiandad, era signo claro de sentir-
se llamados por Dios a vivir y trabajar de ese modo por
el Evangelio. Aquella pertenencia, aquella Comunidad y



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 33

aquella escuela eran signo de la presencia de Dios en la fe
que aquellos hombres compartian.

Asi era, y sin embargo semejante sintesis no se expresaba
en la Iglesia de comienzos del siglo XX. Por eso el Papa san
Pio X podia escribir a los Hermanos que de ningtin modo
debian pensar en que su accién apostdlica estaba por en-
cima de su consagracion religiosa, sino todo lo contrario.
Porque su vida no era como la de los demaés cristianos, sino
que estaba por encima de ella. Por eso —era la cuestion
que motivaba tal respuesta— no debian transigir con sus
votos para poder seguir con sus escuelas, en una aparente
secularizacion de su vida.

Con esta concepcion de si mismos y de su relaciéon con la
vida cristiana secular, los Hermanos franceses —que su-
maban 10.000 sobre un total mundial de 13.000 o0 14.000—
partieron de su tierra a otras de todo el mundo, o bien
quedaron en ella aparentemente secularizados, o sencilla-
mente dejaron la Congregacién. Tuvo que ser terrible.

Si, sobre esa situaciéon inicial, acumulamos ademas las
dos guerras mundiales, la emergencia de los fascismos, las
persecuciones en México y Espafia, la condenacion de los
modernismos, la problematica universalizacion de su mo-
delo educativo, el consiguiente refuerzo autoritario como
salvaguarda ante tantas tensiones, si tenemos en cuenta
todo esto, entenderemos la légica del mantenimiento de
una teologia disparatada sobre la identidad del Hermano,
su Consagracion y su Comunidad.

Por ejemplo: era logico que, en 1946, en el Capitulo Gene-
ral, se instara a los Hermanos a prescindir lo mas posible



34 Los ejes de la nueva comunidad

del personal seglar que se habia tenido que contratar por
los avatares de la guerra y que se indicara la total proscrip-
cion del personal femenino en escuelas y comunidades. Y
era igualmente logico que, diez afios después, el nuevo Ca-
pitulo animara a establecer la Asociacién de educadores
lasalianos, con sus practicas de piedad y su sede organiza-
tiva en Roma, en la Casa Generalicia. Después de todo, no
era la primera vez que el Instituto considerara el tema de
una Tercera Orden (en esta ocasion no parece que se llega-
ra a mencionar la expresion)®.

Vino después el Concilio Vaticano II y el Capitulo de 1966-
1967. Fue una coyuntura enormemente compleja.

En su base estaba la conciencia del cambio de los tiempos,
del agotamiento de un gran ciclo historico, de la crisis de
todos los modelos sociales. Pronto se haria evidente que
las estructuras nacidas tras la Segunda Guerra Mundial
no eran suficientes para conducir a la humanidad ante el
cambio que se estaba dando. Pronto también todas las ins-
tituciones de la Iglesia irian sintiendo el alcance de la cri-
sis, con el distanciamiento entre la cultura de los pueblos
y el Evangelio, con las dificultades en todos los casos de la
renovacion adaptada.

Cuando eso se diera, se empezaria a ver que instituciones
como la lasaliana no decrecian por falta de fe en su inte-
rior, sino por su inadaptacion a las nuevas condiciones so-
ciales. De momento, en 1966-1967, lo que se apreciaba era
una conciencia ingenua de que la renovacion era posible,

6 Sobre la Asociacién y el término Tercera Orden, cfr. Primera
parte, 1. Restaurar, 2. De los acontecimientos de 1904.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 35

de que en poco tiempo —un decenio quizds— se habrian
restablecido todas las tendencias al alza.

No fue asi, no podia ser asi. Las dimensiones de la situa-
cion requerian al menos el paso de una generacién para
asimilarla. Y eso, a la vez que ampli6 la conciencia de algu-
nos, hizo lo mismo con el resquemor de otros. Es la historia
subterranea de los 20 afios transcurridos hasta la Asam-
blea de 1986. A partir de alli todo empezaria a ser distinto,
necesariamente.

Ahi estaban, ya, las grandes pistas del futuro.

Compartir el Signo

Los ultimos 30 afos, desde el Capitulo de 1993 hasta hoy,
tienen como protagonista la emergencia de un modelo re-
novado de Consagracion. Fruto y efecto a la vez, a concien-
cia y sin haberlo previsto, se va abriendo el discurso de la
Comunidad como Signo.

Las Circulares de los tres ultimos Superiores Generales,
conscientes como nadie de los caminos del Instituto, van
claramente por ahi. Se refleja igualmente en el camino, a
veces un poco triunfalista, de los Boletines del Instituto de
estos mismos decenios. Se puede encontrar también en la
orientacion de los Cuadernos MEL (de la Mision Educati-
va Lasaliana). Y seguramente es la fuerza que conduce el
dialogo entre los Capitulos Generales y las Asambleas para
la Mision.

No podia ser de otro modo.



36 Los ejes de la nueva comunidad

Como tantas otras, la Institucion Lasaliana trata de si-
tuarse en el contexto de lo que durante ese mismo perio-
do estamos llamando la Nueva Evangelizacion. Esa refe-
rencia remite a todas las instituciones cristianas a los dias
de la presentacion del Evangelio a la humanidad y asi les
fuerza a mostrarse como el lugar de la manifestacion del
Sefior Resucitado.

De ese modo se entiende la relacién profunda entre evan-
gelizacion y testimonio, que conlleva a la otra entre evan-
gelizacion y Comunidad que evangeliza y es evangelizada.
Ahi es donde entra, hoy como en sus principios, el sentido
de cualquier comunidad. Coincide, naturalmente, con su
funcion social: aporta a la sociedad su fe en la realidad de
un Dios que llena el mundo, lo inicié y lo espera definiti-
vamente. La evangelizacion empieza cuando la sociedad se
encuentra con un grupo que comparte esa fe.

Una de sus formas fue, desde los primeros siglos, la adop-
tada por grupos que luego hemos llamado monésticos, re-
ligiosos, consagrados.

Asumieron un modo de vida especialmente significativo,
en su voluntad de vivir transparentando en el ahora tem-
poral de los pueblos el ahora eterno de Dios. Su compro-
miso compartido era y es la garantia de su fe y del sentido
de su funcion social. Esa transparencia es su aportacion
a la evangelizacion, es decir, aquello para lo que han sido
puestos en este mundo, su envio a la historia, su mision.

Todo esto debia hacerse camino poco a poco, una vez pa-
sados los dias del Concilio y del Posconcilio, una vez per-
cibidas las dimensiones de los ‘signos de los tiempos’, que



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 37

decia el Papa Juan XXIII. Y en eso la Instituciéon Lasaliana
no podia ser excepcion. Todo su esfuerzo por encontrar un
discurso identitario coherente es un ejemplo de esa gran
marea de la historia y del Evangelio diciéndose juntos el
posible sentido de cuanto se vive.

Ahi es donde entra la renovacion de la Comunidad Lasalia-
na, como el documentario del Instituto viene insistiendo
en estos anos. Necesita solamente encontrar la formula que
exprese sus vinculos constituyentes. Y la imagen del Signo
que se comparte ayuda eficazmente a formularlos. Permite
identificar y definir cuanto hemos ido encontrando.

En efecto: la panoramica que acabamos de evocar ha de-
bido llevarnos a determinados conceptos que habian ido
apareciendo con reiteracion. Comprendidos adecuada o
insuficientemente, conceptos como votos, mision, con-
sagracion, escuela, fe, compartir, asociarse, compromiso,
pobres, creatividad, fidelidad, renovacion, ministerios, for-
macion, pluralidad, testimonio..., han ido surgiendo una y
otra vez.

Por eso se necesita repasar personalmente cuanto sabe-
mos sobre el devenir de la Comunidad Lasaliana a lo lar-
go del pasado siglo, sus distintos avatares, sus proclamas,
sus insistencias y reincidencias, sus cifras, sus relaciones
con la sociedad y con la Iglesia. Es imprescindible hacerlo,
empezando tal vez por la geografia y la historia mas cerca-
nas, para ir poco a poco ampliando las areas de examen y
acabar contextualizando todos sus elementos, los particu-
lares en los generales y los generales ante los particulares.



38 Los ejes de la nueva comunidad

Normalmente este ejercicio pone ante nuestros ojos un
puiado de insistencias, explicitas o implicitas, en torno a
las cuales se aglutinan todas las demas.

A la vez, hacen ver que esos términos agrupantes son deu-
dores de todos los demas, es decir, se comprenden como
funcion de todos los demas, sin que importe su pertenen-
cia aparente: sea educacion, sea religion, sea sociedad, sea
personal, todos quedan marcados por su referencia a todos
los demas.

Lo cual, como se ve enseguida, constituye un problema
adicional. Porque no todo se hace con agrupar las insis-
tencias. Hace falta, ademas, interpretarlas, que es cuando
sus relaciones se convierten en una tarea ardua. Es mucho
mas sencillo definir las cosas hacia dentro de si mismas
que hacerlo teniendo en cuenta también su hacia afuera.

Por eso el primer resultado de la lectura del presente y de
sus raices proximas es percibir el sistema o los sistemas
que hay entre las raices de lo que vamos encontrando. Des-
pués viene el otro: comprender el alcance de cada término.

Las paginas que siguen estan concebidas desde ese méto-
do. Primero identifican los conceptos agrupantes y luego
interpretan su alcance dentro de un sistema o conjunto.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 39

Seis criterios para constituir
la nueva Comunidad

Se trata de seis perspectivas que constituyen un sistema
para definir la Comunidad Lasaliana tal como va emer-
giendo a lo largo del ultimo siglo. Se perciben si, como ve-
nimos diciendo, se toma la calma suficiente para repasar
el itinerario lasaliano y proyectar lo que nos dice sobre el
presente que vivimos.

Pueden ser éstas:

2. Evangelizacién

5. Escuela

6. Comunidad




40 Seis criterios para constituir la nueva Comunidad

Logicamente la primera constante que aparece en nuestro
estudio, la que evocamos desde el recuerdo de la Bula, es
el camino de la historia, con sus dinamicas, sus periodos,
sus épocas. [1.] Una Institucion en la historia, es decir, la
evidencia del misterio del tiempo. Es el primer gran crite-
rio ante el presente y el futuro inmediato: esta Institucion
es una institucion historica.

El siguiente paso surge igualmente del contexto general
de nuestras crénicas y nuestra reflexion: es el recuerdo
de lo que llamamos la Nueva Evangelizacion. Hace mirar
de otro modo las dinamicas de la historia, los caminos de
los ‘signos de los tiempos’, de modo que vemos en ellos
la trascendencia de las llamadas que sacuden a todas las
Instituciones de la Iglesia, su nacimiento, desarrollo y ago-
tamiento. [2.] En el contexto de La Nueva Evangelizacion,
que trae consigo la nueva comunidad cristiana.

Asi, como connaturalmente, recibimos el siguiente crite-
rio: el discurso vocacional. Anima todo el proceso evoca-
do hasta aqui. Uno de sus mejores emblemas, el Prélogo
de la Regla de 1966/67, aquella llamada a personalizar la
circunstancia. Y no es un tema menor. [3.] La Llamada,
fundamentada o enmarcada en el Plan de Dios, tal como se
propone en las Meditaciones para el Tiempo de Retiro (MTR).

Con la vocaciéon encontramos légicamente la mision, es
decir, el objeto de la llamada. En la Institucién Lasaliana
aparece una y otra vez desde hace 70 afios: a proposito del
sacerdocio, de los votos, de la formacién, del compartir, del
envejecimiento, de los organigramas de la animacion del
Instituto, de las especificidades propias de cada territorio
a la hora de considerar la esperanza lasaliana.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 41

En todos estos temas, una y otra vez, encontramos la per-
plejidad entre la accion y el testimonio, es decir, entre el
esfuerzo y la vida interior o entre la consagracion y el com-
promiso apostdlico. No queda tan clara la relaciéon entre
vocacion y mision, diciéndolo en términos mas habituales.

El futuro no puede soportar durante mucho mas tiempo
esa perplejidad. El documentario lasaliano lo sabe y va
proporcionando a la Institucion textos cada dia mas cla-
ros, mejor madurados. La vida diaria, igualmente, va ha-
ciendo que los hechos se adelanten a las palabras y ofrez-
can no pocas luces. Por eso nuestro siguiente criterio ha de
ser [4.] qué significa La Mision, como entenderla desde el
Plan de Dios hoy.

Hay un problema, de todos modos, en la comprension de
este cuarto criterio. Se deriva de la magnitud y la novedad
del cambio social, cultural, institucional. El cambio es tan
fuerte y tan seductor que invita més a vivir las urgencias
que la fidelidad. En el mundo de la educacién, en concreto,
esto hace que el centro de gravedad se traslade de la cons-
truccion de personas a la organizacion de las sociedades.

El recorrido de nuestra Primera parte, y en especial el de
sus ultimas etapas, lo muestra con claridad al subrayar
la vida interior de quien pretende educar, es decir, de la
coherencia entre el hacer y el ser. Se entiende muy facil-
mente, también. Para que surja y crezca la experiencia vo-
cacional se necesita que la persona se alimente de lo que
vive o hace y, reciprocamente, que su hacer se alimente de
su ser, de la llamada que le constituye. Por eso el siguiente
criterio es [5.] La Escuela Cristiana, es decir, el alma de la



42 Seis criterios para constituir la nueva Comunidad

mision encarnada en el hecho educativo, en la relaciéon o
relaciones que constituyen cualquier escuela.

En esto el concepto guia, una vez mas, es la relaciéon. Nada
nuevo, evidentemente, pero del todo ausente con frecuencia.

Esta categoria se refiere ante todo a la relaciéon que la per-
sona que educa vive con el educando. Se refiere también a
la que se da entre ambas personas y los saberes, entre sus
vidas personales y los saberes que animan la vida de la
sociedad. Y se refiere finalmente a la que se vive entre las
distintas personas implicadas en todo esto dentro de un
mismo proyecto educativo.

Ninguna de estas perspectivas es desconocida, pero cual-
quiera de estas tres o las tres pueden desaparecer por falta
de uso. Por eso mismo importa sefialar su juego como el
ultimo criterio en nuestra reflexion. Asi hablamos, final-
mente, de [6.] como es La Comunidad de la Escuela Cris-
tiana, es decir, el rostro de la mision.

En el itinerario de la Institucion lasaliana aparece expre-
samente, unay otra vez. Y sefialamos como puntos fuertes
la Declaracion sobre el Hermano, de 1966/67, y la reciente De-
claracion sobre la Mision Educativa Lasaliana, de 2020.

Desde ahi se entiende mejor la configuracion de cada pro-
yecto lasaliano, porque no se puede constituir ninguna co-
munidad sin compartir la coherencia interior que, en este
caso, refleja la que debe haber entre el proyecto educativo
y su entorno. Ha de ser asi, si es que hablamos de una Ins-
titucion y no solamente de una propuesta educativa.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 43

Estos seis criterios, al irse constituyendo mutuamente,
abren la puerta hacia un posible Sistema o clave herme-
néutica en la configuracion de la Nueva Comunidad. Y no
hay gran dificultad en sefialar su presencia en el itinerario
de la gran Comunidad lasaliana a lo largo de los tltimos S0
afos. Detectar su rastro personalmente ayuda a enfocar el
presente con realismo y esperanza.

Es lo que ofrecen las paginas siguientes.



44 1. Una Institucién en la historia

El primero de estos seis criterios tiene caracter
general o global. Alberga y da sentido a todo lo
demas. Ordena una serie de senales menores,
a través de las que asoma en la vida de los
pueblos. Es el proceso de las dinamicas de la
historia, la panoramica global del gran rio que
nos ha traido a este delta.

Las Instituciones y la historia se configuran
mutuamente.

Por eso en cualquier tiempo de modificacion
social, las Instituciones con conciencia de
su propia historia ofrecen a la sociedad mas
garantias de futuro.

1. Una Institucion en la historia

Nuestro estudio esta diciendo en cada pagina que cuanto
nos esta ocurriendo no es fruto de ninguna programacion.
Podriamos casi calificarlo de auténomo, de modo que a
nuestro alcance solo esta conocer e interpretar sus mani-
festaciones y reaccionar ante ellas.

Hay ambitos, como es evidente, que si se modelan desde
nuestra iniciativa y ello puede hacernos vivir la ilusion de
que lo mismo ocurre en todos los demés, como si la histo-
ria fuera algo sometido o al menos sometible a nuestra ini-
ciativa. Pero en su conjunto no es asi. La historia, la gran
historia que envuelve el itinerario de la Comunidad Lasa-
liana en sus tres siglos de vida, lo muestra con claridad.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 45

Por eso ninguna de sus grandes cuestiones tiene respuesta
fuera de ese gran contexto.

He aqui tres ejemplos. El primero: nadie podia pensar a lo
largo del siglo XVIII en las consecuencias de la introduc-
cion de la razon organizativa en la administracion de las
sociedades. Lo que si podian era pensar en la redacciéon de
la Enciclopedia. Nadie tampoco podia imaginar al comienzo
de la Revolucién Francesa lo que supondria para Europa y
para todo el mundo al cabo de 100 afios la difusién de su
lema ‘Igualdad, Fraternidad, Libertad’. Lo que si harian,
todos y poco a poco, seria redactar sus respectivas Consti-
tuciones. Ni podia nadie imaginar lo que, solo siglo y me-
dio mas tarde, surgiria de los movimientos colonizadores
dirigidos desde Europa a todo el mundo. Si pudieron —y
no todos— pensar en planes territoriales de explotacion,
pero no mas.

No hace falta seguir con el medio siglo que abarcan las dos
guerras llamadas mundiales, ni siquiera con el proceso que
se abriria entre 1944 y 1950 con el establecimiento de las
instituciones para la estabilidad econémica y social del
mundo que vendria (desde Bretton Woods hasta la Decla-
racion de los Derechos Humanos). Las instituciones y los tex-
tos, al acabar tanta amargura, pretendieron administrar
el futuro. Era su obligacion, su responsabilidad. Pero bien
pronto habia de verse que las dimensiones de lo social re-
basaban todas sus previsiones.

En semejante coyuntura, lo mas frecuente es reaccionar,
interpretar, planificar a corto plazo..., para repetirlo una
generacion después.



46 1. Una Institucién en la historia

Este ritmo de reacciones y planificaciones a corto o a largo
plazo puede verse claramente en la historia de la Comuni-
dad Lasaliana. Fue primero el arranque de la Modernidad
con la imposicion de la légica racional como actitud para
comprender la vida y la sociedad. La primera Comunidad
no lo percibi6, no podia percibirlo. Pero aprendio a vivir la
relacion entre el Evangelio y la organizacion racional de la
educacion basica. Y lo mismo ocurri6 a lo largo del XIX con
la ampliacion de programas y la difusion mundial de los
modelos ilustrados. Tampoco entonces fueron ellos quienes
descubrieron la coyuntura social o educativa. No podian
descubrirla, pero si supieron vivirla en dialogo con el Evan-
gelio en las nuevas sociedades que surgian por Occidente.

Por eso podemos entender que, con el comienzo del siglo
XX, la progresiva desintegraciéon del modelo racionalis-
ta-burgués del siglo anterior afectaria fuertemente a nues-
tra institucion. Por eso hemos comenzado en los dias de
1900/1905. Y entendemos, ademas, que tal afeccion casi
no pudiera ser percibida en su verdadero alcance por sus
protagonistas. Por ejemplo: hay distancia o progreso entre
las actitudes de las Comunidades en Francia en 1905 y en
Espafia en 1931; pero en ambos casos coinciden en no poder
comprender el cambio histdrico en proceso. Hoy vemos que,
en el fondo, ambas son mas reaccionarias que proactivas.

Lo mismo habia de ocurrir en los decenios centrales del
mismo siglo con el despegue de un nuevo orden econémico
y juridico potencialmente aplicable a todo el mundo. Asi,
la restauracion del orden mundial, organizado en torno a
dos bloques antagénicos, supondria un cimulo de posibi-
lidades para todos los pueblos del mundo, desarrollados o
en vias de desarrollo.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 47

Esto multiplicaria las posibilidades de crecimiento de la
Instituciéon Lasaliana, al menos en los &mbitos de lo ya ve-
rificado en todo el siglo anterior. Por eso hoy apreciamos
mejor la fragilidad de aquella sensacion de triunfo y éxito
que llenaba los planes de muchos Distritos y les impedia
percibir que lo verdaderamente nuevo no era la exaltacion
de lo ya conocido sino otra cosa que estaba naciendo.”

Y asi ha ocurrido en la tltima generacion, desde la Carta
a la Familia Lasaliana 8, del Consejo General, en febrero de
1989, hasta hoy.

Logicamente los afios pasados, al menos desde los dias del
Concilio Vaticano II, traen a todos los ambitos de lo lasa-
liano la sensacion clara de que no se trata de cambiar tal o
cual elemento del conjunto, sino de preguntarse qué cami-
nos esta recorriendo todo el conjunto. Esos tltimos dias del
siglo, los inmediatamente anteriores al Capitulo General de
1993, son un momento clave en la conciencia lasaliana.

7 Merece la pena repasar, desde estas consideraciones, el nimero
que el Boletin del Instituto dedicé a los 50 afios del Capitulo
General de 1966 y, en particular, a la Declaracion. Es el 256, de
octubre de 2017, titulado: Creatividad y coraje: viviendo la promesa
del 39.° Capitulo General. Todos sus articulos estan llenos de
sugerencias, y nos permitimos subrayar el que firman, juntos,
los Hermanos Miguel Campos y Robert Schieler.

8 Muy importante en el contexto general de nuestro estudio,
cuatro afos antes del Capitulo de 1993: sentaba las bases para
la nueva institucionalizacién de la Comunidad. Expreso, desde
luego, el sentido de la presencia de seglares por primera vez en
un tramo significativo de la siguiente gran asamblea.



48 1. Una Institucién en la historia

Todas las instituciones sociales han ido modificando su
identidad y su imagen a lo largo de este ultimo siglo. To-
das. Eso les ha supuesto caminar por el filo de la navaja, es
decir, a punto de olvidar su propia identidad y sustituirla
por determinadas imagenes, en sintonia con cada actuali-
dad, pero tal vez lejos de su propia definicion.

El hecho, indiscutible, es el cambio en la imagen. Acertan-
do o no, todas las instituciones sustituyen su imagen he-
redada por otra mas en consonancia con lo cambiante de
los usos sociales. Y ahi, en ese cambio, se juegan el futuro:
todo depende de si el cambio en la imagen conlleva o se
anima desde un cambio en la definicién o no.

Cuando no, el cambio mismo de imagen es efimero. Du-
rante un tiempo va modificandose, hasta la exasperacion
(época de cambios), pero finalmente desaparece (cambio
de época) y su capital o el valor que haya podido quedar se
trasladan a otro espacio donde sean todavia rentables de
algin modo.

Comprender la nueva Comunidad

Desde esta gran perspectiva de la historia, percibimos me-
jor uno de los indicadores mas claros de nuestra Primera
parte: 1a busqueda del lugar de los ‘no religiosos’ en la con-
figuracion diaria de los proyectos lasalianos.

Intencionadamente habiamos comenzado el repaso histd-
rico con el texto de san Pio X al Instituto. Alli quedaba
muy claro que eran los Hermanos, en su identidad de reli-
giosos, los que debian llevar adelante la obra heredada. Asi



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 49

lo entendieron los Capitulares de 1946 con su decision de
prescindir del profesorado seglar.

Como era de esperar, diez afios después, en 1956, se reco-
nocia que esto no habia podido llevarse a cabo tal como
se habia previsto. Lo hemos evocado en el comienzo de la
Primera parte, de modo que hoy podemos remitir a fechas
tan lejanas tanto la modificacion del disefio de los proyec-
tos lasalianos como la presencia en ellos de personal ‘no
religioso’. Se trataba de una realidad no solamente tole-
rada sino aportadora de un valor especifico. 50 afios antes
habria sido inimaginable encontrarnos con este parrafo de
la Declaracion, en 1967:

La comunidad escolar solo se formara si viene suscitada
por una comunidad educadora cuya riqueza esté hecha
con la diversidad y la unidad de sus miembros. Por eso los
Hermanos se sienten felices de colaborar con laicos que
proporcionan a la comunidad educadora la aportacion
irreemplazable de su conocimiento del mundo, de su expe-
riencia familiar, civica, sindical. Los Hermanos se cuidan
de que los seglares tengan su lugar en toda la vida de la
escuela: en la catequesis, en los movimientos apostoélicos,
las actividades peri escolares, e incluso en las responsabi-
lidades de administracion y direccién” (Declaracion 46.3).

No necesitamos repetir lo que hemos recordado en el re-
corrido histoérico general de la Primera parte de este estu-
dio. Si, en cambio, releer las diferentes descripciones lo-
cales para caer en la cuenta del alcance y el sentido del
incremento de la presencia comprometida del seglar en el
Proyecto Lasaliano en los decenios posteriores al Concilio,
hasta nuestros dias.



50 1. Una Institucién en la historia

Es cierto que, en muchos casos, el proyecto se ha ido disol-
viendo con la progresiva desaparicion de los Hermanos. Es
cierto también que por logica deben ser mas éstos que los
demas. Es cierto y tal vez por eso mismo el indicador que
sefialamos es todavia mas significativo.

Se trata del incremento —no s6lo cuantitativo— del nime-
ro de personas comprometidas mas alld de los limites de
su contrato laboral. El incremento que entendemos como
signo es la naturaleza de ese compromiso: es siempre una
expresion de la fe de la persona. Es un cambio cualitativo.

No importa, en este caso, si se trata de una fe convencio-
nal, es decir, homologable desde la comunidad cristiana
o cualquier otra confesion religiosa. Importa esa fe en si
misma, es decir, la aceptacion de que el Misterio (Dios, por
tanto) esta en el proceso de la vida de los alumnos y en la
voluntad de los educadores.

Después nos referiremos a esto desde la perspectiva voca-
cional. Ahora hablamos de Signo institucional: ha crecido
significativamente el nimero de educadores que confiesan
su fe en la trascendencia de su ministerio educador. Con
ellos han crecido —sobre todo se han diversificado— las
maneras de vivir la relacion lasaliana.

En este caso el indicador apunta a dos ambitos: personal e
institucional, como un Signo con dos vertientes. Es impor-
tante tenerlo en cuenta.

En lo personal, primero, el indicador plantea la necesidad
de identificar con precision el compromiso o la consagra-
cion de cada persona. Esto supone, ante todo, la conciencia



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 51

de que la tnica férmula que habiamos heredado para
estas situaciones de compromiso creyente era la copia o
acomodacion de los modelos monasticos. No necesitamos
extendernos, a estas alturas del trabajo. Pero si debemos
sefialar que el verdadero desafio esta en precisar y confiar
en las formulas resultantes: necesitamos pensar desde la
‘seglaridad’, no desde los votos. Y reconocer que la formula
heredada en forma de vida religiosa docente (como otras
formas de consagracién nacidas en la Modernidad) esta
concebida de un modo —para hoy— anacronico.

Y se entiende, desde esta Optica, que las formas institu-
cionales para compartir la vocacion, es decir, las formas
de la comunidad, deben ser otras, también. Es su segunda
dimension.

Deben estar pensadas desde el compromiso y el testimo-
nio seculares, de modo que incluyan en su seno la eficacia
en la dedicacion apostdlica, la transparencia del Dios cuya
llamada se comparte y la definitividad de los compromisos
que se viven en su interior.

Habremos de comentarlo mas tarde, pero quede ya aqui
esta nota fundamental: ‘compromiso’ tiene significado
plural. Se refiere, como es facil de imaginar, a la compa-
tibilidad del compromiso diversificado segun los diversos
estados de vida de los miembros de la comunidad. No po-
demos olvidar que el destinatario de la llamada, el lugar
de la presencia del Sefior que llama y la forma que adopta
ante su pueblo no es tnica ni primariamente individual,
sino algo a la vez personal y comunitario. Cada persona se
alimenta de lo que comparte y la comunidad se constituye
en ese compartir.



52 1. Una Institucién en la historia

Es algo semejante a la paradoja del término ‘hermano’, sin-
gular en su expresion y plural en su significado. Y pasa lo
mismo con ‘Hermano’.

Esto quiere decir, como se sefialaba en el parrafo antes
citado de la Declaracion, que para su pueblo el lugar del
Signo de Dios es la Comunidad y no tanto cada uno de sus
miembros. Mucho menos todavia, algunos miembros mas
que otros. La Comunidad.

Como decimos, todo esto habra de matizarse desde el pun-
to de vista espiritual y teoldgico, es decir, su vivencia y
su fundamentacion. Pero ahora, al considerarlo desde su
pertenencia a la historia, debemos recordar su aspecto or-
ganizativo, su relacion con el ejercicio del ministerio de la
evangelizacion en la educacion. Porque hay en ello otra de
las facetas de la novedad histérica que imponen un cam-
bio también histdrico: educacion y comunidad educativa
no significan lo mismo hoy que hace 80 afios.

Se puede discutir casi inacabablemente sobre si la educa-
cion cambia a la sociedad o al revés. Seguramente la res-
puesta es funcion del prejuicio o la idea preconcebida que
se tenga sobre las instituciones sociales. En cambio, hay
unanimidad en la aceptacién de la relacion entre las dos,
entre la sociedad y la educacion. Constantemente han de
mantenerla, de modo que esa relacion hace que la educa-
cion se mueva y que la sociedad concrete su conciencia
de si misma. Van de la mano, necesariamente, aunque en
momentos una de las dos se adelante levemente a la otra.

Nos importa tenerlo en cuenta para recordar algo tan sen-
cillo como que el mismo fendmeno debe ocurrir entre la



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 53

educacion misma y la comunidad que educa. Es decir: la
educacion no puede cambiar sin que cambie también la
comunidad. No se trata solo de la relacion entre la escuela
y su sociedad: también la escuela en si misma constituye
un tipo de sociedad en cuyo interior vive un grupo huma-
no que llamamos comunidad educativa.

Ya en tiempos anteriores al Concilio, la Institucion Lasa-
liana lo acusé con claridad y empezé aceptando en princi-
pio la alteracion que el cambio educativo suponia para la
vida diaria de la Comunidad. Después resultd que la altera-
cion, inicialmente tolerable, dejaba de serlo a medida que
se multiplicaba. La Comunidad asi, en ocasiones mas bien
se resistié a modificar tanto su proyecto como su discurso.

Desde los dias del Concilio quedd, sin embargo, ya muy
claro. Asi lo recuerda la Declaracion, en su segunda parte.
La primera habia hablado sobre la identidad del Hermano
y de la Comunidad consagrada. La segunda se dirige a los
ambitos del compromiso apostolico y distingue tres areas,
esperables: la educacion de la fe, los pobres, y la renova-
cion de la educacion. Lo hemos recordado antes.

No habia ninguna dificultad en admitir ninguno de estos
tres espacios. Asi, se atendieron los tres, aunque mas el
primero y el tercero que el segundo, pero se asumieron. Lo
que en cambio no se hizo fue caer en la cuenta de que no
podia hacerse nada de ello sin modificar la vida diaria de
la Comunidad. Sobre todo, sin modificar su constitucion.

Era mas sencillo remodelar la organizacion educativa que
tocar la Comunidad. Esto es lo importante y a lo que viene
esta altima reflexion.



54 1. Una Institucién en la historia

Comunidad y organizacion

En efecto: tocar la Comunidad suponia plantear la gran
cuestion de la identidad lasaliana ‘en el mundo actual’, es
decir, la cuestion del perfil de sus miembros ante los nue-
vos tiempos. Y esto, en aquel contexto, tal como hemos
recordado en la Primera parte de este estudio, esto era un
trabajo mucho mas dificil.

Hemos recordado el peso disparatado del tema del sacer-
docio en aquellas asambleas. Asi podemos interpretar su
eco a veces mas reactivo que creativo. Y comprender que
no se alcanzara la verdadera cuestion, no ya la identidad
del Hermano, sino la de la Comunidad.

De ahi resulté una situacién que bien podemos imaginar
esquizofrénica: en el proyecto se reservaba el modelo Co-
munidad para el grupo de los Hermanos, mientras que
para el conjunto de cada proyecto educativo se aplicaba
el modelo organizacion. Fue una situacién muy grave (que
se ha prolongado después durante decenios). Asi resulta-
ba que la Institucion estaba mucho més al dia en cuanto
organizacion para la educacion que en cuanto Comunidad
para animarla. Las cronicas locales se entienden mucho
mejor a esta luz.

A la Declaracion, como hemos recordado, le falté un tiem-
po de reposo para tomar conciencia de todo ello (fue tra-
bajo de tres meses escasos, setiembre-noviembre de 1967,
en medio de una tension mas que notable y junto a otras



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 55

tareas capitulares)®. Por esa razén no encontramos en ella
luces para comprender la Comunidad Lasaliana en ade-
lante, tema que se convertiria en protagonista del medio
siglo posterior.

Hay en esto lo que seguramente podemos calificar como
el déficit mas grave en el itinerario lasaliano de este ulti-
mo medio siglo, tan largo. La lectura de lo que podemos
llamar nuestras cronicas locales, lo muestra con claridad.
Hace falta leer entre lineas, desde luego, pero enseguida
nos sentimos lejos de las opiniones y lo discutible. Los tes-
timonios lo dicen sin decirlo.

Es un déficit del todo comprensible. Nunca es facil el dia-
logo entre criterios y prejuicios.

Por un lado, esta el tremendo debate sobre la identidad del
Hermano. Seguramente fue el gran tema, entre explicito
e implicito, de los Capitulos Generales de 1956, 1966, 1976
y 1986. Y no podemos afirmar con convencimiento que la
cuestion quedara respondida al cabo de esos 40 afios. Esto
pesaria, y mucho, a la hora de constituir la Comunidad
requerida por la animaciéon de proyectos educativos tan
diversificados como los que la dinamica de la historia es-
taba imponiendo.

9 Cfr. el voluminoso y cuidado estudio de Josean Villalabeitia,
varias veces citado en este estudio: Un falso dilema, 1. ; Religioso
o maestro?; II. La respuesta capitular, Roma, 2008, dos
volimenes, 286 y 264 pp. Mas facil de leer y con temas mas
sectoriales, la obra colectiva La Declaracion, 30 aros después,
Valladolid, 1998, 254 pp.



56 1. Una Institucion en la historia

Pero habia y hay otro factor: el olvido de que la fundacién
no habia consistido en establecer escuelas sino comunida-
des que las animaran. Esto, por su olvido o al menos por su
descuido, fue la causa de que en la institucién fuera poco a
poco desintegrandose la Comunidad para quedar reducida
a organizacion.

Otra vez la Declaracion, en una formula suficientemente
clara, ya recogida en nuestra Primera parte:

...Para efectuar esta revision [todo el articulo 49 esta de-
dicado a la revision de las obras], se tendra en cuenta el
hecho de que cada vez mas la influencia de la escuela cris-
tiana serd funcién de la calidad mas que de la cantidad.
El objetivo prioritario no consistira pues en el manteni-
miento de las obras existentes sino en la constitucion de
comunidades vivas', suficientemente provistas de per-
sonal cualificado para estar en condiciones de animar la
institucion escolar (Declaracion 49.3).

Nuestras cronicas locales lo muestran con la misma clari-
dad. Basta leerlas sobre el panorama de fondo que va desde
la Declaracion sobre el Hermano en el mundo actual de 1966-
67, hasta la Declaracion sobre la Mision Lasaliana de 2020. En
todas ellas emerge la voluntad de pertenecer, la identifica-
cién con un proyecto compartido.

10 El texto original y oficial, francés, dice ‘communautés vivantes’.
Se podria decir que esta expresiéon va un poco mas alla de su
version castellana, subrayando la continuidad del proceso de
irse constituyendo en Comunidad. Afade, asi, lo cotidiano,
siempre por hacer y siempre en proyecto. Ver, Primera parte, 2.
Renovar, 1. Una Declaracion.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 57

Refundar, comprometerse

Desde esa voluntad identificamos mejor un indicador mas
en el presente lasaliano y sus raices: la llamada al compro-
miso fundacional.

Vaya por delante la observaciéon de que ‘llamada’ no in-
cluye ‘respuesta’. Por todas partes, en lo global y en lo
mas proximo, vemos que asoma la necesidad de asumir
la situacién como proyecto personal, tanto para orientar
la propia vida como el futuro de la institucion. Se ve, se
expresa incluso. Se habla de invitacion, de conversion per-
sonal, de fraternidad.

Que eso no incluya la respuesta, al menos con caracter ma-
sivo, repetido, abundante, no significa que la llamada no
estd. Significa que la respuesta no est4, es decir, que perso-
nas y comunidades entienden que la respuesta no puede
consistir en cualquier cosa. Y este es el Signo, formulando-
lo con precision: la conciencia de la necesidad, de la posi-
bilidad y de la trascendencia de la respuesta.

En la raiz de semejante situaciéon, ayudando a comprender
la paradoja que encierra, se adivina como un eco del déficit
sefialado mas arriba, como una debilidad muy concreta.
Tiene dos manifestaciones: una, en la definicion de la iden-
tidad y otra, en la animacion del conjunto. Van de la mano.
Tal vez incluso son dos caras de la misma moneda.

Por un lado, en efecto, encontramos lo incompleto del di-
sefio identitario, es decir, la perplejidad y la diversidad
en la percepcion de la situacion y en las respuestas loca-
les. Sintoma muy suficiente para entenderlo es el papel



58 1. Una Institucion en la historia

atribuido al Hermano ante los tiempos que vienen. Hay
lugares en los que se supone que él, el Hermano, es quien
tiene la luz para constituir en torno suyo lo que pueda ve-
nir; y hay otros en los que el Hermano es un miembro de la
Comunidad, con una experiencia y un conocimiento espe-
cifico de la situacion, pero sin ningtn titulo de clarividen-
cia o privilegio de prioridad por encima de nadie.

Es la primera cara del signo de la fragilidad: la imprecision
en la definicion de la Comunidad Lasaliana. La segunda,
consecuencia de la primera, es la indecisién en la anima-
cion del conjunto o tal vez el excesivo peso de lo espiri-
tual-desencarnado, en las propuestas de gobierno.

Tal vez no se pueda hacer otra cosa o gestionar de otro
modo. El caso es que desde hace 40 afios las respuestas
son excesivamente diferentes y fragmentarias, como co-
rresponde a puntos de vista alejados entre si o incluso
opuestos.

El resultado es lo que indicamos como debilidad institu-
cional o comunitaria: la indecisién a la hora de asumir la
refundacién como responsabilidad personal y compartida.
Es como un vacio donde no deberia haberlo, de modo que
no se puede precisar muy bien su naturaleza. Y suscita la
pregunta de como vivir la fe al mismo nivel que la organi-
zacion —excelente— del compromiso lasaliano.

Para esta institucion la pregunta contiene el Signo mas
importante en los tltimos 100 afios. Apunta a su sentido
en la Iglesia de nuestros dias.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 59

Ya no estamos en los tltimos decenios de la Francia del
siglo XVII, sino en un mundo muy distinto. Y en este otro
mundo el juego entre texto y contexto que da sentido a
las cosas puede traducirse para el mundo lasaliano en la
pregunta por la relaciéon entre educar y evangelizar. No
simplemente en cémo recrear los proyectos educativos,
ni siquiera refiriéndolos a los pobres y marginados de hoy.
Es algo mucho més hondo. Posiblemente se trata de re-
concebir la mediacion, es decir, la comunidad educadora,
y avanzar por ese empefo hasta ir disefiando un nuevo
modelo institucional.

A esto se sienten llamados todos los miembros de las ac-
tuales agrupaciones lasalianas. De esto va el compromiso
refundador, capaz de redefinir la actitud ante la vida. En
esto se juega la prueba de la fe, del creer en el Dios que nos
llama y nos habita: en la remodelacion de la relacion entre
el instrumento y su sentido, es decir, la que en un princi-
pio hubo entre la escuela de los pobres en la modernidad
naciente y una comunidad que se creia consagrada a ella
desde la eternidad del Plan de Dios.

Este conjunto de indicadores apunta a un panorama del
todo nuevo en la vida de la Iglesia y del mundo. En nues-
tros dias se le estd llamando la Nueva Evangelizacion. Y
ciertamente a su luz es cuando todos ellos alcanzan una
trascendencia insospechada.

En otra época, si

Este bloque de indicadores llena de sentido el distingo en-
tre cambios y época. Nuestras cronicas locales lo confirman



60 1. Una Institucién en la historia

indirectamente: las iniciativas se sostienen cuando nacen
de la conciencia del cambio de época; en cambio, desapare-
cen pronto cuando se viven como uno mas de los cambios
en estos tiempos de cambios.

Por eso nos viene una y otra vez aquella expresién que nos
sacudid en los dias del Concilio: los ‘signos de los tiempos’.

Tal vez esté hoy un tanto olvidada o reducida a un mime-
tismo intrascendente respecto de las novedades sociales.
Tal vez ahora mismo se limita a modos de comportamien-
to en su sentido mas superficial, modos de hablar, hora-
rios, metodologias, etc. Hay como una fatiga ante resul-
tados que se resisten o un habito de novedades que las
trivializa todas.

La transformacion del mundo que las hizo nacer a me-
diados del siglo pasado no qued6 en un par de decenios,
sino que ha seguido hasta nuestros dias. Ha seguido y ha
llevado nuestras vidas a situaciones inimaginables hace
solo 50 afios. Por eso es imprescindible retomarla en todo
su alcance.

Desde este punto de vista, los ‘signos de los tiempos’ van
mucho mas lejos que el imprescindible ambito del hacer.
Apuntan al ser, y en concreto al ser con otros, a la Comu-
nidad y a la institucion. Logicamente es claro que una ins-
titucion asi necesita tener muy presentes las dimensiones
del mundo, su camino hacia la globalizacion, su necesidad
de Evangelio y las condiciones de su significatividad.

Es la gran leccion de este conjunto de indicadores: la cues-
tion lasaliana es una faceta de la gran cuestion de la Iglesia



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 61

o de la sociedad o de la historia. Sin ese contexto solo lleva
al absurdo.

Por eso, por la magnitud o la trascendencia de ese conjun-
to, necesitamos recordar siempre que los ‘signos’ de que
hablamos, lo son de Dios: como el sentido mismo de la his-
toria, nunca estan totalmente a nuestro alcance. Senalan
el rastro de su presencia, sin localizarla con exclusividad
en ningn lugar ni tiempo. Invitan a la atencion, al dialo-
go, a la disponibilidad, a vivirlo todo desde su corazon.

Y una Instituciéon como la lasaliana dispone de un valor
anadido en este quehacer: su conciencia de haber nacido
y crecido en ese mismo dialogo a lo largo de cuatro siglos.



62

2. La Nueva Evangelizacion

Hablar del misterio de la historia, de vivir un
cambio de época y de signos de Dios, ayuda
a imaginar el posible alcance de esta otra
expresion, tan usada desde hace un par de
decenios, ‘Nueva Evangelizacion’. En nuestro
caso, en este estudio, a su luz se acaba de
descubrir el sentido del itinerario de Ia
Institucion a lo largo de su dltimo siglo.

La Nueva Evangelizacion se expresa en formas
sacramentales hasta ahora desconocidas.

Entendemos por sacramento toda manifesta-
cion de la Encarnacion de Dios.

2. La Nueva Evangelizacion

Hemos citado, hace unas pocas paginas, al Capitulo Gene-
ral de 1993, hablando de su conciencia de estar inscritos en
un movimiento de medio siglo. Es el PreAmbulo de cuanto
quiere manifestar al Instituto lasaliano (1.1). E inmediata-
mente (1.2. y 1.3.):

Laicos consagrados en la vida religiosa, la Iglesia nos en-
via a una ‘Nueva Evangelizacion’ de los jovenes y adultos,
de todos los medios, de todas las culturas, de todas las
religiones que viven en el mundo...!

11

Circular 435, del 24 de junio de 1993. El 1.° de octubre de 1981,
dando cuenta de los resultados de la Reunién Intercapitular, la
Circular 415 ya se ocupaba del tema, aunque refiriéndolo solo a
las entonces llamadas ‘Iglesias jovenes’, a los paises de primera
evangelizacién (o.c., 27-32).



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 63

La coyuntura de la Nueva Evangelizacion supone una
perspectiva imprescindible en este estudio, un puente que
orienta en el gran escenario de la historia. Se trata de la
visibilidad del Evangelio en el Proyecto Lasaliano.”?

Desde el arranque del siglo XX, en efecto, la Nueva Evan-
gelizacion era ya la raiz de la incomodidad de todas las
instituciones cristianas ante las dindmicas sociales. En
aquellos dias la Modernidad iba mostrandose agotada, ya
antes de la Primera Guerra Mundial. Correlativamente, el
profundo malestar de las Iglesias ante el modelo europeo
de sociedad, testimoniaba el agotamiento y la insignifi-
cancia de la evangelizaciéon heredada. Habia ya un modo
nuevo de considerar la vida y la historia. Las instituciones
cristianas, todas, sufrian ante la insignificancia de su pro-
pia propuesta, sin entenderlo demasiado bien.

No cuesta mucho, por ejemplo, interpretar desde este pun-
to de vista los diversos socialismos de fin de siglo, el movi-
miento modernista en teologia, el comentario de Barth a
los Romanos, la emergencia de los fascismos, el subrayado
existencial de las filosofias de los valores y la fenomenolo-
gia. Eran todas sehales de una misma realidad. Algo nuevo
estaba ya en el mundo y se manifestaba en una situacion

12 Este mismo enfoque se propone en el sugerente texto de Juan
F. Martinez S4ez, La nueva evangelizacion y las nuevas formas de
vida consagrada y evangélica, en Commentarium pro religiosis et
misionariis, vol. 84 (2003), fasc. I-IV pp. 7-43. Véase, en especial,
su reflexiéon sobre La Nueva Evangelizacién como contexto
hermenéutico. También Perspectivas y retos para las nuevas formas
de vida consagrada, ponencia en II Jornada de Nuevas Formas de
Vida Consagrada, en la Universidad Eclesidstica San Dadmaso
(Madrid), el 21 de octubre de 2011.



64 2. La Nueva Evangelizacion

general de crisis, dramaticamente expresada en las dos
grandes guerras, mas otra media docena de conflictos lo-
cales, menores.

Era claro que, mientras no se identificaran las verdaderas
dimensiones de lo que estaba ocurriendo, todas las insti-
tuciones tenderian a posturas de restauracion: tratarian
de reproducir las condiciones sociales anteriores de modo
que se pudiera establecer y ayudar al desarrollo de modos
ya conocidos. Una vez que se fuera haciendo mas visible la
naturaleza del cambio, seria otra cosa. Se abriria entonces
una crisis gigantesca o mundial, en cuyo interior brillaria
como ausencia o promesa la luz de la esperanza.

A medida que ambas —ausencia o promesa— se fueran
viendo como dos caras de una misma realidad, las institu-
ciones acabarian encontrando sentido al horizonte que los
cristianos llamamos hoy Nueva Evangelizacion.

Los distintos avatares por los que ha pasado la Institucion
Lasaliana en este ultimo siglo son un ejemplo tipo de todo
esto. Se entienden a su luz, de modo que resulta evidente
su interaccion: la Nueva Evangelizaciéon da categoria his-
torica a cuanto ocurre en el mundo lasaliano y, a la vez, ese
mundo particular se presenta ante los estudiosos como un
sector ejemplar del mismo fenémeno global.

No podia ser de otro modo: por ser una institucion cris-
tiana y por dedicada a la relacion entre el Evangelio y la
cultura.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 65

Pais de mision

En la Primera parte de este estudio, y hablando a propdsi-
to del Capitulo General de 1976, recorddbamos un parrafo
de la Evangelii nuntiandi, de san Pablo VI, un afio antes de
aquella Asamblea. Se referia a la relacion entre el Evange-
lio y la cultura:

La ruptura®® entre Evangelio y cultura es sin duda algu-
na el drama de nuestro tiempo, como lo fue también en
otras épocas. De ahi que haya que hacer todos los esfuer-
Zos con vistas a una generosa evangelizacion de la cultu-
ra, o mas exactamente de las culturas. Estas deben ser
regeneradas por el encuentro con la Buena Nueva. Pero
este encuentro no se llevara a cabo si la Buena Nueva no
es proclamada (EN 20).

Son palabras pronunciadas hace ya medio siglo, que de-
bemos releer desde el itinerario lasaliano, desde Gaudium
et spes (1965) hasta Fratelli tutti (2020). Recordemos solo
que, si hay tal ruptura, la Instituciéon Lasaliana no tiene
sentido. Nada menos. Si las cosas son como sefiala Evangelii
nuntiandi, la Institucion Lasaliana debe desaparecer, nece-
sariamente, se oponga quien se oponga, porque su ciclo de
vida se ha agotado.

13 ‘Ruptura’ es un término fuerte, como para llamar la atencién. El
textolatino utiliza el término ‘discidium’, con cierta connotaciéon
de drama, de violencia. Se nota en los términos utilizados en
las versiones que el Vaticano ofrece de este texto: split/bruch/
rottura. Es llamativo el matiz de desgarramiento, aplicado a
este tema. Podia haberse dicho: desaparicién, difuminacién,
confusion, disolucién, anulacion de limites. Tal vez la violencia
del término no signifique nada, pero su fuerza es llamativa.



66 2. La Nueva Evangelizacion

Puede parecer muy radical, pero es una tesis con la que
se esta facilmente de acuerdo, a favor o en contra de la
escuela cristiana: si hay relacion entre religion y cultura,
la cultura misma es el lugar donde se expresa la religion;
si no existe esa relacion, la cultura no es lugar para la reli-
gion. Ahora bien: si la educacion se dedica por principio a
la cultura, sera o no lugar adecuado para una Institucion
religiosa segtin lo religioso esté o no esté en ella. Seguin esté
0 no, sera o no sera lo que en teologia clasica se llamaba
‘lugar teologico’.

Una instituciéon como la lasaliana nace cuando la educa-
cion es un lugar teolégico, al menos potencial, y desapa-
rece en caso contrario. Con toda razén aquel Capitulo fue
preparado como pocos desde el punto de vista del disefio
del panorama educativo, lasaliano y evangélico, aunque
luego resultara fallido por otros factores.

Gaudium et spes era una declaracion de principios, defini-
cion, sistema; Fratelli tutti es la propuesta de una actitud
mas que de un programa; en medio, Evangelii nuntiandi, a
diez afios del Concilio e iluminando el camino para los de-
cenios siguientes, un aviso, denuncia, sefial de territorio no
humano. Entre los tres documentos, una secuencia clara.

Como una ayuda para percibir su trascendencia, podemos
evocar aquel principio de Paul Tillich, hace ya un siglo:
“la religion es la sustancia de la cultura; la cultura es la



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 67

forma de la religion™. Si aceptamos esta formula, las pa-
labras de Pablo VI estan diciendo que en cierto sentido
la religion era imposible, al menos en aquel momento, en
1975. Y debia serlo, si la palabra cristiana estaba fuera de
la cultura ambiente. Digase lo mismo de la palabra lasa-
liana, evidentemente.

Ahora bien, si en ese momento era imposible, tampoco se-
rian las cosas mucho maés faciles dos o tres decenios des-
pués, dada la magnitud que han ido asumiendo los cam-
bios culturales. Valga esta referencia para lo que hay entre
los Capitulos lasalianos de 1993 y 2007.

Medio siglo después, seguir hablando de relaciéon imposi-
ble tal vez sea excesivo. Sin embargo, lo que ciertamente
hay bajo las orientaciones de Juan Pablo II, Benedicto XVI
y el Papa Francisco, es una continuada declaracién sobre
la urgencia de recuperar aquella relacion. De no hacerlo,
estaremos abriendo todas las puertas a la desaparicion de
lo cristiano, de puro insignificante.

14 Lo formulé ya en 1919, en su breve escrito Sobre la Idea de una
teologia de la cultura. Lo importante en esta proposicion es la
relacién dialéctica entre lo que Tillich llamaba ‘sustancia’
y ‘forma’ (los términos, que coinciden en su referencia
etimoldgica, son substanz/form): son las dos dimensiones de la
cultura, es decir, su visibilidad y su trascendencia. Su férmula:
“Religion, als das was uns unbedingt angeht, ist die sinngebende
Substanz der Kultur, und Kultur ist die Gesamtheit der Formen,
in denen das Grundanliegen der Religion seinen Ausdruck findet.
Abgekiirzt: Religion ist die Substanz der Kultur, und Kultur ist die
Form der Religion”. (Gesammelte Werke, vol. 9, p. 102: Aspekte einer
religiosen Analyse der Kultur).



68 2. La Nueva Evangelizacién

En nuestro estudio estas referencias ayudan a entender
tanto la naturaleza del presente lasaliano y su pasado in-
mediato como la orientacion basica para su supervivencia.
Lo podemos entender mejor desde una expresion con 80
anos de historia, a la que también nos hemos referido en la
Primera parte de este estudio: ‘pais de mision’.

Es evidente la relaciéon entre ‘pais de mision’ y ‘Nueva
Evangelizacion’. Y sobremanera elocuente los 60 afios
transcurridos desde la publicacién de aquel estudio hasta
la aparicion de la segunda expresion. Caer en la cuenta de
que han pasado esos afios entre las dos equivale a proyec-
tar sobre la historia lasaliana una luz que desvela conexio-
nes de otro modo ocultas.

Cuando en los primeros afios de la posguerra mundial se
acufi6 el término, sus autores lo referian a su pais, Fran-
cia’s. Poco a poco, a lo largo del siguiente medio siglo, se
fue haciendo evidente que alcanzaba a muchos lugares del
mundo, hasta entonces considerados paises de cristiandad.
En ese sentido hemos ido aprendiendo que no era fruto de
las condiciones concretas de un pais, sino que expresaba
un cambio global, mucho mas trascendente.

En efecto: la referencia local, es decir, el ambito por re-
cuperar, no era ya el orden de aquel mundo de cristian-
dad del que la sociedad se hubiera alejado en cuestiones

15 Debe recordarse un matiz: sus autores titulaban su obra: La
France, pays de mision?, con interrogante al final. Es decir, un
titulo-pregunta. Era 1943. Cfr. Primera parte, en el contexto del
Capitulo General de 1946: 1. Restaurar, 3. Medio siglo después, otra
vez las Reglas.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 69

puntuales. Aquellos factores, en realidad, eran expresion
de algo mas grande, que los afios nos han hecho compren-
der como un cambio de época.

Cuando los Papas de la segunda mitad del siglo XX han
hablado de estas cosas las han situado en un horizonte
inimaginable hace 80 afios. La calificacion de un pais con-
creto como lugar de mision parecia hablar de la recupera-
cion de la cristiandad en un lugar concreto; una genera-
cion después, habiamos comprendido que estabamos ante
una situaciéon mundial. El mundo era, de nuevo, pais de
mision, un espacio global necesitado de la primera presen-
tacion del Evangelio.

Lo hemos entendido mas adecuadamente cuando hemos ido
cayendo en la cuenta de que no solo el mundo era ese pais
de mision, sino que la Iglesia misma lo era. La misma Iglesia,
parte de aquel mundo, desprovista del apoyo social y cul-
tural en el que expresaba su propia conciencia, necesitaba
considerarse a si misma como campo de evangelizacion.

La misma Iglesia necesitaba, necesita, reencontrar su voca-
bulario, doctrinal e institucional, sin regirse primariamente
por el que acaba de caducar, sino por la situacién de las pri-
meras comunidades cristianas, cuando ‘iglesia’ significaba
sobre todo la comunidad mas préxima y estaba por conce-
birse todo el desarrollo doctrinal e institucional posterior.

Por eso no puede llamar la atencién que nos dirijamos
también a la gran Comunidad Lasaliana como pais de mi-
sion. Evangelizadora, si, y también por evangelizar. Lo po-
demos ver sefialando, sencillamente, la relacion entre el



70 2. La Nueva Evangelizacion

camino que va desde una expresion a otra y determinados
momentos clave en el de la Instituciéon Lasaliana.

Esta primero la proximidad entre la obra de Godin y Da-
niel y el espiritu del Capitulo de 1946: se trataba de re-
armarse ante el deterioro institucional, al verse califica-
dos de tierra de mision. 30 afios después, en los dias de
Evangelii nuntiandi, estamos todavia rumiando los ecos de
la Reunién (Intercapitular) de Hermanos Visitadores en
1971, en la tensién sorda y violenta entre Comisiones con
el tema de los votos, es decir, en torno a la identidad lasa-
liana y en las puertas del Capitulo General de 1976. Otros
30 afos mas, y encontraremos los Capitulos Generales de
1993 y 2000, con sus lemas del compartir la misién y la
Asociacion lasaliana. En esos mismos dias encontramos,
por ejemplo, la Tertio millennio adveniente, en 1994, en la
que se habla con fuerza de la renovacion en las formas de
vivir y presentar el evangelio...

No se puede silenciar el comentario: cuanto mejor le hu-
biera ido a la Institucién de haber podido contextualizar
su propia dinamica en el gran juego de la historia y del
Evangelio...

No hace falta seguir. Es clara la relacion entre los dos ca-
minos. Como lo es, en consecuencia, que no se podra tran-
sitar por uno sin ser conscientes de estar también transi-
tando por el otro.

Es decir, no se podré interpretar, por ejemplo, el declive
numérico de la cifra de Hermanos sin recordar el hundi-
miento de la relacién entre el Evangelio y la cultura pro-
fesada en las instituciones lasalianas. Y no obsta que esa



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 71

ruptura pueda ser mas estructural que consciente. Como
tampoco se podra entender suficientemente la emergen-
cia de los nuevos compromisos, fuera de los votales, si des-
conocemos la emergencia de nuevas respuestas a la pro-
puesta del Evangelio en las nuevas sociedades.

Es claro y, a nada que se piense un poco, es también so-
brecogedor. Porque la distancia entre Evangelio y cultura
en instituciones como la lasaliana es el reflejo de otra mas
honda, comun a todas las instituciones educativas: la que
se da entre cultura y escuela. Con ella se presenta un hori-
zonte desconocido, en el que apenas sirven los indicativos
de los mapas que venian usandose. Y, desde luego, remite
a la raiz del mensaje cristiano: indica que se necesita un
modelo o referencia capaz de orientar la recomposicion de
las relaciones entre el Evangelio y la cultura.

Asi, ¢por qué sentimos que usar o no usar el habito no tie-
ne apenas importancia?; ;por qué se mira con prevencion
a las instituciones educativas heredadas?; ;por qué esta
siendo tan dificil el encuentro de todos los miembros de
la nueva Comunidad lasaliana?; ;dénde estamos viviendo
cuando nos surgen esas preguntas?

En que Iglesia

Alla cuando la primera evangelizacion, las primeras comu-
nidades cristianas lo tuvieron muy claro: todo consistia en
vivir en este mundo como anuncio, presencia anticipada
del definitivo. Era y es la ley de la Encarnacion.



72 2. La Nueva Evangelizacion

La palabra de Jesus, primero, y su persona, después, lo
mostraban: Dios, Dios Padre, el Sefior de Israel y autor de
la Creacion, aquel Dios era la vida de la vida de aquellas
comunidades. Era su Padre y su sentido, presente y acce-
sible no solamente para sus miembros sino para todo ser
humano. Su presencia en el mundo quedaba atestiguada
por la presencia continuada de Jesus, el Mesias, el Ungido,
que seguia vivo entre ellos por su Espiritu.'®

La evangelizacidn, asi, consistia en la difusion del caracter
sacramental de lo humano, en la celebracion del ‘sacra-
mento de la humanidad’, dicho con nuestras palabras.

Por eso la vida de la fe consistia en sentirse necesitados y
capaces de Dios, habitados" por Jesus resucitado en su Es-
piritu, el mismo Espiritu de Dios, que decia en su interior
palabras inexpresables, seguramente incomprensibles,
mas grandes que la boca que las pronunciaba.

16 En este tema evocamos los himnos de las Cartas de Pablo,
Efesios y Colosenses, que no son los Unicos en formularlo,
pero si tal vez los mas ricos en el panorama que dibujan. Sus
términos ‘pleroma’ (la plenitud, la totalidad, de este mundo
en Dios) y ‘anakefalaiosis’ (el sentido y la presencia de Cristo,
cabeza, en ese conjunto) orientan la actitud del creyente y la
‘comprension’ de la humanidad del Dios uno y trino. Sittan en
una comprension claramente espiritual o existencial de todo
el mensaje cristiano. Es, ademas, un tema y un espiritu muy
claros en la tradicion de los origenes, en la espiritualidad del
Sefior de La Salle.

17 En Col 1,29, para referirse a esto Pablo usa el verbo ‘energueo’
(ser la ‘energia’ interior): Cristo y quienes creen en ElL Y vale
la misma observacién de la nota anterior sobre el cardcter de
estos términos.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 73

Consistia en oir y repetir aquellas palabras y entenderlas
como el aliento no solo de sus personas sino de toda vida
en este mundo, el mundo mismo, la creacioén siempre viva
y continuada, el itinerario de la humanidad, desde Dios y
hasta Dios.

Eso era el Evangelio: encontrarse con Jesus, el Ungido, vivo
en la propia vida y creer que ese encuentro era la plenitud
de la creacidn, la incorporaciéon de todos en el Ungido ya
en este mundo, como expresion anticipada de lo que se-
ria el no-tiempo final, es decir, la definitiva inclusion en el
no-tiempo inicial. Asi lo afirmaban himnos semejantes a
los que encontramos hoy en las Cartas de Pablo.

Se trataba, eso si, de encarnar aquella manifestacion o
aquel encuentro con el Resucitado. Habia que saber verlo
en su huella en toda la humanidad: alli donde habia con-
ciencia de la propia limitacién y de la propia posibilidad
de superarla; alli donde se encendia el hambre de Dios o la
conciencia de la posibilidad de encontrarle algtin dia, alli,
estaba la huella de Dios, la evidencia de su Signo.

Alli se podia compartir la oracion del Sefior y celebrar con
El y con los demas su gran Accién de Gracias. Porque la
percepcion de aquella huella de Dios en la humanidad,
aquel asomarse del Sefior en los pobres, en los necesitados,
en los sencillos, aquella manifestacion era ya la gracia sal-
vadora del Padre, que de ese modo tendia su mano garan-
tizando su fidelidad.

Era necesario escuchar su Palabra, la palabra de los po-
bres, de los que deseaban y necesitaban, de los que confe-
saban su indigencia o su carencia, de los que ofrecian sus



74 2. La Nueva Evangelizacion

personas como presencia anticipada de Dios en el amor de
unos y otros. Por eso las dos grandes manifestaciones o
evidencias de la presencia del Sefior eran los pobres y la
Comunidad.”®

Los pobres, como puede entenderse, eran todos los que
asumian su carencia o su esperanza. En ellos llamaba Dios:
Dios iba primero encendiendo su esperanza y después
poco a poco y misteriosa o incomprensiblemente, satisfa-
ciéndola. Oirle en ellos o en el propio interior era recibir su
Palabra, el Evangelio, la verdadera buena noticia: El est4
con nosotros o nosotros estamos en El. Y no falla, porque
su fidelidad es un don que hace a todos.

Habia que hacer efectiva esa escucha, esa recepcion de
Dios. Y no tanto acabando con sus carencias sino llenando
sus esperanzas. Era asi y no habia otro secreto. En nuestro
estudio, ademas, es un lenguaje que resuena inmediata-
mente en las gentes de la educacion: llenar la carencia de
hoy y la esperanza de mafiana. El Evangelio y la escuela no
estan lejos.

La satisfaccion de las carencias era el primer requisito
para presentarse ante el Sefior habiendo respondido a su
gracia con la propia fidelidad. Pero habia que ir mas alla:
la satisfaccion de las carencias no podia hacer olvidar la
fuente intima donde manaba la llamada de Dios. No podia
de ningtin modo dejar a nadie acomodado en este mundo

18 Imposible silenciar que las Meditaciones para el Tiempo de Retiro
se abren precisamente con esta referencia. Inscriben la vocacion
de la Sociedad de las Escuelas Cristianas en ese trasfondo de
eternidad, nada menos.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 75

o en esta vida. Se necesitaba del ansia de eternidad de los
pueblos para orientar sus vidas hacia la vida de Dios.

Y esto era lo que les iba constituyendo en Comunidad, es
decir, en Iglesia.

La escucha de la llamada de Dios en la esperanza humana
era el primer momento de la evangelizacion. Todo empe-
zaba y empieza en la conciencia de la propia necesidad, de
los propios limites entendidos como frontera insuperable.
Es el arranque del fendmeno religioso, en cualquiera de sus
formas institucionales o tradiciones doctrinales.

Un inciso: ese es a la vez el arranque de cualquier ciencia,
de cualquier mafa o saber. Es la fuente y el objetivo de
cuanto los seres humanos proponen en sus instituciones
formativas a las nuevas generaciones. Por eso entienden
enseguida que la manera de aprender un saber es relacio-
narlo con la propia necesidad de saber. Por eso entienden
también muy pronto que su quehacer consiste precisa-
mente en eso, en estimular la conciencia de la necesidad y
su satisfaccion a través del conocimiento.

En ambas perspectivas, religiosa y educativa, se trata de la
pobreza, el misterio o el sacramento de la pobreza.

Por eso, volviendo al espacio estrictamente religioso de esta
reflexion, cuando ese limite se interpreta y se vive como el
lugar de la manifestacion de Dios —hablando ya dentro de
la tradicion cristiana—, se convierte en una frontera supe-
rable, lugar del salto, puerta de un mundo nuevo. Esto es
la buena noticia de Jests, el Evangelio.



76 2. La Nueva Evangelizacién

Ahora bien: como ensefia la historia de todas las formas
religiosas, ese ‘Evangelio’ no quedaba —no queda— com-
pleto hasta aparecer un grupo o comunidad que comparte
ese itinerario y lo hace comun y Gnico.

La Comunidad construia su lenguaje, recreando palabras
ya conocidas o inventandolas nuevas. Entonces, al encon-
trar sus palabras, eran Comunidad. Entonces se realizaba
el ministerio de la evangelizacion: ahora era todo un grupo
o Iglesia quien lo ejercia. Esto hacia definitivamente visi-
ble la evangelizacion, porque ya no se trataba solo de algo
personal-individual sino de algo personal-compartido. Y
aparecia con claridad definitiva la Palabra de Dios: cuando
la actitud de alguien se convertia en la actitud de otros, la
fidelidad personal se convertia en fidelidad comunitaria. En
este sentido se habla de ‘ministerios’ en las Cartas de Pablo.

No puede decirse cual de los dos ejes aparecia primero, si la
pobreza o la Comunidad. Probablemente lo primero siem-
pre es la necesidad, la conciencia y la expresion de la nece-
sidad. Lo que no tiene discusion es la mutua constitucion
de ambos a medida que avanza el itinerario compartido.

A lo largo del itinerario iban apareciendo las funciones
mas adecuadas para hacer fluidas las comunicaciones en
el interior de la comunidad y con su entorno. Asi fueron
desglosandose los diversos ministerios, funciones especia-
lizadas para el sostenimiento del proyecto evangelizador y
su trasplante en otros ambitos. Asi nacieron tanto la ac-
cion concreta hacia dentro o hacia fuera, como su denomi-
nacion y consolidacion organizativa o estatutaria.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 77

Asi también fue naciendo el aparato jerarquico, es decir,
de servicio, en la comunidad cristiana; asi, su interpreta-
cion y fijacion doctrinal; asi, su ritualizacion, es decir, la
expresion celebrativa de la vivencia sacramental, hecha
ahora culto y calendario.

Asi, igualmente habia de darse y asi se dio en la prime-
ra Comunidad Lasaliana: es el sentido de su travesia, en
concreto, por el siglo XVIII, asi como la vivida en distintos
lugares de su implantacion en los siglos siguientes.

Futuro y contemplacion

Para nuestro estudio, es la perspectiva desde la que dispo-
nerse al futuro en la Comunidad Lasaliana.

A mediados del siglo XX, la herencia consistia en su modo
de leer la Encarnacion en el arranque de la Modernidad.
Era el sentido de su ‘doble’ espiritu, de fe y de celo. A su
luz leian la Encarnacion de la Palabra de Dios en un espa-
cio concreto, el lugar teoldgico que era la escuela naciente.
Ahora bien, como ha ido sugiriendo la Primera parte, no
es nuestro caso exactamente y se entiende. Aquel arran-
que de la Modernidad ya dio sus frutos, de modo que ni
responde ni puede responder a nuestra pregunta por los
signos de la Encarnacion de Dios hoy.

Poco a poco se hacia evidente que la luz y lo iluminado no
eran una sola cosa.

Por eso en los dias del Concilio, a la vez que se extendia
la conciencia de vivir en otro tiempo, ya ‘postmoderno’, la



78 2. La Nueva Evangelizacién

herencia recibida resultaba encogida sobre si misma y mos-
traba su propia insuficiencia ante la realidad del Proyecto
Lasaliano. Por un lado, consistia en el recuerdo de dos y
tres siglos de historia; por otro, medio siglo mas, de examen
perplejo sobre su coherencia con los nuevos tiempos. Es la
razén de tanta tension y tanto desconcierto en la Comuni-
dad Lasaliana entre 1960 y 1990. Otra cosa es que se pudie-
ra ver y que ademas se viera en todo el universo lasaliano.

Parece claro que, al menos en el arranque de la Moder-
nidad, habia una relacion entre lo religioso cristiano y la
cultura en la sociedad europea. En funcién de esa relacion,
todas las instituciones, de Iglesia o no (monasterios o gre-
mios profesionales, por ejemplo), daban un sentido a su
accion, a sus estructuras y a su discurso. Asi las palabras
que expresaban su propia conciencia tenian un conteni-
do preciso. Eran vehiculo de la significacion religiosa de la
vida de una institucion.

Hoy, como es evidente, no podemos dar por supuesto que
tales palabras puedan seguir siéndolo, ni siquiera depu-
radas de tales o cuales connotaciones histdricas. En efec-
to, el problema puede estar en las palabras mismas, no en
ninguna de sus connotaciones. Por eso decimos que puede
no bastar con adecentarlas: tal vez hay que sustituirlas. Y
habremos de proponer lo mismo respecto de las ‘palabras’
institucionales, estructurales, es decir, la organizacion de
su fidelidad tanto en las formas locales como en las terri-
toriales o mundiales.

Lo impresionante del asunto esta en que coinciden con la
sencillez y la pobreza evangélicas. Nos llevan a ellas. Esa
coincidencia, en efecto, fiel reflejo del Sermén del Monte,



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 79

constituye a un grupo humano en cristiano; y hace de ese
grupo portador del signo de la sencillez!”, nota especifica
de lo que nosotros llamamos ‘consagracion religiosa’.

Si recordamos la historia de la tradicion familiar lasaliana,
nos resultara realmente llamativo que la consagraciéon haya
llegado a la Institucion Lasaliana mucho mas desde su en-
cuentro con los pobres que desde su adscripcion a un lugar
en el mundo de los canones. Ni siquiera se tratd de la teolo-
gia sobre el tema, francamente deficiente en aquellos dias.

Fueron los pobres y su escuela los que llevaron a aquel
grupo a vivir un modelo de consagracion totalmente fiel
al mensaje de la primera comunidad cristiana y lleno de
vida ante el futuro de las nuevas sociedades. Cuando ese
futuro llegara, segtn esto, la referencia no estaria tanto en
la teologia de la consagraciéon cuanto en la proximidad a
los pobres.

Es dificil exagerar el alcance de todo esto. Se siente simul-
taneamente la relacion y la distincion entre la luz y lo ilu-
minado, que acabamos de recordar.

Hace que en las paginas siguientes parezca natural des-
cubrir que no se trata tan solo de refundar la Comunidad
Lasaliana, sino de refundar esa institucion de Iglesia que
llamamos Comunidad consagrada. Y diremos lo mismo del

19 Utilizamos el vocabulario de Raimon Panikkar. El habla del
‘arquetipo de la sencillez’ como estructura indispensable en
la comprension de lo humano, cuya visibilizacién especial esa
misma humanidad encuentra en lo monéastico, en su citado
Elogio de la sencillez.



80 2. La Nueva Evangelizacion

vocabulario de la identidad lasaliana ante la tarea de for-
mular el lenguaje del Evangelio. O, dentro de la misma 16-
gica, de la escuela cristiana respecto de la escuela a secas.

La magnitud de estos contenidos impone el talante o el
espiritu para vivirlos.

Es algo tan impresionante que abruma, sobrecoge. Hace
caer en la cuenta de que no hay preparaciéon suficiente
para hacerle frente. Lo que vivimos pide ante todo actitud
de escucha, de recibirlo, de modo que la respuesta vendra
mas tarde. La respuesta, en efecto, es el eco de la realidad
al encontrarse con nuestra acogida.

Y no podemos menos de evocar los dos rasgos con los que
los bidgrafos retratan al Sefior de La Salle: mistico en ac-
cion. Puede decirse de distintas maneras, pero es eso: la
combinacion de la escucha y la palabra, de la aceptaciéon y
el compromiso, del silencio y la organizacién, de pasividad
e iniciativa. Asi fue en aquella primera fundaciéon, como
correspondia a un tiempo semejante al nuestro: en los dos
se abre un modo nuevo de vivir.

En el presente lasaliano solo una actitud asi, contemplati-
va/activa, es capaz de interpretar el hecho educativo. Solo
ella es capaz de vivir y mostrar la relacion entre el Reino de
Dios y la universalizacion de lo humano que vivimos hoy.

Y un lenguaje nuevo

Cuando, por ejemplo, a consecuencia de un Capitulo Ge-
neral, la Institucién Lasaliana cambia su modelo para



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 81

la Administracion Central o la Animacion del Instituto,
estd cambiando su lenguaje. Esta ocurriendo en estos dias
nuestros: no es lo mismo hablar de Asamblea Plenaria y
de Capitulo General, ni de responsabilidad subsidiaria y
‘Proyecto Levadura’.

El lenguaje, en efecto, es otra manera de marcar los limites
de nuestro mundo, como dej6 escrito Wittgenstein. Nuestro
lenguaje expresa nuestra vision de las cosas, nuestra mane-
ra de descubrir conjuntos y sus relaciones, nuestras aspi-
raciones y frustraciones. Ademds, expresa nuestra manera
de configurarnos en plural, nuestra organizacion, nuestros
codigos de funcionamiento, explicitos o implicitos.

El lenguaje se refiere a nuestras palabras, si, pero ademas
se expresa en nuestras instituciones. Por eso no se puede
incluir en la Regla la expresion ‘Mision Compartida’, sin es-
tablecer a la vez los cauces de esa participacion; ni se pue-
de hablar de Proyecto Comunitario, sin establecer a la vez
los procedimientos para la comunicacion personales en el
interior de la comunidad. Antes, antes de utilizar esas dos
expresiones, no habia ni encuentros del conjunto del profe-
sorado ni la misma valoracion de las relaciones personales.

Van juntas la renovacion del lenguaje y la renovacion de
las instituciones. Porque son una sola renovacion.

Abriendo precisamente la tltima década de nuestra re-
flexion y poniéndole contexto a cuanto se piense y haga en
la Iglesia en estos dias, encontramos en 2012 el Sinodo de
los Obispos sobre la Nueva Evangelizacion; y el primer gran
documento del Papa Francisco, Evangelii gaudium, en 2013.
Es el horizonte para apreciar, directamente, el Capitulo



82 2. La Nueva Evangelizacion

General del afio siguiente y, después, todo el pensar y hacer
de la Institucion Lasaliana hasta los dias de hoy.

Se podria decir que es la misma situacion de san Pablo en
el Aredpago, con su conocida expresion: “..hallé también
un altar en el cual estaba esta inscripcion: ‘al Dios no co-
nocido’. Al que vosotros adorais, pues, sin conocerle, es a
quien yo os anuncio” (Hch 17, 23). Sabemos cémo acabé
aquel encuentro, pero no es ese final lo que nos importa.
Lo que encontramos en nuestros dias es esa misma aten-
cion hacia lo que se desconoce, apeteciéndolo, buscandolo,
tratando de imaginarlo.

En nuestro caso, como entonces, habrd problemas cuando
aparezca el tema de la Encarnacién y, de su mano, la muer-
te y la Resurreccion del Dios. Es decir, habra problemas en
cuanto se pretenda dar a ese Dios desconocido el rostro de
lo diario personal. El problema fundamental no est4, como
vemos en el Aredpago, en aceptar la trascendencia de Dios;
estd en aceptar su pequefiez, su inmanencia, es decir, su
humanidad.

Decimos ‘como entonces’: en el Proyecto Lasaliano todo
esto se traduce en el tema de como puede una comunidad
educativa vivir y transmitir el lenguaje del Evangelio. Es,
si se mira bien, uno de los protagonistas principales del
ultimo medio siglo.

En cristiano la cuestion del lenguaje nace con el Misterio
de la Encarnacion, es decir, con el Misterio del tnico co-
nocimiento que tenemos de Dios, el Sefior: Jests. El es el
rostro de Dios, su Palabra. Por lo tanto, Dios, nuestro Dios,
es imaginable y puede ser dicho.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 83

Ahora bien: asi como todas nuestras palabras o todas
nuestras imagenes valen para decirle, ninguna le abarca,
ninguna le define. No podemos absolutizar ninguna.

Que Jesus sea la cabeza del cuerpo, de la Iglesia (como can-
taba el himno de los Colosenses), significa que todo este
mundo es su cuerpo o su rostro o la manifestacion de Dios:
“todo subsiste en E1” (1,17). Pero, precisamente por la tran-
sitoriedad de nuestra vida y de nuestro mundo, resulta que
nuestro Dios, el Inmutable, Trascendente, Eterno, nuestro
Dios, tiene historia, tiene limites: nosotros?. Es decir, no
cabe en ninguna de nuestras palabras, que fluyen con no-
sotros, inestables y esperanzadas, pero no tiene otras para
decirnos su Buena Noticia. Exactamente: nosotros somos
los que no tenemos otras palabras que las nuestras.

Por eso es importante hablar de Nueva Evangelizacion.

Porque podemos muy bien estar viviendo en un mundo de
palabras tan distintas o nuevas como los sistemas logicos
que las sostienen. Nuestro estudio lo hace ver, evocando el
camino recorrido entre sus dos paginas limite, 1904 y 2015,
los dos Capitulos Generales o, mejor, las dos revisiones de
las Reglas.

20 Evocacién del verso de Damaso Alonso: Dios es un inmenso
lago sin orilla, /salvo en un punto tierno, / minusculo,
asustado, /donde se ha complacido limitandose:/yo./ . Cfr. su
obra Hombre y Dios. Mas adelante, en las paginas finales de
esta Segunda parte, relacionaremos ‘limite’ con ‘frontera’. La
referencia a D. Alonso y su lenguaje hace mucho méas facil
nuestra interpretacion posterior.



84 2. La Nueva Evangelizacion

Puede estarse viviendo en ese mundo que nos envuelve y
al que pertenecemos. Puede. Pero a la vez puede ocurrir
que en el interior de esta Institucion se viva o se crea vivir,
en otro. Es una manera de rechazar o de defenderse de la
proximidad de Dios: rechazar lo que no tiene aspecto de tal
porque no se ajusta con la idea que tenemos de El.

Por eso terminamos recordando, otra vez, que nada de esto
tiene sentido si el conjunto de la Institucién no se consi-
dera a si misma parte de ese pais de misiéon que es nuestra
misma Iglesia.

Nuestro estudio ha recordado una y otra vez la necesidad
de considerar el proyecto como lo hacemos con todas las
presencias de la Iglesia en este mundo, en esta sociedad:
en el interior del mundo lasaliano se da la misma distancia
o la misma ruptura que en la sociedad y la Iglesia en gene-
ral entre la religion y la cultura.

Por eso decimos que el horizonte de la refundacion de esta
institucién (y tantas otras semejantes) no esta en el siglo
XVII ni en el siglo XIX, sino en los Hechos de los Aposto-
les, en las generaciones que fueron expresandose en los
evangelios.

Como ellas, las actuales Comunidades Lasalianas necesi-
tan interpretarse desde la Encarnacion de Dios. Es el cora-
zon del mensaje cristiano, el criterio por antonomasia de
la hermenéutica cristiana.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 85

La cultura, lugar teologico

Es importante en este estudio recordar siempre la relacion
entre Evangelizacion y lenguaje, es decir, entre la religion
y la cultura, que decia el Papa Montini. De esa manera
se le da al adjetivo ‘nueva’/‘nuevo’ un alcance mucho mas
preciso y ambicioso a la vez.

En efecto, si se acomete la tarea de la renovacion del len-
guaje —lasaliano, religioso, cristiano— sin contextualizar-
la en la Nueva Evangelizacion, todo el esfuerzo puede re-
ducirse a una acomodacion ineficaz. En cambio, si la reno-
vacion del lenguaje se inscribe sobre la necesidad de proce-
der a una evangelizacion nueva, el proceso es mucho mas
radical y paraddjicamente s6lo entonces llega a sostenerse.

Nos importa tenerlo en cuenta para ser fieles y realistas
a la vez. Y para superar las dificultades, los errores y los
aciertos propios de la tarea.

A esto venia el principio citado de Tillich: religién y cultu-
ra, sustancia y forma. Sin darle muchas vueltas al sentido
o alcance de cada uno de los términos, si entendemos la
verdadera dimension secular o encarnada del Evangelio,
la misma que sus contemporaneos veian, sorprendidos, en
la palabra de Jests, asi como en su persona. Sobre todo, en
su persona.

Quiere esto decir que la palabra o el lenguaje de la evan-
gelizacion en su sonido no son diferentes de las palabras
y el lenguaje de la cultura. Lo son en su intencion, en su
alcance. Es decir, la renovacion del lenguaje, dentro de
la reflexion de nuestro estudio, estd mas en la carga de



86 2. La Nueva Evangelizacion

trascendencia que puede haber en el lenguaje diario, que
en la invencion de términos nuevos.

Por eso, por ejemplo, las Meditaciones para el Tiempo de Re-
tiro contienen la lectura teoldgica de la identidad institu-
cional sin utilizar para nada el vocabulario que podriamos
esperar de la teologia de la vida religiosa. Hablan del Plan
de Dios, de la identificacion con Jesucristo, de la Iglesia, de
los angeles custodios, del compromiso y la personalizacion
educadores, de la responsabilidad en el quehacer educa-
dor, de la esperanza en el reconocimiento de Dios y de la
sociedad. Ni siquiera en la itnica mencién? la Instituciéon o
a la sociedad de las escuelas cristianas, ni siquiera enton-
ces, se habla de vida religiosa ni de vida monéstica, ni de
votos religiosos.

Por eso hemos recordado antes la formula de Wittgens-
tein sobre el lenguaje y el mundo. Viene muy bien para
caer en la cuenta de que a veces se puede estar usando un
lenguaje extrafio a la vida diaria, como si se existiera en
dos mundos diferentes y simultaneos, el hablado y el vivi-
do. Ocurre cuando no coinciden el lenguaje institucional
y el doctrinal.

Esto es particularmente verdad en el vocabulario de la
identidad de instituciones como la lasaliana, parte por

21 MTR 2073,3. Se emplea el término ‘Institut: “Demandez lui
aussi instament, qu'il lui plaise d'accroitre vitre Institut, et de lui
faire fructifier de jour en jour; afin que comme dit S.Paul, les coeurs
des fidéles soient affermis dans la sainteté et dans la justice”. Se
entiende que es la Sociedad o la Comunidad de ‘los Hermanos
de las Escuelas Cristianas’, presentes en el titulo completo de
las MTR. La cursiva es nuestra.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 87

culto indebido a un vocabulario heredado, parte por pre-
vencion respecto de la hondura y trascendencia del len-
guaje de la vida diaria. En ese tipo de situaciones nuestro
lenguaje niega el caracter propio de lo cristiano, que es la
Encarnacion o la proximidad absoluta de Dios, la profani-
dad de su apariencia, su presencia en cada persona y en
cada acontecimiento.

Y es también comprensible, como venimos insistiendo,
que la renovacion del lenguaje comporte necesariamente
la de la instituciéon. De modo que a veces, para rechazar
modificaciones institucionales, tachamos grandes territo-
rios de nuestro lenguaje, o bien los reducimos a ideologia.



88

3. La Llamada

En los dias inmediatamente anteriores al
ConcilioVaticanollyalolargodelapreparacion
del Capitulo de 1966, se hizo comin un lema
doble, en la Comunidad Lasaliana: habia que
devolver el Fundador al Instituto y el Instituto
a los Hermanos.

Era redescubrir la primera fuente y la nueva
responsabilidad.

La llamada emerge, nueva, en el corazén de la
formidable tarea de vivir los nuevos tiempos.?

3. La Llamada

La primera parte de aquel lema proponia que el Fundador
fuera devuelto al Instituto, es decir, que llegase a todos el
conocimiento y la conciencia de los origenes, que lo sintie-
ran suyo y que esa propiedad orientase sus vidas. Querian
sacudirse modelos teoldgicos y espirituales ajenos, de los
que no esperaban futuro. Asi se hizo y se consigui6 crecer
en identificacion, en especificidad.

La segunda recordaba que eran los Hermanos quienes de-
bian orientar el presente del Instituto a partir de su co-
nocimiento del medio y de sus propios caminos persona-

22

Seria testimonio suficiente la Circular 475, 9.2.2020, titulada
De la esperanza al compromiso: vocaciones lasalianas en camino.
No podemos silenciar, sin embargo, la referencia a la reciente
Asamblea Plenaria, en julio de 2024: es clara la coincidencia
entre todo el discurso vocacional y el sentido de este encuentro.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 89

les. Querian recuperar la responsabilidad institucional a
través de procedimientos mas comunitarios, compartidos.
También se hizo y desde luego se consigui6 que la respon-
sabilidad y la iniciativa crecieran por todas partes.

Tal vez, sin embargo, por ambos lados hubo una laguna
importante: la conciencia del tiempo transcurrido desde
los origenes lasalianos hasta el presente. Asi la fidelidad
encontrd su referencia en la Primera Comunidad, pero
desconoci6 la historia de la Comunidad, el mensaje de la
globalizacion lasaliana, el de las metamorfosis de la vida
de los pueblos.

Ese déficit de historicidad ayudé en la inclinacién hacia
un compromiso existencial en el que el dominio del futuro
escondid un tanto su recepcion desde las manos de Dios.

Fue un enfoque lleno de entusiasmo, aunque marcada-
mente voluntarista. Era comprensible: considerarse en
una época de cambios invita mas al compromiso que a la
contemplacion; en cambio, a medida que creciera la sen-
sacion del cambio de época, sonaria mas fuerte la llama-
da a la contemplaciéon del misterio oculto bajo todos los
compromisos. La conciencia de la historia, de su paso por
la vida de las instituciones y por la configuracion de sus
formas, hace mirar el presente con otro respeto.

Es lo que corresponde a una consideracion trascedente de
la vida y de la sociedad. Es, para entendernos, lo que hay
bajo la categoria biblica de la Alianza. Hay, en efecto, una
relacién profunda entre la conciencia de la historia y la
vida de fe, la contemplacion del Misterio de Dios.



90 3. La Llamada

En lo que respecta a nuestro estudio seguramente puede
decirse que, durante una generacion al menos, la Comu-
nidad Lasaliana cultivo la configuracion de su proyecto de
vida un tanto por encima de la llamada de Dios. Lo que
habia de hacerse era urgente y en muchos casos evidente.

El mundo en que vivimos, evocado en el itinerario de nues-
tra Primera parte, subraya lo plausible de esta interpreta-
cion de la dindmica del dltimo siglo. Es el mensaje claro de
la tltima generacion de documentos lasalianos y el de los
itinerarios vitales de sus miembros, sobre todo los nuevos.

En este sentido es sintomatico que en mas de una oca-
sion los documentos recientes de la Institucion Lasaliana,
pretendiendo formular conceptos o sistemas de conceptos,
recurren al género narrativo. No proponen un discurso,
sino que presentan la experiencia de personas que estan
viviendo aquellos conceptos.?

Y probablemente sea un buen ejercicio repasar las bio-
grafias de Hermanos especialmente significativos desde el
punto de vista institucional, fallecidos en el Gltimo me-
dio siglo. No puede afirmarse que su conjunto constituya
un bloque bibliografico muy frecuentado, y sin embargo
contiene una llamada o un toque de atencion que nadie

23 El altimo, o casi, la Circular 478 dando cuenta de las orienta-
ciones del Gltimo Capitulo General, en noviembre de 2022. En
este caso, sin embargo, no hay historias personales sino el re-
curso literario de un presunto capitular que dentro de 20 afios
nos cuenta sus recuerdos de lo que vivid. Se trata de sus viven-
cias mas que de definiciones. Recuerda, entre otras referencias
similares, el Boletin N.° 254, en 2015. Y, desde luego, los testi-
monios recogidos en este estudio.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 91

habia previsto. Se ve en muchas de ellas como los biégrafos
tratan de hacer el balance entre lo que sus biografiados
se propusieron en sus vidas y su conexion o desconexion
profundas con la llamada de Dios, de sus Hermanos y de
su pueblo.

En especial, merece la pena repasar las biografias de los
Superiores Generales de estos ultimos decenios. Es segura-
mente su ultima ofrenda a la Comunidad Lasaliana.?*

No parece exagerado recibir de estos hechos un mensaje
que recuerda el sentido profundo de aquel lema. Devol-
ver el Instituto a los Hermanos no significaba solo hacerles
duefios de algo, sino ademés mostrarles de un modo nuevo
la llamada de Dios. Las cronicas personales van dando fe
del sentido de aquella propiedad recuperada.

En este caso, en este mundo y en estas sociedades en las
que el discurso vocacional parece mas cosa de otros tiem-
pos, lo volvemos a encontrar en situaciones personales
donde no lo esperabamos ni habiamos buscado.

Asi, a partir de nuestra evocacion de 100 afios y desde la
evidencia en el corazon de nuestras cronicas locales, en-
tendemos que en el subrayado vocacional hay por lo me-
nos tres avisos, tres propuestas de envergadura.

24 Sirva como ejemplo la dedicada al H. Michel, La frdgil esperanza
de un testigo. Ciertamente es una biografia excepcional, como
lo fue su vida. Sin embargo, es ilustracién suficiente de lo que
queremos decir y valida para tantas otras: en ella no vemos
solo lo que Michel proponia sino ademads su generosa voluntad
de ser fiel.



92 3. La Llamada

Son tres realidades propias de esta Institucion, pero de
ningin modo exclusivas suyas.

Recuperar la vocacion (uno)

La primera habla de la necesidad de darle a la llamada vo-
cacional el reconocimiento de que con ella empieza todo
y sin ella no hay més que movimiento vano. Recuerda,
asi, que tal vez a causa del cansancio ante los avatares de
tiempos tan accidentados, la Institucion Lasaliana necesi-
ta recuperar la dimension trascendental o teoldgica de la
llamada. Es muy claro en el documentario lasaliano desde
hace tres décadas cuando menos.

En este caso ‘recuperar’ significa caer en la cuenta de que
se trata de algo bien conocido, que tenemos ahi mismo,
ante nuestros ojos.

Seguramente este es el secreto de los diferentes procesos
por todo el mundo lasaliano en torno al discurso de la Aso-
ciacion o de la nueva Comunidad. En efecto, si decimos
que no se trata de un proceso programado desde ningin
centro lasaliano y que todo nace en una experiencia local
y personal, no costara caer en la cuenta de que la llamada
vocacional es lo que sostiene el camino del Instituto en es-
tos 50 afios. Es dificil encontrar razén mejor para explicar
la continuidad y el crecimiento de estos gestos a lo largo
de tanto tiempo.

Cuando se mira de cerca, lo encontramos con total clari-
dad. Hay en ellos, a veces, una excitaciéon llamativa, pero
normalmente no se trata de situaciones ruidosas. En cam-



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 93

bio, es la experiencia de recibir una llamada, una invita-
cion, la posibilidad de asumir en la propia vida algo no pre-
visto, sorprendente y gratificante.

En aquel Prélogo o presentacion de las Reglas de 1967 se
decia:

Hermano, has sentido el deseo de servir a Dios y a los
hombres; te has percatado de las ansias que suscitan la
penuria y necesidad en el mundo y en los pobres; has des-
cubierto en ti la inclinacién a ensefiar y sembrar el bien
en tu derredor; y has llegado aqui con la esperanza de ha-
cer efectivo tu ideal en el Instituto de los Hermanos de
las Escuelas Cristianas. Sin comprenderlo ain del todo,
has venido porque Dios te buscaba, porque ya habias
empezado a encontrarle y porque, all4 en el fondo de tu
corazon, estabas resuelto a amarle, alabarle y entregarte
totalmente a su servicio...®

Hermosas y programaticas palabras que se escribieron es-
pecificamente para los Hermanos, como correspondia a la

25

El H. P-A. Jourjon comenta especificamente este Prélogo en
su Pour un renouveau spirituel, o.c., pp. 381-394. Se nota que
habia sido su redactor definitivo, de modo que transmite su
espiritu con un interés especial, como si no acabara de aceptar
la decision del Capitulo de no incluirlo en el texto mismo de
la Regla. Y se comprende: tres afios antes, coincidiendo con
el Capitulo General, se habia publicado en francés la Regla
de Taizé, en cuyo prélogo se habia inspirado. Con toda razén
entendia que en él se contenia el espiritu de todo lo demds y
por lo mismo correspondia incluirlo en la redaccién asumida
por el Capitulo. Se trata de un paralelo muy sugerente ante
esta primera mitad del siglo XXI.



94 3. La Llamada

naturaleza de aquel documento, pero que hoy, una y otra
vez, vemos hechas realidad en tantas otras personas.

Es la vocacion, que transforma lo conocido de la vida y
aporta un sentido o pequefias respuestas a lo diario. Por
todas partes encontramos el mismo tema: hay algo que
sorprende y plenifica, satisface. Hay algo donde no se su-
ponia que hubiera nada mas que trabajo o quehacer con-
tratado. De pronto el discurso, sin dejar de ser laboral, es
ademas otra cosa.

Es facil imaginarlo. En un primer momento es una entra-
da curiosa, amable, interesada, en un ambito desconocido
pero intrigante. Pronto se va haciendo mas atrayente. Se
va descubriendo un grupo de personas interesada por el
mismo tema y se avanza en la comprension creyente de lo
que esta ocurriendo.

La consideracion creyente suele irrumpir ante tal o cual
lugar de la Escritura o de la Tradicién lasaliana que de
pronto muestra una relacion con lo que alguien iba sin-
tiendo en su corazoén o necesitaba. No era tal vez total-
mente consciente de estarlo viviendo y en un momento
determinado, ante una persona determinada, o en deter-
minado proceso de formacion, lo percibe. Se admira y goza.

En el contexto, envolviendo a esa experiencia intima, esta
siempre el hecho comunitario, local o institucional.

En lo local se cuenta con otras personas que de algiin modo
comparten la misma experiencia de estar siendo guiadas
por Dios o por el Misterio de la vida. Y en lo institucional se
percibe como pieza de una gran continuidad, un proceso de



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 95

varios siglos que refuerza la consistencia del momento pre-
sente. En ambos casos se recibe como un testimonio de que
el proyecto esta garantizado por algo o alguien mas grande.

La comprobacion de que el hecho vocacional no era exclu-
siva de nadie no es el menor de los signos de este tiempo.

Cuando una persona, superado o asumido el momento de
la admiracion amistosa hacia otra o hacia un proyecto,
se encuentra ante el Misterio que le envuelve y le guia,
su vida se conmueve. En el secreto de su corazon siente y
sabe que ahora es mucho mas que antes o mucho mas de
lo que creia ser. Si esto se comparte con otras personas en
torno al mismo proyecto, entonces ciertamente estamos
ante el alma de una comunidad.

Puede vivirse silenciosa o sonoramente, de modo explicito
o implicito. No importa gran cosa, siempre que se sepa que
eso estad ocurriendo, porque ni la mas prolija de las explici-
taciones puede dar fe de ello.

Se trata del Misterio de Dios conduciendo a la Institucion

mas alla del tiempo.

Redescubrir la secularidad (dos)

También en 1967, en la Declaracion habia quedado escrito:
...deben colaborar gustosos los Hermanos con los seglares,
que suministran a la comunidad educadora la aportacion

irreemplazable de su conocimiento del mundo, de su ex-
periencia familiar, civica y sindical. Procedan de tal modo,



96 3. La Llamada

que los maestros seglares estén en condiciones de ocupar
dignamente su puesto en toda la vida de la escuela... (De-
claracion 46, 3.2).

La “aportacion irreemplazable de su experiencia” incluye,
légicamente, su camino hacia el Misterio o el camino del
Misterio por su vida. Su experiencia especifica incluye su
manera de vivir la llamada y la respuesta del Sefior en su
quehacer educativo y en el resto de su vida.

Asi entendemos que el sentido de esa aportacion es doble,
si se mira hacia el interior de la Institucion.

Ante todo, la aportacion de la propia sensibilidad ante las
realidades de la vida: familia, sociedad, trabajo, partici-
pacién publica. Todo eso esta afectado por su experiencia
vocacional y, si no es una aportacion de esas experiencias
mismas, si lo es al menos una aportaciéon de su persona
desde esas experiencias. Desde este punto de vista ya hay
una especificidad y un enriquecimiento en la calidad de la
conciencia vocacional en su conjunto.

Por debajo o por dentro encontramos otra faceta en esa
aportacion: es la de aproximar la consagracion y la secu-
laridad.

Es un tema muy importante, por cuanto los miembros ya
conocidos de las comunidades lasalianas, los Hermanos, al
cabo de tres siglos de caminar por la historia pueden muy
bien haber sacralizado indebidamente su practica exis-
tencial, asi como todo el lenguaje en el que se expresan a
si mismos. Desde ese punto de vista, pues, la aportacion
de las nuevas vocaciones acttia sobre la conciencia de las



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 97

anteriores como un correctivo o un centramiento en lo
esencial. Hace alejarse de una posible y muchas veces real
sacralizacion de la vida del Hermano que le desnaturaliza
y con él, con cada uno de ellos, a todo el proyecto lasaliano.

Si, dando un paso mas, consideramos esta posible apor-
tacion desde el punto de vista de la mision, encontramos
igualmente temas muy importantes.

Si vivimos en un tiempo no solamente de Nueva Evange-
lizaciéon sino ademas de Nueva Humanidad, es claro que
el disefio de los proyectos educativos debe experimentar
un acomodo radical a las nuevas condiciones sociales. No
puede tratarse del mundo de lo metodolégico, sino de algo
que afecta al concepto mismo de la educacion y de su rela-
cion con el Evangelio.

En nuestra Primera parte habiamos recogido el distingo de
aquellos dos desafios: técnicos y de adaptacion. Con ser con-
siderables los de tipo técnico, los de adaptacion lo son mu-
cho més. Y es ahi precisamente donde se precisa estar cerca
de la fuente de la nueva cultura o de la nueva sociedad.

Por esta razon es imprescindible atender y asumir la natu-
raleza especifica de las nuevas vocaciones.

Asumir la responsabilidad (y tres)

En tercer lugar, nos encontramos con un desafio. Se con-

tiene en esta proposicion: es mas facil comprometerse en
la reorganizacion de lo establecido que en la refundacion



98 3. La Llamada

de la Comunidad Lasaliana. De un modo u otro ha debido
asaltarnos a lo largo del conjunto de esta reflexion.

Devolver el Instituto a los Hermanos o devolvérselo a la
Comunidad, segin hablemos de hace 70 afios o de hoy
mismo, significa poner la propia vida en las manos de Dios
o dejarla en los Aambitos de nuestros conocimientos. La di-
ferencia estd en el fundamento de la fe que puede mover
en ese compromiso: si son los propios recursos o la llamada
de Dios.

En estos ultimos 70 o 60 afios no han faltado las invitacio-
nes a comprometerse en la refundacion de la Institucion
Lasaliana.

En los dias del Concilio y del Capitulo General de 1966-67
se usé el término ‘renovacion’. Asi lo hizo, por ejemplo, el
H. Superior General en la presentacion de la Declaracion.
Era logico, por cuanto el mismo Concilio hablaba de la ‘re-
novacion adaptada’ en Perfectae caritatis. Y hemos sefialado
como muy pronto se vio que la renovacion llevaba a limi-
tes no pensados antes, de modo que poco a poco fue siendo
sustituida por un término mas ambicioso: ‘refundacion’.

Si volvemos todavia a recordar las tensiones de aquellos
dias, desde 1966 hasta las puertas de 1986, no nos costara
mucho imaginar las que suscitaba cualquiera de los dos
términos, sobre todo el segundo. Finalmente, 30 o 40 afios



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 99

después del Concilio ya los mismos Superiores Generales
utilizaban el término?®.

Sin embargo, una cosa es afrontar la refundacion desde las
dindmicas empresariales o institucionales, y otra hacerlo
desde la llamada de Dios. Asi, probablemente podemos es-
tar de acuerdo en que en los tltimos decenios hemos usa-
do el término ‘refundacién’, pero sobre todo con sentido de
adaptacion.

Es perfectamente discutible ademas de muy grave, de
modo que basta con sefialar su posibilidad. Pero lo que de
ningin modo es discutible es que en la clave de la refun-
dacion encontramos la conciencia de la llamada de Dios a
comprometer la vida en esa tarea.

El Plan de Dios

Es, literalmente, la propuesta del sefior De La Salle: el es-
piritu de fe, es decir, mirarlo todo con los ojos de la fe, atri-
buirlo todo a Dios y no hacer nada sino con la mira en Dios.

Nada nuevo: las distintas revisiones de la Regla lo recuer-
dan una y otra vez. Asi en 1967, 1986, y 2015. No requiere
comentario.

26 A este propésito, cfr. la Carta Pastoral del Superior H. Johnston,
1.1.93, que tituldé Transformacion; y del H. M. Sauvage, las
ultimas paginas de su ensayo Perspectivas de refundacion, en
Cahiers lasalliens 55, 293-312, en especial sus parrafos finales
sobre fragilidad y esperanza.



100 3. La Llamada

Hay, obligadamente, una cuestion: si creemos en Dios o en
nuestros recursos.

No se puede soslayar, como si en los medios lasalianos no
hubiera lugar para su planteamiento o las respuestas fue-
ran evidentes. Esos lugares son también hijos de su tiempo,
es decir, de un tiempo en el que todo el lenguaje —verbal
e institucional— ha dejado casi de significar o de remitir a
la trascendencia. Por lo mismo en la Comunidad lasaliana
puede no faltar la palabra o la organizacion, pero su refe-
rencia a la fe puede mas de una vez no pasar de presunta.

Recordarlo es el gran servicio que la nueva Comunidad re-
cibe de sus miembros de siempre, pero especialmente de
los nuevos.

Los de siempre dominan el vocabulario y los caminos de
la conciencia. Pero pueden ser como los ttineles subterra-
neos por donde ha circulado la lava, ahora vacios, solo re-
curso turistico. Los nuevos pueden ayudar a recordar el
fuego de Dios.

Este recuerdo de la fe da su sentido a los tres criterios si-
guientes.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior

Los tres criterios anteriores son como los puntos
cardinales del universo lasaliano (y de otros seme-
jantes, naturalmente). Marcan los limites o las posi-
bilidades del guion. Entre los tres —el Misterio de la
historia, la Nueva Evangelizacion, el Misterio de la
Vocacion— llevan a considerar de un modo muy es-
pecifico las grandes cuestiones que van apareciendo
en este universo a lo largo del altimo siglo.

Ante todo, plantean la gran cuestiéon de qué entender
por ‘mision’ en el Proyecto Lasaliano. Al introducir el
tema del Misterio de la historia y del Evangelio, obli-
gan a preguntar si la Mision coincide con el trabajo o
es algo mas, algo distinto pero que no lo parece

Después, ante la novedad que supone la presen-
cia del Misterio de Dios en la vida y en el itinera-
rio de las personas, encontramos la pregunta de si
el quehacer de la educacién es o no es ocasion de
encuentro con Dios. Nos preguntamos si el modelo
educativo es o no es indiferente a la hora de la ma-
nifestacion de Dios.

Y finalmente, ante la evidencia de que la educacion,
se mire como se mire, es un quehacer compartido,
plantean la gran cuestion de si un grupo de profe-
sionales es una organizacion o una comunidad edu-
cativa. Es la pregunta por lo que constituye a la Co-
munidad Lasaliana.

Son los tres criterios restantes.

101



102

4. El Envio

Los tres criterios anteriores aportan temas
cuya naturaleza se descubre enseguida, al
considerar el presente de la Comunidad
Lasaliana. Ahora, en cuarto lugar y de su
mano, aparece otro mucho mas enigmatico: el
problema de la relacién entre la vida religiosa
y la vida apostolica.

Este siglo ha demostrado que sus relaciones
no son faciles y deja en la Institucion el
convencimiento de que mientras esas
relaciones no sean naturales, no hay futuro
para la nueva Comunidad.

Se trata de convertirse en Signo de Dios:
esta cuarta es la pagina de la teologia de la
consagracion.

4. El Envio

Damos ahora un paso mas. En este caso se trata de algo
especifico de todas las instituciones de vida apostolica que
a lo largo de la Modernidad han adoptado formas de vida
consagrada®* de tiempos anteriores, acomodandolas a la
sociedad de su tiempo.

27

La teologia de la consagracion necesita hoy reflexionar con rigor
sobre la férmula de santo Tomds que, expresa o implicitamente,
ha orientado toda la formacién en la Comunidad Lasaliana (y
en muchas otras, como es evidente): “Ita maius est contemplata
aliis tradere quam solum contemplari.” Su visiéon, en Summa
Theologiae, 2-2. 188,6.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 103

Asi como el tema anterior, la conciencia vocacional, viene
propuesto desde su aparicion en los nuevos miembros de
las Comunidades Lasalianas, este de ahora responde inicial-
mente al estado de &nimo de los Hermanos: ;dénde queda lo
suyo de siempre?; ;dénde, su misiéon ante el compromiso de
tantas personas que ‘no han hecho el noviciado™

Nace ahi, si, en ellos. Pero aun antes de llegar a su respues-
ta, salta al espiritu de todos los demas y se convierte en
cuestion comun.

A todos, en efecto, les nacen las cuestiones de en qué con-
siste lo que se espera que hagan. ;Y lo que se espera que
sean?; ;y la relacion entre ser y hacer?; ¢y lo que queda de
sus vidas cuando ya no tengan nada que hacer o sencilla-
mente no puedan hacerlo?; ;en qué consiste, en suma, este
ministerio de la escuela cristiana, qué significa ser maes-
tra y maestro?

En este estudio hemos de preguntarnos como pueden unos
y otros recibir la reflexion de los Superiores Generales o las
propuestas de los Capitulos Generales, desde qué idea de
si mismos.

Responder requiere revisar nuestro lenguaje habitual, por-
que posiblemente no vale sin mas. Es el momento de tener
presentes las perspectivas de los caminos de la historia y
los de la Nueva Evangelizacion. Y atreverse con todo lo que
bloqueaba o posibilitaba la redaccion de las Reglas.

Merece la pena estudiar la cuestion a la luz de los tres cri-
terios anteriores.



104 4. El Envio

El Ministerio del Signo

Ante todo: la vida consagrada entré en las Comunidades
de vida apostolica de la Modernidad como un medio para
garantizar la estabilidad del compromiso evangelizador,
no como algo pretendido en si mismo. Es fundamental te-
nerlo en cuenta y ver a su luz todo su desarrollo posterior.

Lo que contd inicialmente fue la utilidad de la renuncia
respecto de la dedicacién apostolica.

Este comienzo dejaba en el aire la grave cuestion de si la
renuncia a este mundo era compatible o no con la dedica-
cion al Evangelio en este mundo. Hace dos, tres o cuatro
siglos, esta cuestion no se planteaba. Sencillamente, no te-
nia sentido.

Eran otra sociedad y otra cultura, que no habian pasado por
la invencién del concepto de progreso y de su alcance en la
profesion de la fe. Esto empezaria a plantearse con el siglo
XVIII y sobre todo en medios protestantes, donde precisa-
mente la vida religiosa habia desaparecido de hecho.

Hoy, en cambio, dado que la dedicaciéon al Evangelio en
este mundo tenia y tiene sentido, no se puede soslayar
la cuestién. Nos hace preguntarnos si la renuncia a este
mundo puede ser lo especifico de la vida consagrada o no.
Es la cuestion del sentido de la renuncia evangélica y su
compatibilidad con el compromiso apostolico. Esta cues-
tion esta planteada con toda claridad desde hace ya un
siglo. En nuestro estudio la encontramos desde las fechas
en las que arranca nuestra Primera parte.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 105

Por eso, cuando hoy tratamos de comprender nuestras
Comunidades y empezamos directamente desde la vida
religiosa, tal vez no seamos muy coherentes con lo que
pretendemos. Puede ocurrir que nos estemos posicionan-
do mas desde una costumbre, o incluso un prejuicio, que
desde la identidad misma de la comunidad examinada.

Se trata de la interaccion de consagracion y compromiso
apostolico.

En el interior del sistema abarcado por ambos concep-
tos se mueven al menos otros dos juegos implicados en la
misma reflexion: uno, el trabajo (apostdlico, educador en
este caso) y la mision (también apostolica y educadora); y
dos, la comunidad (educadora) y la organizacién (también
educadora).

Asi, pues: consagracion y compromiso, trabajo y mision,
comunidad y organizacion. Temas centrales, sin discusion.

Pues bien: no podemos decir que en torno a estos concep-
tos haya, si no unanimidad, si al menos armonia ni en el
corpus doctrinal emanado desde la direccion de la gran
Comunidad Lasaliana, ni en los procesos e instrumentos
elaborados sectorial y territorialmente. No la hay. Con ello
nuestros documentos y nuestras practicas estan diciendo
que la Institucion Lasaliana sufre un déficit que no acaba
de subsanar desde hace medio siglo. Por ejemplo: cuando
cualquiera de esos seis términos aparece en los proyectos
locales o en las Cartas de los Superiores, no siempre signi-
fican lo mismo.



106 4. El Envio

En esa situacion es casi una irresponsabilidad hablar de
Familia Lasaliana, Asociacion, Misiéon Compartida, Fra-
ternidad o, altimamente, Proyecto Levadura.

Sirva como ejemplo la reciente Declaracion sobre la Mision
Educativa Lasaliana (2020), varias veces citada y aplaudida
en este estudio. Es un documento hermoso, con bloques
realmente felices. Véanse, por ejemplo, estos dos parrafos:

La comunidad es quien educa, quien fortalece a sus miem-
bros, quien se preocupa por los débiles y nutre su espirituy;
es la mejor garantia para responder a los mayores desafios
imaginables. Ser lasaliano, por definicion, es pertenecer a
una comunidad y comprometerse dentro de la misma co-
munidad en una tarea comdn. Comunidad y misién son
dos caras de la misma moneda. La comunidad es para la
misién y la misién crea comunidad; no puede haber una
sin la otra (p.65).

El abandono, como lo expresaba La Salle, consiste en po-
ner en las manos de Dios la vida, los proyectos, las ilu-
siones; como el navegante que se hace a la mar sin velas
ni remos. Es la actitud del que espera todo de Dios. Es la
fuente de la, profundamente evangélica, virtud de la es-
peranza (p.67).

Excelentes, los dos. El primero sefiala la relacion entre Co-
munidad y Mision; el segundo, la actitud profunda que la
constituye. No se trata de cualquier grupo humano, por
tanto. Es clara la relacion entre la actitud de abandono y
la manera como esa comunidad vive y entiende la mision.
Logicamente, cuando los vemos, no podemos evitar nues-
tra preocupacion por la realidad de los grupos lasalianos



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 107

desde ese punto de vista. Y entendemos que ese sea el gran
desafio de esta Institucion.

Pues bien: cuando en la cuarta parte de esta Declaracion
(la altima, la mas propositiva) se habla de los desafios de
la misiéon educativa, no se dice ni palabra de ello. Todo
son desafios externos, pedagdgicos o sociales. Por lo que
podemos leer, para este documento la redefinicion de la
comunidad educativa no es un desafio, siendo asi que en
el mundo lasaliano no hay desafio mayor. Y caemos en la
cuenta de que estamos ante un documento sobre la Educa-
cion Cristiana en las nuevas condiciones sociales, si, pero
no sobre la Comunidad que la anime. Para este documento
la mision consiste en el proyecto educativo, no en el Signo
de la comunidad que lo anima.

En realidad, estabamos avisados desde su titulo. No es una
Declaracion sobre la Mision Lasaliana, o sobre la Mision
de la Comunidad Lasaliana. Su tema es la Misién Educa-
tiva Lasaliana. No son lo mismo. En efecto, si lo pensamos
bien, ‘Misi6on Educativa Lasaliana’ es una redundancia o
un pleonasmo: no puede haber otra misién que la educa-
cion. ¢Por qué, entonces, afiadirlo? Tal vez porque estemos
separando mision y escuela lasalianas y hablamos enton-
ces de la escuela, pero no de la mision.

Y se puede decir algo parecido de otro hermoso documen-
to, un ano anterior a este. Se titula La Formacion Lasaliana
para la Mision. El Itinerario. De nuevo el pleonasmo: en esta
Comunidad no puede haber formacion si no es para la Mi-
sion. ¢ Por qué, entonces, afiadirlo? Tal vez porque estemos
separando la formacién lasaliana y la formacion para la



108 4. El Envio

educacion, y hablamos entonces de formacién para la es-
cuela, pero no de formacion lasaliana.

Son afirmaciones que necesitan muchos matices y aqui
solo se proponen al objeto de ayudar en la reflexion, lle-
vandola un poco més alla de los topicos o de lo esperable.
Pero, aun asi, nos hacen percibir que de hecho ni en la mi-
sién ni en la formacion se incluye la consagracion.

No sabemos si es porque no se percibe o porque, percibiéndo-
lo, es demasiado incémodo tratar de algo todavia no resuelto.

Palabra de quien envia

Laideay el término de ‘consagracion’ han transitado estos
ultimos tres siglos sobre un trasfondo que solo después del
Concilio Vaticano II hemos percibido. Es la irrupcion, el
desarrollo y la desintegracion de la idea y el término de
‘progreso’. Han sido tres tiempos en cuyo contexto se llevo
a cabo la separacion entre religion y cultura, aunque en
todos ellos siguiera empleandose el término mismo una y
otra vez. Mas alla de la conciencia de quienes lo usaran, en
cada uno de ellos ha significado algo diferente.

Desde el principio, muy a finales del siglo XVII, ‘progreso’
significaba atender al desarrollo de las sociedades, o me-
jor a su gestion, como si no tuvieran ninguna relaciéon con
la religion. Era la herencia de aquella primera secularidad
que marcaron los tratados de Westfalia (1648), una y otra
vez citados en este estudio. Como los sabios nos indicaron
dos siglos mas tarde, en la definicion del progreso que di-



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 109

fundieron los ilustrados habia ya un déficit?. La dialéctica
de la distincion entre ciencia y Misterio quedé de hecho
oscurecida por la predominancia casi total de la ciencia,
de modo que la actitud ante la vida y el presunto progreso
quedaba limitada a lo cuantitativo, lo empirico, que segu-
ramente lleg6 al cénit en las féormulas de Comte.

Durante el siglo XIX el progreso fue poco a poco aduenan-
dose del mundo, transformando las sociedades y desde
luego toda su vision de la vida. Poco a poco se vacié de
cuanto no fuera légica organizativa. Dio lugar a la tremen-
da catastrofe del primer medio siglo del XX, del que toda-
via pretendi6 salir debidamente enmendado y mas capaz
de paz y de futuro. Pero en esa segunda fase, 20 afios des-
pués del establecimiento de las instituciones para el orden
mundial, para los primeros afios 70 ya era evidente que el
progreso no era tal o no habia sido tal.

Habia supuesto un gran desarrollo en el bienestar de los
pueblos, aunque siempre discurriendo el de unos por enci-
ma del de los demas. Y, sobre todo, ante la perspectiva de
que sus desajustes se corrigieran, surgia un panorama que
va desde lo incomodo a lo desolador, dejando un tremendo
interrogante sobre el progreso real heredado.

En cada una de tales fases, como puede comprenderse,
‘consagracion’ significaba algo distinto en la vida de quie-
nes querian vivirla.

28 Es la tesis que Max Horkheimer y Theodor Adorno presentaron
como nadie antes en su Dialéctica de la Ilustracion, ya en 1944,
con la profunda amargura de la guerra, la emigracién y la
descomposicién social.



110 4. El Envio

En la primera, muy en el tono de lo que luego se llamé la
ética protestante, consagracion significaba esfuerzo, aus-
teridad, orden, honradez, generosidad, inventiva, dedica-
cion. En la segunda, en cambio, no significaba nada, o al
menos nada efectivo: se limitaba a hacerle el juego al desa-
rrollismo, distanciandose de él, en una actitud de menos-
precio y condena de lo conseguido basada en aquello que
faltaba. De hecho, equivalia a ‘ser mas apto para trabajar’.
En la tercera, consagracion ha significado un desafio, una
respuesta a la desintegracion de lo establecido, una pro-
puesta entre el acompafiamiento y la trascendencia del
camino del mundo.

En nuestro estudio, aunque interesandonos solamente
por el recorrido de la Institucion Lasaliana durante el siglo
XX, hemos ido encontrando los tres tipos o los tres sig-
nificados. Todo dependia de la situacion de los distintos
territorios en relaciéon con los modelos sociales del resto
del mundo. Se puede ver con total claridad si se traza una
linea desde el Capitulo de 1905 hasta el del 2015, pasando
por el de 1966-67. Se puede ver en la bibliografia interna de
la Institucion Lasaliana durante el siglo, desde los prime-
ros dias del Bulletin de I'Institut, después entre 1907 y 1935,
y finalmente de 1950 a 1980, mas los que acompafiaron el
paso de un siglo a otro.

Ciertamente en cada uno de esos momentos, ‘consagra-
cion’ significa algo distinto y necesitamos tenerlo presente
para no hacer una reflexiéon anacrénica.

El anacronismo suele tener muy malas consecuencias, so-
bre todo cuando varios interlocutores usan el mismo tér-
mino, pero desde contextos diferentes. Asi cada uno puede



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 111

poner en el suyo referencias a uno de los tres pasos o mo-
delos que acabamos de recordar y entonces no llegan a
nada, perdidos en un debate necesariamente inacabable.

Consagracion significé en un principio entrega o presen-
tacion de alguien o algo ante Dios, para ser santificado. Se
suponia que solo Dios consagra, porque solo Dios es ‘sagra-
do’. Entonces se trataba de ofrecer y prometer mantener
la ofrenda. Consagrar significaba ser consagrado. Pero con
el paso del tiempo esta idea fue modificandose, como una
muestra mas de la rutinizacion de los carismas: dejan de
tener sentido y sin embargo permanecen, en forma de ru-
tinas de las que se ha ausentado el espiritu.

Asi consagracion significaba de hecho algo que una perso-
na se atribuia a si misma. No se trataba primariamente de
algo cuyo primer protagonista fuera Dios, sino el ser hu-
mano. Lo cual llevaba precisamente a subrayar lo que dis-
tingue a la persona consagrada respecto de los demas. En
cambio, la referencia a Dios subraya lo contrario: la fuente
comun de nuestras vidas, que en unas personas se mani-
fiesta de un modo y en otras de otro.

Por eso, segln se subraye uno u otro enfoque, primara la
referencia a la fuente comun o a la diferencia entre las per-
sonas. El tema es grave, como se percibe cuando se cae en
la cuenta de que hablamos de mision para referirnos a lo
que se hace, al quehacer en el que se muestra un compro-
miso. Si no prima la fuente comun, ese quehacer sera casi
fin en si mismo, de modo que la misién consistira en el
quehacer. En el otro enfoque, en cambio, el quehacer es la
ocasion de trasparentar la fuente de todo. La misién ya no



112 4. El Envio

es hacer nada en si mismo, sino remitir a quien consagra,
a quien envia para que se haga lo que se hace.

Y del mismo modo debe pensarse también el término
‘mision’.

‘Mision’ significa envio. El vocablo origen del término es el
verbo ‘mittere’, es decir, enviar. En su participio, el enviado
es el ‘missus’, y el envio mismo es la ‘missio’. La mision, por
tanto, es el envio. Su objetivo es reproducir el mensaje o el
cometido que se ha confiado a alguien, para cuya repro-
duccion es enviado. No se trata de un mensaje auténomo,
un quehacer inventado por el enviado o misionero. El con-
tenido de la mision es el recuerdo del enviador, del primer
mitente. No otra cosa.

Asi, de nuevo nos encontramos con la trascendencia tanto
de la consagracion como de la misién: ambas remiten a
quien consagra, que es quien envia. En realidad, consagra
para un envio, para una misién. La cual, légicamente, no
puede consistir en otro cometido que el de recordar al con-
sagrador/mitente.

Es, exactamente, la idea del Mesias: el consagrado (‘ungi-
do’) por Dios para ser su testigo en medio de su pueblo. El
Mesias —consagrado, ungido, ‘cristo’— aparece en medio
de su pueblo para recordarle que su Dios estd en medio de
ellos y que, por tanto, su vida y este mundo tienen senti-
do. Es el Reino o el Reinado de Dios.

Y no estd de més sefialar a este respecto que, asi como en
el caso del Mesias se usa el término ‘ungido’ o ‘cristo’, en
la teologia lasaliana de los origenes, el Hermano es Jesus



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 113

para sus alumnos. El Hermano es el enviado, es decir, el
consagrado por Dios para sus alumnos. Por eso para ellos
es Jesus, el Ungido.

Si, hablamos de algo mucho més trascendente que el tra-
bajo educador. El trabajo se convierte en misiéon por su ca-
racter de Signo de quien envia.

Mision, Signo, fidelidad

Por eso la actitud basica en esto de la mision es la fideli-
dad. Y no simplemente la fidelidad a algo ya establecido,
es decir, a un modo de organizar, de trabajar, de pensar,
de hablar. Es eso, desde luego, pero la fidelidad se refiere
ante todo a la escucha de quien envia, que se muestra en
quienes tenemos cerca.

Por aquel principio de la Encarnacién que venimos sefia-
lando, la consagracion se celebra en los lugares y las perso-
nas en los que se muestra Dios. Es decir, en los margenes,
en los lugares donde reinan el deseo y la necesidad. Perci-
birlo y darle respuesta es la fidelidad.

Logicamente, se trata de algo con una fecundidad tnica.

En efecto, si la fidelidad se refiere ante todo al Dios que
consagra y llama, se vive en contacto directo con una
fuente superior a toda otra fuente. No hay otra explicacion
para el mantenimiento de instituciones como la lasaliana
a lo largo de la historia. Su garantia no es su ingenio sino
su fidelidad.



114 4. El Envio

Asi se entiende la relacion entre el éxito profesional y la
referencia a Dios.

La sociedad lo sabe porque lo ve. Primero aplaude, es decir,
muestra su satisfaccion, agradece, reconoce y pone recur-
sos nuevos. Pero enseguida calla y se queda en suspenso:
ha ido mas alla del éxito y se pregunta por la fuente de lo
que esta viendo. Cuando llega ese silencio, el quehacer se
ha convertido en Signo. Por eso, cuando no lo encuentra,
pierde todo el respeto por aquella institucion y la ignora.
Deduce que para vivir esos resultados no se necesita vivir
de ningiin modo especial y desprecia la aparente diferen-
cia, que ya no significa nada.

Este es el verdadero trasfondo del discurso de las Cartas
pastorales, mensajes de Navidad, al hablar del Signo de la
Fraternidad, entre 2010 y 2020. No es la fraternidad en si
misma, como un ejemplo de convivencia y comunidad; y
tampoco la fraternidad para el trabajo, para su mejora y
eficacia. Es la fraternidad desde el quehacer, es decir, des-
de la Misién. No son lo mismo. Aunque parezca un poco
complicado o incluso retorcido: hablamos de la fraternidad
consagrada en la Mision, vivida como Signo de Alguien,
definitiva y fecundamente fiel.

Nadie lo ha impuesto, pero es lo que subyace en todos los
procesos de formacion, de articulacién de los nuevos y vie-
jos grupos lasalianos. Esto, dicho o insinuado de diferentes
maneras, pero esto. Igualmente, si se mira con cuidado,
se descubre como la constante y la garantia de todas las



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 115

iniciativas que han ido surgiendo en los tltimos 30 afios y
siguen vivas, rompiendo todos los limites heredados.?

Es también lo que fundamenta, en definitiva, la vida de
todos los miembros de la Comunidad Lasaliana, mas alla
de los limites de sus contratos profesionales. La Mision
trasciende todos los contratos, les antecede y sobrevive.
La Mision hace que personas fuera de las condiciones la-
borales sigan viviendo el ministerio de la educacién parti-
cipando en el Signo que les constituye en Comunidad.

Toda fe, cualquier fe, es signo de lo que se cree, vaya o no
acompanada de una accién. Por eso decimos que cuando
la fe va acompafada por una accidn, el signo no es la ac-
cion en si misma sino en cuanto trascendida por dentro
por el objeto de la fe de quien actda. Asi, cuando esa fe
es compartida, el signo se precisa mucho mas, adopta un
caracter especifico y especificador: en el caso de nuestra
reflexion, es la fe en el Dios que se muestra diariamente en
la relacion personal y educativa, no solo en la interioridad
de cada persona que comparte.

Se podria decir que este modo de relacionar trabajo y Sig-
no o Comunidad y Mision, remite al episodio de Emads,
ahora convertido en estado, cosa habitual, modo de ser.

29 Es impresionante el camino que va desde —por ejemplo— la
Guia de Formacion de 1991 hasta la tltima, de 2019 (que acabamos
de citar en el cuerpo de este taltimo apartado). Lo muestra con
claridad la simple comparacién de sus dos indices, 30 afios
entre los dos. No es facil dar con un procedimiento mejor para
tomar conciencia del camino de la Comunidad Lasaliana en
esta ultima generacion.



116 4. El Envio

‘Emats’, en efecto, no consiste en una referencia a otro
mundo que vendr4, sino a este que vivimos. Emaus signi-
fica no que esta vida es paso hacia otra, sino que esta vida
tiene en si misma su propia trascendencia. Y no puede ser
de otra manera, por cuanto no estamos hablando de un
tiempo nuevo, una vez que se acabe éste que conocemos.

‘Emaus’ nos deja en este mundo, pero nos sumerge en él
hasta encontrar en él su propio mas alla: mas alla de lo que
parece, mas alla de las limitaciones o las incomprensiones,
mas alla de las alegrias y el pecado, los odios y las frustra-
ciones, mas alla de todo esto y a la vez en su propio inte-
rior, esta el Sefior. Esto es lo que se aprende en Emaus. No
a esperar en otro mundo, sino a vivir en este de otro modo.

Todo consiste en creerlo y entregarse a El. Entonces toda
nuestra vida es Signo. Todo nuestro trabajo, compromiso,
o bien todo nuestro estar, silenciosamente, contemplan-
do, amando y siendo amados, todo eso se muestra como el
mas alld que ya esta aqui.

Es lo que se espera de la Comunidad: no que sefiale a lo que
vendra, sino a lo que ya ha venido y que lo descubra/revele
cargado de sentido, es decir, de esperanza. Cuando seme-
jante comunidad se dice educativa, entonces su escuela es
para su pueblo la garantia de que la vida merece vivirse.

Es el mensaje de los profetas.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 117

Testigos de la fraternidad

Es imprescindible recordar una y otra vez que el Sefior de
La Salle no es el fundador de las Escuelas Cristianas sino
de los Hermanos de las Escuelas Cristianas. Lo que él y sus
companeros fundaron fue una Comunidad y una red de
Comunidades para sostener la obra de las Escuelas Cris-
tianas. Lo sabemos.

Pues bien: a la hora de pensar en el futuro y formular pau-
tas o definiciones, hemos de considerar la densidad de esa
formula, la herencia que ha supuesto para la Institucion
Lasaliana. Y pensarlo desde lo que venimos diciendo de los
‘signos de los tiempos’, la evangelizacion y el lenguaje.

Asi encontramos en un primer momento que ‘maestro’
significa compromiso con un educando o mas realistica-
mente, con un grupo de alumnos. Y puede parecernos bas-
tante porque en cierto sentido esa relacion puede ser ca-
lificada de ‘comunidad’. Ahora bien: cuando hablamos de
Comunidad, de Comunidad de los Hermanos de las Escue-
las Cristianas, hablamos de algo mas. Estamos afiadiendo
al término maestro la presencia de otros maestros junto al
primero, otros que se comprometen con él para el servicio
de sus educandos. De ‘relacion’ pasamos a ‘Fraternidad’.3

30 Igual que hemos dicho paginas atras sobre la lectura en paralelo
de las Guias de Formacion, ahadimos ahora: merece la pena
repasar desde esta 6ptica, entre otras, la Circular 466, de enero
de 2013, Se llamardn Hermanos; y la Carta pastoral de diciembre
de 2019, Testigos de la fraternidad, titulo que tomamos para esta
pagina y que recordaremos mas adelante.



118 4. El Envio

Esto es lo que ellos fundaron y hemos recibido en herencia.
Es en este lugar donde reside lo especifico de la identidad
Lasaliana: en la profundidad de vida que comparten sus
miembros y emiten hacia fuera como un Signo de lo que
les envia y une. Eso que percibimos cuando contemplamos
simultdneamente una organizaciéon educativa y una co-
munidad educativa.

Ocurre que esto no siempre fue valorado tanto por la cul-
tura y el lenguaje ambiente como por la propia conciencia
de sus miembros. Asi, por chocante o atrevido que pueda
parecer afirmarlo. Tanto la cultura ambiente como su pro-
pia conciencia pudieron pensar que lo basico era la accion,
el compromiso; y creyeron que la Comunidad era solamen-
te un medio, un facilitador.

Esto, indiscutible, supondria una rémora cuando llegaran
tiempos en los que hubieran cambiado la cultura ambien-
te, la palabra cristiana o la antropologia. Porque durante
un tiempo una defectuosa conciencia de si mismos pudo
muy bien ser compatible con su recepciéon por parte de
su sociedad como gentes pertenecientes a otro mundo,
del que eran Signo. Lo primero se enmendaba en lo segun-
do. Ahora bien, cuando los tiempos cambiaran, cuando
no existiera esa suplencia social e institucional, deberian
depurar su propia conciencia y expresarse de otro modo.
Porque habrian encontrado que, para organizar bien la es-
cuela, no era necesario vivir como ellos vivian.

Desde hace mas de medio siglo estan en ese otro tiempo.

Poco a poco han ido viendo que en adelante deberan vivir
su comunidad no como un medio para otra cosa, sino como



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 119

la realidad misma en la que han comprometido su vida. Su
mision, su sentido, sera mostrarse al hacer lo que hacen.

Tal vez, sin embargo, puede decirse que esta orientacion a
veces no es muy tenida en cuenta en los procesos de for-
macion en la Institucion Lasaliana. A pesar de su presencia
tanto en las Reglas como en las Guias de Formacion, tal vez
de hecho se subraye mas el servicio educativo que la refe-
rencia al sentido de la vida, al Misterio de Dios. Tal vez se
proponga mas la invitacion al compromiso y la iniciativa
personales que a la conciencia de sentirse ministros del Se-
for, testigos de su realidad en este mundo. De hecho, en
mas de una situacion puede ser asi, y en consonancia con lo
que se viene llamando ‘pensamiento débil’, estariamos ha-
ciendo una ‘lectura débil’ de los documentos. Puede ser, si.

A veces —es solo una hipotesis— se puede proponer a los
nuevos miembros de la Comunidad solamente el lema de
la abnegacion, la entrega generosa, el compromiso y la
iniciativa. Pues bien: tal vez al hacerlo asi no se tiene su-
ficientemente en cuenta el alcance del posible itinerario
vocacional que pueda estar animando ese compromiso.
Es diferente seguir una llamada que llega de fuera y nos



120

4. El Envio

trasciende, y otra, solamente nuestra, mas voluntariosa
que fiel3.

Importa sefalarlo, porque su herencia o su identidad son
vivir la escuela como rostro de Dios. Es decir, especializar-
se en el Ministerio del Signo.

31

Hace ya muchos afios —la primera edicién es de 1960— G.
Huygue publicé Equilibre et Adaptation, dentro del gran tema
‘Problemas de la vida religiosa de hoy’ (Cerf, Paris), versiones
en espafol e inglés el mismo afio 1961. Impresiona leer parrafos
como éstos : “.. nous sommes toujours en danger de baptiser ‘zéle du
salut des dmes’ ce qui n'est que l'expression plus ou moins désordonnée
d'un besoin incoercible d'activité. On peut se dévouer et ne jamais
révéler la personne du Christ. On peut se dévouer et ne révéler que
soi-méme. Il s'agit d'ailleurs beaucoup plus d'evangeliser que de
se dévouer, et il y a un monde entre les deux...”. (O.c. p. 233). Son
expresiones repetidas y conocidas en muchos lugares, de ayer
y de hoy. Si lo recordamos es por su ubicacién: en las puertas
del Concilio y de la renovacién de tantas instituciones como la
lasaliana. No se puede decir que todos (ni siquiera una mayoria
notable) lo hubiéramos tenido en cuenta, ni entonces ni en los
dos o tres decenios siguientes. Y, por lo menos en los primeros
afios de la publicacién, conocimos y aplaudimos al autor.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 121

Todavia un paso mas, siguiendo el camino
anterior: la integracion entre la transparencia
de Dios y la profesionalidad educadora. El
proceso nos va trayendo hasta un panorama
basado tanto en el esfuerzo y el ingenio como
en la contemplacion del misterio del saber y
el desarrollo humano.

En los dltimos decenios del siglo XX,
ante el riesgo de reducir la educacién a
funcionamiento, el camino presenta sobre
todo la sabiduria o la vida interior, es decir, la
propuesta de vivir la escuela desde la persona.

En este caso estamos en la pagina de la
teologia de la educacién. Hablamos de la
educacion y el Misterio.

5. La Escuela Cristiana

Nuestro estudio ha recordado que en los tltimos 80 afios
uno de los temas mas repetidos en el mundo lasaliano ha
sido la referencia a los origenes. Habia surgido con fuerza
ya antes del Concilio; después, los tltimos 70 u 80 afios
han sido magnificos en este sentido®. Se han evocado

32 Homenaje a sus nombres: Michel Sauvage, Maurice-Auguste,
Saturnino Gallego, Luis Varela, Carlos Alcalde, Yves Poutet,
Michel Fiévet, Vincent Ayel, Jean Pungier, Luke Salm, Miguel
Campos, Luis Aroz, Augustine Loes, Henri Bédel, Jean Guy
Rodrigue, Secondino Scaglione, André Rayez, Emile Lett,
Georges Rigault, W. J. Battersby, Leo Burkhard, Félix-Paul,
Mario Presciuttini, Emile Rousset, ...



122 5. La Escuela Cristiana

como nunca antes en todos los procesos de formacion de
los nuevos cuadros lasalianos. Durante ese tiempo los dias
de la primera fundaciéon nos han resultado muy préximos,
atrayentes, ilusionantes, incluso fascinantes. No hay mas
que ver como y cuanto se citan.

Ha habido de todos modos un efecto desequilibrante en
esa recuperacion: de puro fascinante, tal vez ha invitado
mas a la erudicién que a su consideracion a lo largo de
los siglos siguientes. Era como si se tendiera un puente de
tres siglos y se pretendiera transitar por él de un extremo
al otro hablando el mismo idioma. Ha de insistirse en ello
una y otra vez, a riesgo de caer en una lectura puramente
voluntarista del alma del proyecto.

Por ejemplo: al ver que todavia a mediados del XX se te-
nian muy poco en cuenta las Meditaciones para el Tiempo
de Retiro o se leia el Método de Oracion de una manera muy
simplista, o no se concedia ninguna trascendencia a la Co-
leccion, al ver estas cosas, solo surgia el interés por recupe-
rar otra lectura de aquellos textos. Pero no la pregunta de
por qué habia pasado. Lo hemos encontrado varias veces.

Luego, necesariamente, vino el otro itinerario, no ya del
Fundador, sino de la Institucion, del Instituto, de la Co-
munidad y la Sociedad de las Escuelas Cristianas. Y enton-
ces la consideracion fue siendo mas completa. Por eso sélo
a partir de la Regla de 1987 encontramos:

Persuadidos de que el Espiritu Santo se manifesté de ma-
nera particular en la vida, la obra y los escritos de san
Juan Bautista de La Salle, Su Padre, y luego en la tradicion
viva de su Instituto, los Hermanos beben en estas fuentes el



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 123

principio inspirador de su mision y de su proceder. Por eso
mismo se esfuerzan en profundizar mas su conocimiento
del Fundador y de la historia del Instituto. (Articulo 4. La
cursiva es nuestra).

Y la edicion de 2015 reproduce este texto al pie de la letra
en su articulo 10. Antes, no. Antes, en la ediciéon de 1967,
no habia lugar para la tradicion o la historia del Institu-
to. Tampoco en 1976 se consider6 adecuado introducir ese
matiz. Suponemos que se percibia, si, pero no con la tras-
cendencia de 20 o0 30 afios después.

Asi ocurrio, si, y es importante matizarlo.

Antes que se planearan los estudios de recuperacion de
las fuentes, ya se habia publicado la formidable Histoire de
U'Institut, de Georges Rigault. En particular el primero de
sus diez volimenes hizo precisamente eso: el retrato de
los origenes, y lo hizo con un vigor dificil de superar. Asi,
es muy elocuente leer en paralelo aquel primer volumen
y, por ejemplo, los dos del H. Yves Poutet sobre los orige-
nes lasalianos, la biografia del Fundador, del H. Saturnino
Gallego, y la ultima biografia, la de Bernard Hours. Poutet,
Gallego y Hours pueden parecernos —porque lo son— rigu-
rosos en cuanto a la ubicacion de las influencias o en cuan-
to a una contextualizacion historica muy precisa, pero los
tres son deudores del trabajo de Rigault.



124 5. La Escuela Cristiana

La obra de Rigault se habia compuesto sobre patrones que
pertenecian a otros tiempos. Acabada su serie para 19523,
todavia no habia estallado la gran crisis, en lo social y en
lo lasaliano. Estaba latente, como nuestro estudio ha ido
sugiriendo y hemos mencionado hace unas pocas paginas.
No habia razén para poner en tela de juicio el tipo de his-
toria de aquel gran hombre.

El recogié datos, los ordené y los expuso, en un trabajo
monumental. Pero no los interpret6, al menos no tan radi-
calmente como necesitamos hoy. Por eso al recuperar los
textos fundacionales a mediados del siglo pasado, no sur-
gi6 con la misma fuerza la cuestion del porqué de su olvido
o de su interpretacion reductora. Probablemente no habia
suficiente conciencia del papel de la historia en el itinera-
rio de la Institucion Lasaliana.

Tal vez se pueda decir que era mas crénica que historia. Su
diferencia se hace patente en tiempos de cambio de época.

33 El primero, en 1937. Hablamos de diez volimenes y no nueve
en atencién al dltimo de la serie, sobre el primer tercio del
siglo XX lasaliano, que dejé manuscrito y hemos citado mas
de una vez. Se ha editado en el daltimo decenio del siglo, con el
titulo Les temps de la sécularisation (1904-1914), abriendo la serie
Etudes Lasalliennes, en Roma, en 1991. Estd muy presente en
los primeros apartados de nuestra Primera parte.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 125

Tiempos modernos: la primera armonia

Pues bien. En los dias finales del siglo XVII estaba nacien-
do la Modernidad®. En la primera Comunidad Lasaliana
no lo sabian, pero asi era. Solo teniéndolo en cuenta pode-
mos entender el itinerario de la Institucion. Por eso debe-
remos admitir que las dimensiones de su obra trascendian
los limites de su conciencia. Es una constante historica,
que légicamente nos afecta tres siglos después.

En la mente del Sefior De La Salle, lo primero fue una com-
binacién entre su propio proyecto apostolico y la obliga-
cion moral para con Nicolas Roland. La referencia al Evan-
gelio hemos de suponerla, por cuanto estaba muy reciente
su ordenacion y habia pasado ya diez afios encuadrado en
las estructuras diocesanas, clérigo de un modo u otro. De
su relacion con Roland, su director espiritual recién falle-
cido y puente con Nicolas Barré, le quedaba su obligacion
moral de encaminar su obra escolar.

Pronto, al irse implicando méas personalmente, entendi6
que se precisaba, primero de todo, una organizaciéon mas
seria, hoy diriamos profesional. Ahi si empezd todo: por
parte del grupo de maestros, con la organizacion; por su
parte, con la organizaciéon més el Evangelio. A partir de ahi

34 Recordamos todavia otra vez que ‘modernos’ en este estudio
son los tiempos entre los Tratados de Westfalia (1648) y el final
del Concilio Vaticano II (1965). Abarcan, asi, un periodo de mas
0 menos tres siglos, con sus tres fases naturales: constitucion,
desarrollo y agotamiento. Nos importa precisarlo porque la
Institucién Lasaliana naci6 con la Modernidad. Es un producto
suyo, podemos decir.



126 5. La Escuela Cristiana

se construiria el resto, empezando por una organizacion y
un proyecto comunes.

¢Por qué tuvo éxito, y ademas un éxito plurisecular? Nos
importa saberlo para imaginar su futuro.

Ante todo, por la organizacién. Habia que unir el propé-
sito evangelizador y la organizacién, no solo local, sino
inicialmente comarcal, por cuanto enseguida aparecieron
varias otras escuelas que debian funcionar en red y armo-
nicamente®. Por eso se imponia la organizacion. Lo decisi-
vo de semejante arranque estaba en que no se llegaba a la
organizacion solamente por necesidad del grupo, o porque
al Fundador le resultaba insoportable el desorden. A su
tiempo, a su sociedad y a la evangelizacion les ocurria lo
mismo. Era una constante de la época: estaba gestandose
un nuevo modo de vivir la sociedad.

En los altimos decenios de aquel siglo, después de 100 afios
de sacudidas bélicas y doctrinales, religiosas y cientificas,
las cosas iban dejando ya un sedimento sobre el que se
construirian los tiempos nuevos: se trataba del orden, la
légica, aplicada tanto al pensamiento como a la conviven-
cia social. Por esto decimos que la aportacion del Funda-
dor no fue solamente cosa suya. Era el espiritu de su tiem-
po, que en su caso se abria paso a través de su compromiso
con la escuela popular?.

35 La ‘herencia’ que recibe el Sefior de La Salle es ya una pequefia
red o grupo de escuelas, con la huella del P. Barré sobre todo.

36 Como retrato de la época o del momento histérico, en nombre
de varias otras, citamos la obra de P. Hazard, La Crise de
la conscience européenne (1680-1715), Boivin, Paris, 1935.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 127

Entendemos asi mejor la correspondencia que se daba en-
tre el orden racional y el bienestar social, diciéndolo en
nuestros términos. La separacion o distincion entre el
Misterio (referido sobre todo a la religién) y la razon (en-
carnada sobre todo en la organizacion social), aportaba un
nivel de bienestar que satisfacia en los 6rganos responsa-
bles. Pero sobre todo era urgente ante la tremenda miseria
heredada de siglos anteriores. Larazon y el orden redimian
la miseria de los pobres. Cuando menos les abrian la posi-
bilidad de comprender un poco mejor el funcionamiento
de la sociedad. Al cabo de otro medio siglo serian el vehi-
culo para encaminar sus derechos por la via de las leyes y
la participacion en el gobierno®.

Se trataba de una sociedad en la que el valor de la comu-
nidad seguia todavia siendo importante y que descubria
el orden social en un nivel nuevo. La escuela, sobre todo la
basica, al constituirse y difundir el valor organizacion, era
para el pueblo el agente principal de aquel descubrimien-
to®*. Nada menos.

37 Sumamente sugerente al respecto la obra de Ph. Sassier, Du bon
usage des pauvres, Fayard, Paris, 1990. En el subtitulo va su tesis:
Histoire d'un théme politique. Ayuda a entender el verdadero
alcance de lo que aquellas escuelas estaban haciendo desde los
primeros dias del siglo XVIII y en los siglos que vendrian.

38 Tal seria, por ejemplo, una de las conclusiones de la Republica
Francesa tras la derrota de Sedan, en 1870, cuando el Proyecto
Lasaliano cumplia casi dos siglos: los maestros prusianos
estaban por delante de los franceses. El fenémeno, o la
conclusion, se impondria poco a poco por todos los paises del
mundo. En el caso francés esta situacion esta en la fuente de
la actitud de la IIT Republica ante la educacién primaria y en
concreto ante la presencia de los religiosos en la escuela ptblica.



128 5. La Escuela Cristiana

Si ademas los maestros vivian vocacionados, entonces todo
esto les era palpable. Y les satisfacia. Encontraban senti-
do al rigor de su uniformidad. En cambio, se equivocaban
quienes, 100 afios después, les despreciaban por lo exiguo
de su bagaje intelectual. ‘Ignorantins’*® en apariencia, ellos
eran la vanguardia de la Modernidad y le abrian paso al
difundir la llave de sus secretos, es decir, el orden, hecho
lectura, escritura y calculo.

Como se puede comprender, esto ya desde un principio te-
nia al menos dos efectos importantes, en lo que se refiere a
nuestro estudio: la Comunidad y la profesionalidad.

Ante todo, esto reforzaba lo gratificante de su constitucion
en Comunidad. Podian vivirla con mayor o menor entu-
siasmo, pero su sentido positivo era muy claro. Y desde un
principio habian aprendido a entenderla como el Plan de
Dios que les unia. Dios les habia escogido, habia contado
con ellos, desde antes de la constitucion del mundo, como
expresaban los textos paulinos que su fundador interpre-
taba para ellos en aquellas Meditaciones para el Tiempo de
Retiro. Asi se hacian una sola la vision de la escuela desde
la fe y desde su asociacion.

Es un punto clave, este del encuentro entre el nacimien-
to de la escuela moderna, la comunidad, la asociacion de
comunidades/escuela y la fe. Y es digno de mirarse con el
respeto que merecen los grandes signos sociales.

39 La expresion, del siglo XVIII, dice bien el sentido social de los
déspotas ilustrados, que fueron sus usuarios.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 129

Recogiendo el término de Westfalia*®, alla cuando todo
esto empezo, el encuentro de esos factores significaba que
aquellos ‘Ignorantins’llevaban ya 80 afos secularizando la
escuela primaria popular cuando les conocieron La Chalo-
tais y Voltaire. Asi, como suena: secularizando. Y ademas
en dos sentidos.

Por un lado, ellos estaban distinguiendo la necesidad de
conocer a Dios y la de vivir en la nueva sociedad. Y, reco-
nociendo la trascendencia de ambos objetivos, su distin-
cion y su relacion, les dedicaban su férmula escolar. Por
eso su escuela ya no era el catecismo parroquial mas algo
de lectura sino otra cosa: la escuela popular moderna.

Pero hubo mas: se constituyeron en red, disefiando una
‘asociacion’ translocal con identidad propia y autonomia
institucional. Se constituian en un ente al servicio de la
sociedad naciente, pero a la vez auténomos respecto de su
administracion. Entendian que su servicio requeria la au-
tonomia de su asociacién de comunidades educativas.

Con el paso de los siglos este doble movimiento secularizador
—respecto de la Iglesia y del Estado— seria su mejor servicio
a la nueva sociedad. Y hoy permite considerar su futuro de
un modo muy propio. Es nada menos la puerta por donde
entramos al mundo de su esperanza como institucion.

40  Susdocumentos, conjunto de ‘tratados’, contienen por primera
vez en la historia de Occidente el término ‘secularizacion’,
referido a la separacién de incumbencias o administraciones,
eclesiastica y civil.



130 5. La Escuela Cristiana

El misterio intimo

En aquella armonia habia algo que debemos recordar, por
su proximidad a nuestros dias. Es su vertiente interior, es-
piritual. Era y es la condicion para que todo funcione, ayer
y hoy. Todo dependia y depende de si el trabajo, ademas de
ser satisfactorio personal e institucionalmente, hace posi-
ble la fe o no.

Ese secreto constituye el tema de este quinto criterio. Es-
tamos hablando del alma de la Misién.

Aquella armonia nacia de la correspondencia entre la ne-
cesidad social, la actualidad del pensamiento y la orga-
nizacion de la escuela. Iba produciendo una experiencia
intima de serenidad, de coherencia interior. Con sencillez
o incluso pobreza y sin demasiada expresion ni oral ni es-
crita, aquello satisfacia las expectativas vitales y profesio-
nales de aquel grupo de maestros. Lo podemos imaginar
facilmente. Era la satisfaccion del trabajo bien hecho y de
su imagen social, positiva.

Era su secreto (podemos hablar asi). Estaba en el interior,
en la entrafia de aquella coherencia profesional o animi-
ca: entendian que aquella serenidad y aquella satisfaccion
era el rostro de Dios. (La expresion es nuestra, pero no su
contenido).

Ellos hablaban del espiritu de fe y del espiritu de celo, con
un vocabulario propio de la época, muy de la escuela fran-
cesa de espiritualidad. La fe, el espiritu de fe, era el alma
de todo: les proponia ver a Dios en todo, tanto en lo que
recibian como en lo que ofrecian: mirarlo todo con los ojos



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 131

de la fe, no hacer nada sino con la mira en Dios, atribuirlo
todo a Dios.

Hacia falta que en el corazén de aquella coherencia hubie-
ra algo susceptible de ser vivido asi.

No se trataba simplemente de un claro espiritu de traba-
jo*. Era mucho mas que entender el esfuerzo como camino
para ganar la otra vida. Era vivir ya ahora la otra vida. Como
suena. Por eso la otra cara del espiritu de fe —el espiritu de
celo— no podia ser solamente el desahogo, el vaciamiento. El
lugar del alimento de su fe estaba alli donde vivian el celo, no
en otro lugar. Aquella escuela era la mediacion sacramental
del encuentro con Dios.

41 Testimonio suficientemente claro, el Comentario de las Doce
Virtudes del buen maestro, en el que el Superior General de la época,
el H. Agathon, presenta a los Hermanos su modo de leer lo que el
Fundador habia dejado solo como enumeracién. Es sintomdtico
lo que propone en la presentacién de la obra, pretendiendo
un orden que, al no ser el del Sefior de La Salle, él mismo no
puede subrayar mucho. Pero refleja su manera de interpretar al
Fundador casi un siglo después. Para el Superior, el conjunto es
como un gran arco, apoyado primero en la sabiduria (no hace
falta decir que no significa muchos conocimientos, sino honda
vida interior) y luego en la mansedumbre: “..Ainsi, on pourrait
mettre la Sagesse dans le premier rang, parce qu'elle présente le grand
objet, l'objet entier qu’'un Maitre doit se proposer; la Prudence dans le
second, parce qu'elle lui fait connaitre la maniére de le bien remplir.
Ensuite viendraient les autres vertus, chacune a sa place, et 'ouvrage
serait terminé par la Douceur. Elle est en effet le complément des vertus
d’un bon Maitre, par Uexcellence du prix que lui donne la Charité, qui
est la reine et la maitresse de toutes les vertus...”.



132 5. La Escuela Cristiana

Porque era Dios quien se les mostraba en su esfuerzo, en
su servicio, en su empleo meticuloso de una didactica lle-
na de pormenores. Era —asi podriamos decirlo— el espiritu
de orden o, con cierto atrevimiento en la expresion, el otro
sacramento del orden.

Lo facilitaba y mucho la elementaridad de sus progra-
mas (desde el punto de vista de los contenidos). En efecto:
cuanto mas cerca estuviera su trabajo respecto de la l6gica
basica, menos podia distraerse en ejercicios de memoria,
de habilidades sin reflexion, de repeticiones de saberes aje-
nos. Por eso en ellos asistimos a la paradoja de la gran ca-
lidad de su nivel de programacion, aparentemente despro-
porcionada respecto del nivel de contenidos. Asi entende-
mos, por ejemplo, su resistencia a la inclusion de materias
dentro de su programa escolar. Es justo reconocer que en
un principio no entendieron por qué, ya en el primer ter-
cio del siglo XIX, debian introducir contenidos que nunca
habian estado en su escuela.

A dos siglos de distancia, se entiende por qué inicialmente
decidieron ‘tolerar’ aquella renovacion de sus programas*.

42 La expresion ‘tolerar’ es de aquella Asamblea de 1834. Sin
embargo, muy pronto tantola experienciadelo positivo de sured/
asociacién como de sus resultados en su pueblo les empujarian
a progresar en la cantidad y en la calidad de sus programas. Ya
cuatro afios después, en el Capitulo General de 1837, encontramos
que son conscientes del cambio en la situacion. Asi, a demanda
de diferentes instancias sociales, diversificarian y ampliarian sus
modelos escolares por las areas de lo profesional y las situaciones
especiales (ciegos, presos, deficientes de otros tipos). Cfr. el
estudio del H. Bruno Alpago, Respuestas educativas del Instituto;
elementos para una visién panordmica, en la obra colectiva Que la
Escuela vaya siempre bien, Roma, 2013, pp. 222-240.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 133

No era s6lo porque no los dominaran, porque los descono-
cieran. También era por ello, desde luego, pero por debajo
estaba lo que venimos sefialando. La memorizaciéon de un
caudal de nuevos contenidos no era ocasiéon de vida inte-
rior; la vivencia de la légica, si; al menos podia serlo.

Asi fue, desde los dias del H. Benildo en Saugues hasta los
del H. Exupérien en Paris. Y que esto ocurriera mas en el
ambito de lo implicito o incluso inconsciente no lo invalida
como categoria basica de su espiritualidad.

Un agotamiento no del todo consciente

No podemos prescindir de esta perspectiva, porque de lo
contrario caeremos en el error de interpretar el objeto de
nuestro estudio —este ultimo siglo lasaliano— solamente
desde su dimension social, antropoldgica o cultural. Porque
lo es, pero de un modo muy especial. Ellos se sentian, o asi
se lo proponian, Ministros de Dios, animados por el Espiritu
de Jesus. Por eso podian decirse que no habia ningtin salto
entre las cosas de Dios y las cosas de la Escuela, las de su
profesion de educadores y de su consagracion bautismal.

Puede parecer una perspectiva fuera de los limites de una
reflexion que se pretende objetiva, pero no lo es. La vecin-
dad del misterio hace que la propia experiencia de vivir se
considere de otra manera: como parte, vertiente, lado, di-
mension , complementarias de otras, que las trascienden.
Si, como sabemos, la eficacia del maestro crece en fun-
cion de su satisfaccion personal en su profesion (supuesta



134 5. La Escuela Cristiana

siempre la dignidad profesional, como es evidente)*, en-
tonces aceptaremos que cuando alguien vive consideran-
do que su vida es ya otra cosa dentro de ésta, entonces, su
creatividad y su resiliencia crecen.

Y no lo es, definitivamente, porque se trata de una interio-
ridad plural o compartida.

Importa subrayarlo porque, como ya vamos sefialdndolo
varias veces, se trata de una comunidad sacramental. No
estamos ante una experiencia de fe personal albergada en
una organizacion profesional. La organizacién se hace sa-
cramento porque la vocacion y el trabajo compartidos son
el lugar de la fe verdaderamente personal, es decir, com-
partida, relacional.

Se comprende asi que, si algiin dia esa armonia se rompie-
ra, su asociacion, su escuela y su fe serian insignificantes
para su pueblo, intutiles, invisibles. No le dirian nada. Se
notaria pronto, sin necesidad de que nadie se les opusie-
ra: su creatividad iria desapareciendo, tanto en su disefio
institucional como en sus modelos didacticos o educativos
en general. Por mucho que se esforzaran, dejarian de tener
sentido para su pueblo como institucion social.

43 A modo de ejemplo, dos referencias solamente. Ahora mismo,
].-P. Delahaye, escribiendo desde su experiencia en el gobierno
de la educacion en Francia, L'école n'est pas faite pour les pauvres,
Le Bord de I'eau, Lormont, 2022. El subtitulo es elocuente: Pour
une école républicaine et fraternelle. Y hace medio siglo, C. Freinet,
esta vez desde su militancia de varios decenios en la escuela
basica, en su coleccion Les dits de Mathieu, Delachaux et Niestlé,
Neuchatel, 1967. También en este caso, a retener el subtitulo:
Pardbolas para una escuela popular.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 135

La observacion, dentro de pertenecer al sentido comun, es
importante por cuanto describe una situacion no exclusi-
va de siglos pasados, sino realisima hace no tantos afios en
mas de una region del mundo lasaliano. Y es comprensible
que asi fuera, dada la diferencia de los ritmos de acceso a la
Modernidad primero, y a la Postmodernidad finalmente.

Importa percibirlo para entender esa combinacién para-
dodjica de honestidad y error en tantas palabras y gestos
institucionales. Una y otra vez aparece en la sucesion de
los Capitulos Generales o Regionales durante los ultimos
50 afios o0 en esfuerzos y programas por ampliar el nimero
de personas comprometidas en el proyecto.

Honestidad y error: se explica un poco porque en aque-
lla coyuntura de desagregacion hubo dos circunstancias
que hicieron mas dificil percibirlo, como se puede ver en
la Primera parte de este estudio. Puede verse, ante todo, en
lo deficiente del vocabulario y del sistema teoldgico para
codificar la identidad del Proyecto Lasaliano. Dos ejem-
plos, precisamente en dos expresiones de gran influencia:
Mision Compartida y Asociacion. Ha quedado subrayado
paginas arriba. Ninguna de las dos estaba suficientemente
precisada y ya las empleaba todo el mundo.

Para finales del siglo XVII habia ido naciendo un modelo de
conocimiento y construccién de la sociedad. Se plasmaba
en sus diferentes dimensiones (cultura, estética, ciencia,
politica, religion). Dos siglos después aquel modelo se ha-
bia encogido sobre si mismo, reducido a sistema de explo-
tacion de los recursos sin atender a su sentido. Y en medio,
en el cruce de todas esas dimensiones, estaba la escuela,
la educacion en general, sirviendo a semejante reduccion



136 5. La Escuela Cristiana

mas de lo que ella misma podia percibir. Sintoma, indiscu-
tible, la ya citada Circular del H. Irlide en 188l.

Como, ademas, el vocabulario teoldgico empleado para
decir y decirse su identidad respondia a un mundo clara-
mente anterior, sin relaciéon (incluso oposicion) respecto
de la historia de los pueblos, se hacia mucho mas dificil
interpretar y situarse ante la novedad social como institu-
cion. También quedo sefialado desde las primeras paginas
de nuestra Primera parte.

Ambos factores —el sociologico y el teoldgico— estuvieron
palpablemente presentes en los cuatro Capitulos Genera-
les lasalianos desde 1946 hasta 1976. No ayudaron a clari-
ficar la interpretacion del presente. Después, el panorama
ha ido cambiando poco a poco, como puede verse en las
cronicas capitulares.

Desafios y nueva Comunidad

Hoy —finales del siglo XX, inicios del siglo XXI— vivimos
otro modelo de relacién de la educacién y su entorno, otro
modelo en la gestion de las instituciones educativas, otro
modelo en la inclusion de cada proyecto en los del conjun-
to de la sociedad... De hecho, estamos ante otro modelo de
Comunidad Lasaliana.

Es como un estribillo que escuchamos una y otra vez y
necesitamos interpretar. Es el contexto de todo, absoluta-
mente todo, lo que se vive en el Proyecto Lasaliano duran-
te el siglo XX. Y todo queda marcado, posibilitado o condi-



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 137

cionado por él, mucho mas que una referencia a la historia
de la pedagogia.

Un modo nuevo de pertenecer: es lo que habia en la con-
ciencia de aquellos Capitulos de 1993 y 2000. Lo mismo
que sentimos bajo el discurso de la Misiéon Compartida y
las actuaciones regionales que iban surgiendo casi por to-
das partes. Es lo que hay bajo el lema de la refundacion.

Nuestro estudio ha recogido en su momento la iniciativa
del Distrito de San Francisco, en torno al afio 2000, propo-
niendo un distingo: para cualquier institucion hay desafios
técnicos y desafios estructurales*. Lo mencionabamos para
avisar justamente de que la educacion, al igual que la cultu-
ray la sociedad de la posmodernidad, necesita respuestas a
los desafios técnicos que encuentra, pero sobre todo las ne-
cesita frente a los desafios estructurales que las envuelven.

Para entendernos mejor en este estudio, diremos que es
una situacion analoga a la que se vivia en la ensefanza
primaria de los pobres en los dias de la primera Comuni-
dad Lasaliana. La escuela moderna popular que sus miem-
bros difundieron, junto con otros, suponia una revolucion,
primero en cuanto a sus destinatarios; después, en cuanto
a sus contenidos; y finalmente en cuanto a la metodologia.

De los destinatarios recordaremos que incluso ellos mis-
mos y sus contemporaneos seguian considerando sus es-
cuelas como escuelas de caridad, es decir, centros en los
que se acogia al pobre para que aguantara las amarguras

44 Ver en la transiciéon de los Capitulos Generales de 1993 y 2000.
Cfr. Primera Parte, 2. Refundar, 1. 1993: compartir la Mision (2).



138 5. La Escuela Cristiana

de la vida. No se trataba de formarle para que saliera ade-
lante, para que encontrara un oficio, para que echara las
bases de una formacion posterior. No. Eran escuelas de mi-
sericordia, de caridad. Y esa fue la primera revolucion de
aquella Comunidad y alguna otra semejante®. La hicieron:
sus hechos iban mucho mas alla de sus conciencias.

Igualmente ocurri6 en cuanto a los contenidos o los pro-
gramas: a nosotros nos cuesta entenderlo, pero que aquella
escuela se dedicara estrictamente a la 16gica, matematica
y gramatical, era una revolucién. Aquella primera comu-
nidad, en cambio, secularizé la escuela cristiana dedican-
dola alaldgica, al calculo, al analisis gramatical*¢, sin dejar
por eso de ser cristiana. Mas: siendo cristiana precisamen-
te por dedicarse a ello.

Su metodologia dio a su proyecto su forma definitiva, como
escuela y como escuela cristiana, simultaneamente. De nue-
vo: su practica estaba mucho maés alla que sus conciencias.

45  Ademads del estudio ya citado de Ph. Sassier, Du bon usage
des pauvres, como contexto general desde una perspectiva
estrictamente sociopolitica, sefialamos los dos de M. Fiévet Les
enfants pauvres a l'école (la révolution scolaire de Jean-Baptiste de
La Salle) y L'invention de l'école des filles (des Amazones de Dieu aux
XVlle y XVIII siécles), ambos en Ed. Imago, 2001 y 254 pp., 2006
y 237 pp. respectivamente.

46  La lectura cristiana del surgimiento de la escuela popular
moderna es cosa nuestra. Se basa, entre varios otros, en la
Teologia del mundo, de ]J.B. Metz. La sintesis de aquella escuela
en torno a la légica puede verse por ejemplo en el clasico de M.
Foucault, Vigilar y castigar, como también en La République des
instituteurs, de Jacques y Mona Ozouf.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 139

Debia ir a la misma escala que la necesidad de sus desti-
natarios y la secularizacion de los contenidos. Por eso se
impuso la escuela en red con otras escuelas, con funcio-
namiento homogéneo todas y con organizacion rigurosa
en cada instalacion. Asi establecieron los registros y los
varios niveles dentro de la escuela y dentro de cada aula.
Al ir a escala, como decimos, de las urgencias que encon-
traban alrededor, podemos entender como se trataba de
dar aspecto de disciplina, es decir, de orden.

Pues bien. Una cosa semejante es lo que corresponde a los
tiempos posmodernos. A este tipo de acciones se refieren
los desafios de adaptacion, formulados para el 2000 y he-
chos realidad en todas nuestras crénicas locales. En todas.

Al comenzar el siglo pasado, por los dias terribles de 1904,
ya era evidente que estabamos ante un tiempo radical-
mente nuevo desde el punto de vista de la adaptacion®.
Sin embargo, buena parte de los Superiores Generales y las
fuerzas de los Capitulos Generales tendieron a interpretar
la novedad en clave de desafio técnico. Y sirva de ejemplo,
por aquellos mismos dias, el denominado Asunto del La-
tin: desde la Gltima década del siglo XIX hasta 1923, fue

47 Fue muy reconocida la presencia lasaliana en las diferentes
Exposiciones Universales habidas en el tltimo cuarto de siglo
del XIX. Paris, Londres, Chicago y otra vez Paris, testimonian,
con sus medallas, el movimiento de actualizacién pedagogica
del Instituto Lasaliano en esa época. Asi se reflejaba igualmente
en los Capitulos Generales de la época y en la remodelacion de
sus manuales escolares/educativos.



140 5. La Escuela Cristiana

una manifestacion, también terrible, de la desorientacion
en el enfoque.*8

De hecho, en el universo lasaliano la primera mitad del
siglo XX en su conjunto es un ejemplo claro de la tensiéon
entre la necesidad de ampliar y modificar el disefio de los
proyectos educativos, por una parte, y la imposibilidad
de llevarlo a cabo con una actitud mas reaccionaria que
creativa, por otra. El Capitulo de 1946, por ejemplo, leido
desde el distingo de los desafios, ofrece una vision clara del
estado interior de la Institucion en los anteriores 50 afios.

Después, avanzando en la historia y situandonos en el Ca-
pitulo del 2000, el distingo de los dos tipos de desafios lle-
va todavia mas lejos. No basta con su aportacion de que los
problemas de una institucion son de un tipo o de otro. Ni
siquiera basta con la observacién del error de considerar
los de adaptacion como si fueran técnicos. Porque todavia
esta la posibilidad de quien, conociendo el distingo y tra-
tando de tenerlo en cuenta, actia con férmulas técnicas y
cree que lo esta haciendo de otro modo.

El tema es importante en nuestra reflexion sobre la identi-
dad de la comunidad, como puede verse enseguida.

Tanto las crdnicas locales como el panorama del docu-
mentario lasaliano de las ultimas décadas muestran con
claridad que con frecuencia se hace tal gesto creyendo res-

48 Puede verse una excelente sintesis de todo el tema en el cuarto
volumen de la Iniciacion a la Historia del Instituto..., del H. Bédel
(Siglos XIX-XX, 1875-1928; Estudios Lasalianos 11, Roma, 2006),
pp. 99-124.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 141

ponder a un desafio de adaptacion. Y, sin embargo, mas
de una vez, se propone una formula meramente técnica,
imaginando que no lo es sino que va mas alla. El resulta-
do es siempre frustrante y acaba cegando ante cualquier
novedad posible, con lo que la Institucién va poco a poco
desintegrandose.

La renovacion en la educacion hoy se basa en el principio
de que todo es en funcion de sus relaciones. Todo es por-
que forma parte de estructuras, conjuntos que dan su ser
a cada uno de sus elementos. Por eso es justo decir que en
realidad desaparecen las materias o las asignaturas, pero
no los contenidos. Estos dependen de la ubicacion de cada
elemento de la realidad dentro de su conjunto. Por eso se
trata siempre de realidades multidisciplinares, marcadas
no por la autonomia sino por la pertenencia.

Entenderlo no suele ser facil. Seguramente se debe a la
costumbre, tanto en la mente de cada maestro como en
la configuracion de sus relaciones profesionales. Lo uno va
con lo otro.

En efecto: la aplicacion natural de estos principios lleva
a la re-constitucion de la comunidad educativa. Porque
también la persona es en funcién de su relacion. Por eso
también la organizacién educativa —comunidad o no— es
reflejo necesario de la realidad del saber a la que sirve. Y
este es un concepto que todavia no esta tan difundido en-
tre nosotros. Se ve, como no podia ser de otro modo, en la
ultima Declaracion sobre la Mision Educativa Lasaliana. Pero
la realidad de sus establecimientos no alcanza todavia
este nivel de respuesta a los tiempos.



142 5. La Escuela Cristiana

Asi se necesita caer en la cuenta de que un equipo de tra-
bajo no es todavia una comunidad de maestros. Un equipo
estd marcado mas por la organizaciéon de distintas espe-
cialidades que por las necesidades de un tema comun. A
medida que esto tltimo va contando mas, hablamos de co-
munidad. ‘Tema comun’ se refiere a la programacion esco-
lar, desde luego, pero ademas al sentido de la escuela. Asi,
al menos, como principio general.

A partir de lo visto en los ultimos decenios de la historia
lasaliana, nos podemos atrever a sefialar que la perviven-
cia del proyecto depende de la constitucion de comunida-
des sobre proyectos realmente estructurales o interdisci-
plinares o contextuales. Tal vez, incluso, la experiencia lo
esta mostrando ya en los intentos de renovacién habidos
en los tltimos 80 afios. Cuando desaparece la innovacion,
lo que ha fallado no es la vision de la renovacion de los pro-
gramas, sino el equipo, la comunidad docente*. Y en todos
los lugares del mundo lasaliano conocemos ejemplos.

49  Es lo que evoca la expresion difundida en tiempos recientes
en ambitos europeos: ‘la escuela que aprende’. Es una feliz
imagen para sefialar el mejoramiento de la institucién escolar,
ademads del de sus docentes y como definitiva garantia de su
sintonia con los tiempos. Cfr., por ejemplo, M.A. Santos Guerra,
La Escuela que aprende, Morata, 2000, 146pp. En su contexto
originante encontramos sobre todo a Peter Senge y su The
Fifth Discipline: The Art & Practice of The Learning Organization
(1990), amplisimamente difundida en todos los medios
organizacionales. En la raiz de este modo de pensar y constituir
las instituciones sociales estd siempre el camino que discurre
entre la organizacion y la comunidad.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 143

Una armonia nueva

También en este caso, en estos tiempos nuevos, la clave de
la armonia esta en el interior, en la espiritualidad. Todo el
discurso anterior, tanto en esta Segunda parte como en la
anterior, ha debido mostrarlo: solo en la vocacién compar-
tida por un grupo puede hablarse de comunidad educati-
va y por lo tanto solo entonces estamos hoy ante una es-
cuela. No queremos decir ‘ante una escuela cristiana hoy’,
no. Queremos decir lo que decimos: solo hay escuela si hay
comunidad. Importa mucho mas su constitucion que su
color ideolégico.

En nuestra reflexion lo hemos recordado, apoyados en el
conjunto del documentario institucional: se necesita que
el modo de vivir la educacion avive nuestra capacidad de
contemplar el Misterio de Dios.

Es cierto que el espiritu de la educacién o de la pedagogia
puede llevar a ello, pero se necesita un paso mas para no
quedarse en organizacion, es decir, algo que solo garantiza
el presente de la institucion educativa, pero no su soste-
nibilidad a medio plazo. Si se vive el ministerio educador
de acuerdo con las claves de esto que llamamos postmo-
dernidad, parece claro que poco a poco se va viviendo esa
pertenencia o nuevo sistema, que hace verdad a la verdad.

Si todo es por pertenecer, es decir, por sus relaciones, na-
die puede ser miembro de una organizacion educativa si
no vive ese mismo espiritu. Es decir, educa quien se sien-
te parte, quien comulga con su grupo de trabajo y con
los saberes que comparte, quien se siente pertenecer a la
historia de un lugar concreto y al camino del mundo o de



144 5. La Escuela Cristiana

la naturaleza. Se podria decir: quien se hace uno con el
alma de lo que ensefia. En caso contrario, solo instruye:
pronto le sustituird una maquina.

En el tiempo anterior, el que venimos llamando Moderni-
dad, la armonia iba surgiendo poco a poco en la experien-
cia del trabajo bien hecho, del orden y la rentabilidad, del
progreso en el bienestar de la sociedad, en el dominio de
los saberes y su aplicacién al crecimiento de los pueblos.
La armonia surgia cuando, al compartir explicita o impli-
citamente esa experiencia intima, el grupo iba encontran-
do que de ella surgia una capacidad pedagdgica especial,
eficaz y sélida.

Analogamente, en este otro tiempo que llamamos Post-
modernidad, la armonia surge de esta otra fuente.

Ahora es la contemplacion del fluir de la vida y de la his-
toria mas alla de sus constantes légicas, de la experiencia
de saberse parte de una conciencia colectiva, de la percep-
cion de las virtualidades y los limites de la pertenencia, de
la caducidad y lo imprescindible de todos los programas
y de todas las expresiones. En el fondo, de lo inasible del
misterio del encuentro del alumno y el maestro, del cono-
cimiento de que el vinculo que les une, a la vez les supera,
les lleva, les anima y en el fondo les impide juzgarse.

El agotamiento de la Modernidad nos lleva a buscar un
Dios mds alla de Dios, una Iglesia mas alla de la Iglesia,
una religion mas alla de la religion. Y, por el mismo razo-
namiento, una escuela mas alla de la escuela.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 145

Podriamos decir que necesitamos dar con algo que no esté
contaminado por nuestra deformacion légica o critica. Ne-
cesitamos algo donde se subraye la comunidad y el encuen-
tro con Dios, tenga ese encuentro el nombre que tenga. Un
lugar donde se celebre juntos la necesidad de vivir el miste-
rio, donde se pase de la depuracion critica de todas las pa-
labras a la identificacion con una experiencia compartida.

Después de la Modernidad, el Espiritu: en este sentido in-
vocamos a Joaquin de Fiore, como podriamos hacer con
Teilhard y su Misa sobre el Mundo, alla en las estepas de
Asia central hace ahora 100 afios®. Es igualmente el re-
cuerdo del nacimiento de la primera comunidad, aquellos
50 dias entre Pascua y Pentecostés.

Fijémonos bien: en realidad las conmemoraciones de Pen-
tecostés y de la Pascua fueron una sola, al principio de la
cronica cristiana. El primer Pentecostés, para empezar, se
entiende desde la Pascua, como su culminacion. Por eso en
cristiano la escena del temblar la casa, las lenguas como de
fuego y la palabra que todos entienden, son el paralelo o la
continuidad del primer encuentro con el Resucitado. Yano
hablamos de las santas mujeres ni de los discipulos. Ahora
es la manifestacion del Resucitado para todo el pueblo, sin
paredes ni puertas.

Todos entienden que estan ante el espiritu de Jesus, el cru-
cificado que ahora vive. Su espiritu, presente en este grupo

50 De Joaquin de Fiore, en la segunda mitad del siglo XII, recordamos
su comprension de la historia y su situarnos en la Edad del
Espiritu. Por su parte, Teilhard vivi6 y escribié su larga oracién,
a modo de canon de una Eucaristia cosmica, en 1923.



146 5. La Escuela Cristiana

y en este acontecimiento, lo prueba. Es el grupo de Jesus
y les ha invadido violentamente su espiritu. Lo que se ha
oido y se esta viendo es el espiritu de Jesus, que pronto
serd el Santo espiritu de Dios y después el Espiritu Santo,
huella del Padre y presencia del Ungido, hijo de mujer. El
Espiritu, hecho grupo, ekklesia.>

Pentecostés significa el encuentro con el Espiritu®. Y si-
multaneamente, la constitucion de la Comunidad, que es
Iglesia y sera Iglesia.

Saben que en ellos y entre ellos se ha instalado el Miste-
rio, la plenitud, el sentido definitivo. Toda la historia de
su pueblo ha llegado a su fin: es el Espiritu de la Pascua, el
que todo lo trasciende y llena de sentido, el que anunci6
Jesus, el que murid y resucitd y ahora vive para siempre.

No son duefios de eso que tienen ante si, pero es eso, pre-
cisamente eso, lo que les hace personas. Ese algo ahora es
Alguien. Por eso entienden la tension que en adelante con-
duciréd sus vidas: su Dios esta en ellos y a la vez es mas
grande que todos ellos. En adelante conocen su nombre,
sus nombres, porque son los suyos, los de cada uno y cada
una, los de sus gestos, todas sus palabras, todas sus ex-
periencias fundamentales. Eso son los nombres de su Se-

51 Recordemos que el término se usaba ya en Grecia, cinco siglos
antes de Cristo, para denominar la asamblea o el 6rgano de
gobierno de la ciudad.

52 Otra vez, el recuerdo de la conclusién de K. Rahner: el cristiano
del futuro serd mistico o no sera cristiano. En los Escritos de
teologia, vol. 7 (ed. alemana) y Escritos de teologia (Madrid:
Taurus, 1969), 7:13-34.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 147

for. Pero a la vez saben que ninguno le abarca del todo,
de modo que conocerle no es dominarle, ni comportarse
adecuadamente es adquirir derechos sobre E1.53

Saben que El es el amor que les une y a la vez que ese amor
es la tnica ley y la Unica verdad. En adelante vivir sera
mostrarlo. Es su buena noticia.

En nuestro caso, en esta reflexiéon sobre el camino de una
Comunidad Lasaliana a otra, se necesita caer en la cuenta
y vivir conscientemente lo que habia estado fundamen-
tando el sentido de las Escuelas Cristianas en el siglo ante-
rior: el Signo de la Comunidad. Es un encadenado de fuen-
tes o un circulo virtuoso: la escuela se vive como Comuni-
dad; la Comunidad, como Signo; el Signo, desde la relacion

53 Como pocos, el siguiente texto ilustra esta idea. Es de Lorenzo
Milani, entonces en Calenzano, y en honor a su aportacién a
la comprensiéon de la escuela, nos permitimos una cita larga.
Escribia asi, en 1950, a un joven comunista con quien se sentia
muy unido: “..Pipetta, fratello, quando per ogni tua miseria io patiro
due miserie, quando per ogni tua sconfitta io patiro due sconfitte,
Pipetta, quel giorno, lascia che te lo dica subito, io non ti diro piu
comme dico ora: ‘hai ragione’. Quel giorno, finalmente, potro riaprire
la bocca all'unico grido di vittoria degno d'un sacerdote di Cristo:
‘Pipetta, hai torto. Beati i poveri perché il regno dei cieli é loro’. Ma
il giorno che avremo sfondata insieme la cancellata di qualche parco,
installata insieme la casa dei poveri nella regia del ricco, ricordatene,
Pipetta, non ti fidar di me, quel giorno io ti tradiro. Quel giorno io non
restero la con te. Io tornero nella tua casuccia piovosa et puzzolente a
pregare per te davanti al mio signore Crocifisso. Quando tu non avrai
piu fame ne sete, ricordatene Pipetta, quel giorno io ti tradiro. Quel
giorno, finalmente, potro cantare l'unico grido di vittoria degna d'un
sacerdote di Cristo: Beati i... fame e sette...”. Ver en Lettere di don
Lorenzo Milani priore di Barbiana, Mondadori, 1970, p.12.



148 5. La Escuela Cristiana

personal y compartida con Dios; y esa relacion, a partir de
la llamada de los pobres en la escuela.

En el interior de ese circuito los tltimos decenios nos han
hecho descubrir algo que, sin duda, no habiamos percibido
o al menos cultivado. Lo encontramos tanto en las croni-
cas locales como en los textos del Instituto.

Es su alma: la relaciéon personal y silenciosa con el Dios
que llama. A esto venia nuestro discurso sobre la armonia
interior y su caracter espiritual.

Comunion y Evangelio

La pertenencia, la mistica de la pertenencia: es la orienta-
cion clara que se deriva de la modificacion en el paradigma
cultural, es decir, en la mediacion educativa respecto de la
identidad lasaliana.

Se puede decir que el itinerario de la Modernidad ha lle-
vado a su propia superacion dejando a la sociedad en un
punto nuevo, no previsto. Durante este periodo, durante
estos tres siglos, el punto de partida y el método, es decir,
las claves del itinerario, eran la ldgica, el andlisis, la or-
ganizacién. Sin embargo, su desarrollo, al convertirlas en
globales, ha llevado a su superacion. Asi, la nueva logica se
ha de entender no solamente desde su descomposiciéon en
unidades sucesivamente menores, sino desde su inclusion
en estructuras sucesivamente mas complejas.

Esto ha transformado todas las formas de conciencia de
la humanidad, de modo que todo se interpreta en funcién



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 149

del conjunto y no sélo en lo econémico o en lo cuantita-
tivo, sino ademas en lo cultural, espiritual e incluso en lo
religioso.

De ahi se deriva un talante muy especifico en lo que haya
de entenderse por educacion y todas las formas de la es-
cuela.

En adelante educarse, formarse, significara ir haciéndose
capaz de descubrir relaciones, dominar visiones de con-
junto a la vez que explotaciones localmente puntuales.
Educar significara acostumbrar a percibir identidades co-
lectivas, saberes participados, y conseguirlo a través de la
metodologia correspondiente.

Es claro que eso impone, estd ya imponiendo, un mode-
lo nuevo de institucién educativa. Ya no tiene ni horarios
exclusivos o excluyentes, ni disciplinas, ni especialistas.
Todo se articula, y ya se esta haciendo asi, desde el dialogo
entre la institucion educativa y las demds instituciones
sociales, entre el personal docente y las instituciones de
animacion social, entre la formacion de base o inicial y la
permanente, entre la especializacion y la vision de la vida,
es decir, entre los saberes y la cultura.

Es la situacion en la que vivimos. Paraddjicamente, las
instituciones educativas que conocemos suelen encogerse
sobre si mismas dejando buena parte del objetivo de la for-
macion en manos de otras instituciones sociales. Es decir,
que el modelo completo de educacién que hoy funciona en
todo el mundo consta de instituciones tradicionalmente
educativas y otras nuevas, que no pretendian inicialmente



150 5. La Escuela Cristiana

ser formadoras sino ocupar un hueco en la socializacion de
las nuevas generaciones.

Conocemos la situacion y no hace falta extenderse sobre
ella. Se nos ha hecho evidente que ahora ‘educaciéon’ no
coincide con instituciéon educativa convencional. Paralela-
mente esto supone un nuevo modelo de educador.

Su novedad debe estar desde luego en su conocimiento de
su especialidad. Ademas, estard en su inclusiéon en contex-
tos sociales complejos y en su capacidad para participar
en equipos. Y, definitivamente, en su vida interior. Este
punto debe subrayarse, precisamente por la misma l6gi-
ca que nos lleva desde la Modernidad a lo que llamamos
Postmodernidad.

En efecto. La garantia de calidad en el ministerio de la es-
cuela y de la escuela cristiana ha de estar no solo en la
vastedad de conocimientos de cada uno de los implicados
en ella, sino en su capacidad contemplativa, es decir, en
lo que podriamos llamar su trato habitual con la unidad
de todos los saberes*. Se diria que la vida y los saberes se
dominan desde su interior y no desde su exterior, es decir,
desde su fuente mas que desde el conjunto de sus resulta-

54 Abriendo asila puerta al tltimo apartado de esta Segunda parte,
recordamos aqui toda la obra de F. Capra, sefialando en concreto
The hidden connections (2002) por las que permite descubrir en
el corazéon de instituciones como la lasaliana. Recordamos,
ademads, ya en el mundo de la educacién, a E. Morin, con Los
siete saberes necesarios para la educacion del futuro (Unesco, 1999),
formidable y a la vez sencilla reflexién sobre el pensamiento
complejo, que en este estudio entendemos como el fundamento
de la comunidad educativa.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 151

dos. Lo subrayan todas las Circulares y Cartas Pastorales
de los ultimos 20 afos. Todas.

Si lo consideramos desde la 6ptica de la fe, aquella a la que
nos acercamos en estas reflexiones cuando hablamos de la
armonia interior, nos encontraremos con un lugar cono-
cido: el Espiritu de Dios, el Espiritu Santo, o el Espiritu de
Jests, o...

En este caso la mediacion profesional llama a sentir y
aceptar su animacion universal, mas que a conocerla, ra-
zonarla, depurarla, fragmentarla y teorizarla. Se tratara
pues de vivir una espiritualidad mas marcada por la con-
templacion que por el esfuerzo y mas por la pertenencia
que por la distancia.

De nuevo: se trata del espiritu de fe, en su denominacion
lasaliana.



152 6. La Comunidad de la Escuela Cristiana

Lohemosvistoenesteestudio: portodaspartes
se habla y se trata de construir comunidades
al servicio de este proyecto, vivido hoy, Signo
de Dios hoy, en esta globalidad.

Por todas partes, la evidencia de que sin
relacién no hay educacion: el mismo desafio de
los origenes, entre el Barroco y la Modernidad,
cuando el establecimiento de aquellas
comunidades fue la garantia del acierto y la
pervivencia de las nuevas escuelas.

Esta Gltima es la pagina de la teologia de la
comunidad: redescubrir que ella es el Signo
de Dios, la clave de la refundacion. De esto
hablamos con ‘Asociacion’ y ‘Fraternidad’, tres
siglos después.

6. La Comunidad de la Escuela Cristiana

En los dias inmediatamente anteriores al Concilio Vati-
cano II y los dos o tres decenios posteriores (mas o me-
nos 1956-1986), los esfuerzos de la Institucion Lasaliana
se centraron en el andlisis critico de cuanto se vivia con el
presunto marchamo de la herencia recibida. Fue, como lo
testimonian Capitulos y Circulares, un magnifico esfuer-
zo, imprescindible y en muchos casos agotador. Se not6
sobre todo en los programas de formacion, inicial y perma-
nente. Lo hemos recordado.

Con ello, de todas maneras, no estaba hecho todo. El anali-
sis y la racionalizacion de las estructuras se centraron mas



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 153

en la configuracion de las mediaciones que en su signifi-
cado. La configuracion trataba de remodelar la escuela; el
significado mismo de la escuela era otra cuestion. Tal vez
no pudo ser de otro modo.%

La revision del significado parecia menos urgente o inclu-
so innecesaria. En medio del trabajo de reformulacién de
las mediaciones se daba por sobreentendida la realidad del
significado, es decir, se esperaba que el alma de la fidelidad
a Dios y a los pobres se mantendria a través de aquel ho-
nesto y laborioso esfuerzo. Lo uno traeria lo otro.

Pero no fue asi. No podia serlo, como se vio enseguida.
Todo dependeria del grado de percepcion del cambio so-
cial. A medida que viera su alcance, se veria también que
ademas de las mediaciones estaba en juego su significado.

55 Imposible silenciar aqui el movimiento que proponia
desescolarizar la sociedad, expresandolo con el término de Ivan
Ilich (por ejemplo, en su Deschooling Society, de 1971). Imposible,
igualmente, olvidar el esfuerzo generoso e inteligente del H. D.
Piveteau y el equipo de la revista Orientations, tan en sintonia
con las propuestas de Cuernavaca leidas desde la experiencia
francesa de mayo de 1968. Se puede recordar aqui el distingo
entre cdmos y porqués. Hoy, medio siglo después, vemos que
mas de una vez nos hemos preocupado por cdmo hacer las cosas,
sin considerar suficientemente su porqué. En nuestro tema, por
ejemplo, esto pudo y puede significar dedicarse a configurar la
identidad lasaliana sin poner en tela de juicio lo que de ella se
da por supuesto. En relacién con la cultura y la educacion, en
general pero de una manera muy préxima a nuestro estudio, J.
Wagensberg lo reflexiona de una manera muy sugerente en su
A mds como, menos porqué (Barcelona, 2016).



154 6. La Comunidad de la Escuela Cristiana

La Instituciéon Lasaliana —como seguramente muchas
otras— vivi6 una relaciéon con Dios en la que contaba un
poco mas la limpieza de la practica que la hondura de la
contemplacion y la fidelidad personal de toda la comuni-
dad. Se diria que los tiempos todavia llamaban mas a la
renovacion que a la refundacion. Es, al menos, el aire que
parecen haber respirado los distintos conjuntos de la Ins-
titucion desde Vaticano II hasta hoy.

Es comprensible: lo primero que se percibe es el desajuste
puntual y sus causas proximas. En cambio, la raiz profun-
da de todos los desajustes tarda en aparecer. Una es la lla-
mada a la reforma; otra, la llamada a la refundacion. Asi,
en los dias de Concilio era mas facil ver los desajustes que
el cambio de época. Ahi estaba la verdadera razon de los
desajustes. Logicamente las instituciones necesitan cuan-
do menos una generacion para irlo percibiendo. Y ademas
serd una percepcion que no ocurre simultdneamente en
todos los territorios donde esta instalada.

Si es asi, como parece, esto ha dejado para los dias de hoy
y los proximos decenios una tarea imprescindible: la fide-
lidad y el futuro de las instituciones de la escuela cristiana
necesitan que se viva conscientemente la relacion entre
Comunidad educativa y evangelizacion.

A esto nos referimos al hablar del significado de las media-
ciones, en la renovacion del Proyecto Lasaliano.

En la literatura y la oficialidad lasalianas del ultimo siglo
esto solo aparece en los tltimos decenios, tal vez desde el
cambio de siglo. No aparece antes, es decir, hasta que se va
alcanzando una percepcion, un tanto confusa o inicial, de



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 155

la nueva Comunidad a través del lema ‘Misiéon Comparti-
da’. Y desde luego, sin la fuerza, contundencia o unanimi-
dad de hoy.

Esta Institucion sabe que en el camino de la educacion en
el iltimo medio siglo todavia han contado mas el desarro-
llo y la especializacion que la pertenencia o la comunidad.
También, que la abundancia de éxitos en la insercion la-
boral en la sociedad ha sido mas importante que la visibi-
lidad del modelo comunitario.

En ese sentido la globalizacion del Proyecto Lasaliano ha
podido actuar en su contra, frenando la conciencia del
conjunto. Ha sido una paradoja dramatica: la cantidad,
universal, de experiencias no ha facilitado la apreciacion
de su conjunto.

En efecto: a lo largo de los tltimos 80 afios hemos ido vien-
do como, al aparecer la novedad social, se la consideraba
como cosa extrafia a la tradicion familiar heredada. Se in-
terpretaba como una presencia indebida de lo social (o lo
politico) dentro de lo educativo. Poco a poco, sin embar-
go, la vida imponia su ley y la institucién escolar acababa
teniendo en cuenta su pertenencia la sociedad. Como un
proceso repetido en todos los lugares, el problema venia
de su diferente ubicacion en la historia y la diferente con-
ciencia de la globalizacion, segtn los territorios.

56 Asi, la diversificacion de médulos de formacién para el trabajo,
la atencién a extranjeros, la relaciéon con las administraciones,
la constitucién de clubes deportivos, el fomento del folklore
regional, la formacién de adultos, los grupos catecumenales, etc.



156 6. La Comunidad de la Escuela Cristiana

En ese sentido, no se puede decir que en el tltimo medio
siglo la globalidad del Proyecto Lasaliano haya sido armo-
nica, precisamente’. Hay que comprender el valor media-
dor de las situaciones econémicas respecto del modo de
sentir la cultura y la religion. Hay situaciones econdémicas
que no permiten asumir la perspectiva historica que si es
posible en otras. Es una consideracion importantisima en
el proceso de la Comunidad Lasaliana y sobre todo ante la
propuesta de su futuro®®. Puede verse en la autoconciencia
del Instituto en el sucederse de los Capitulos Generales o
en la variedad de las cronicas locales al describir sus pro-
pios procesos.

Ha sido asi por cuanto lo que se ha manifestado en un lu-
gar ha sido muchas veces rechazado en otro, atribuyéndo-
se a error o defecto de la comunidad ajena. Asi se compa-
raba la reaccion local ante la novedad y sus resultados con
la misma en otro territorio ante resultados aparentemen-
te diferentes. El dictamen era comprensible: aquello esta
mal; o, al menos, eso que se ha hecho no es seguro, mejor
seguimos con lo nuestro, lo de aqui.

57 Es el eco que suscita en nosotros la lectura del nimero 250 del
Boletin del Instituto (definiendo la Asociaciéon y proponiendo
muy interesantes testimonios personales) y los 255-260
(dedicados a la descripcion de la situacion de las cinco grandes
zonas del mundo lasaliano, 2015-2020). Los hemos recordado
en nuestro Intermedio.

58  Unespacio en el que esta realidad se ha experimentado a lo largo
del altimo siglo lasaliano ha sido el Consejo General, el Régimen
o la Capula del Instituto. No hace falta sefialar nombres porque
nos bastan determinados hechos, como el que recordamos en el
interior del Consejo General en los afios 60 y 70 del siglo pasado.
Cfr. Primera Parte, 2. Renovar, 1. Una Declaracion.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 157

Lo que sigue, esta altima consideracion, quiere tenerlo en
cuenta y proponerle un horizonte de esperanza.

El sacramento de la Comunidad

Lo abrimos con un salto atras hasta el tltimo tercio del
siglo IV, en la Iglesia cristiana de Oriente. Otro mundo,
ciertamente.

Hay un pasaje en la obra de san Juan Criséstomo que pue-
de ayudar en la comprension de la hipotesis o propuesta
final a la que vamos llegando. Esta en su Tratado contra los
impugnadores de la vida mondstica.

La obra consta de tres discursos con el comun denomina-
dor que puede deducirse de su titulo. El primero es general,
es decir, referido a la apreciacion de la vida monéastica por
parte de la sociedad en su conjunto; el segundo se dirige
a un padre no cristiano ante la vocaciéon monastica de su
hijo; el tercero, a un padre cristiano, ante la misma situa-
cion. La referencia que nos interesa viene en este tltimo:

....No veis como los labradores, por mas prisa que tengan
en gozar del fruto de su trabajo, jaméas consentirian que
se coseche antes de sazon? Pues no retraigamos tampo-
co nosotros antes de tiempo a nuestros hijos de su vida
solitaria, dejemos que se asienten bien las ensefianzas y
que las plantas echen raices. Que necesitan pasar diez,
veinte anos en el monasterio, no nos alborotemos, no nos
apesadumbremos por ello, pues cuanto mas tiempo pase
en el gimnasio, mas fuerzas adquirira. O, mas bien, si te
parece, no determinemos tiempo alguno: el limite sea el



158 6. La Comunidad de la Escuela Cristiana

tiempo que necesite para llevar a plena sazén los frutos de
su virtud. Entonces, que vuelva enhorabuena del desierto;
antes, no.>®

Lo que estd proponiendo el santo es que a todo cristiano
le viene muy bien vivir unos afios de su vida en un mo-
nasterio. Asi, como suena. Que, a todo cristiano, en aquel
momento historico (segunda mitad del siglo IV), ante la
degeneracion o la masificacion de la fe, le convenia acudir
al monasterio y alli formarse, siendo monje durante unos
cuantos afos. A todo cristiano.

Al entrar en el Tratado, esperabamos una exposicion sobre
las excelencias de la vida monastica tal como nosotros la
entendemos o tal como se vive hoy en las Iglesias cristia-
nas, al menos en Occidente. Y, de pronto, nos encontramos
con que el santo no esta hablando de eso que nosotros co-
nocemos. Se trata de otra cosa. Para él, vida monastica sig-
nifica formacion cristiana por antonomasia, de modo que
todo el mundo —esa habia sido precisamente su experien-
cia personal— debia vivirla hasta sentirse maduro como
cristiano y como ciudadano. Por eso haria mal aquel padre
que no respetara los ritmos de la maduracion de su hijo.

Es lo que dice el texto y enseguida nos sentimos de acuer-
do con él. Si leemos el Tratado desde ese punto de vista, es
decir, considerando el tiempo monastico como tiempo de
formacion cristiana, nos parece que asi deben ser las cosas.

59 La cita va por la version espafiola de la BAC, Obras de san Juan
Crisdstomo, Tratados ascéticos, Madrid, 1958, pp.513s. En la
patrologia griega, version Migne (1863), vol. 47, pp. 379ss.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 159

Ahora bien, si lo pensamos con mas calma, nos descubri-
mos frente a cuestiones de respuesta no tan sencilla: du-
rante esos diez o veinte afos, ¢el joven ha sido miembro de
una comunidad monastica?; ;qué es, pues, una comunidad
monastica?; ;qué es la vida monastica?; y —lo que nos im-
porta en nuestro estudio— ¢tiene algo que ver con lo que
hoy llamamos vida religiosa o vida consagrada? En resu-
men: ;puede ayudarnos en la comprension de las nuevas
formas de la comunidad?

A este punado de preguntas nos referimos parrafos atras
al hablar de los diferentes ritmos de la globalizacion lasa-
liana y la aceptacion o rechazo de las diversas respuestas
a la actualidad.®

En realidad, entender la vida consagrada como escuela de
cristianismo no es algo nuevo. No puede serlo, desde luego,
si ya se proponian estas cosas en el siglo IV. Pero tampoco
lo es si consideramos los siglos posteriores. En efecto, las
comunidades ‘consagradas’ han ejercido siempre un mi-
nisterio semejante: no tanto asumiendo miembros ‘tem-
porales’ en su interior a modo de formandos de larga du-
racion, pero si ofreciéndose a su pueblo como referencia o

60 La Circular 435, al dar cuenta del Capitulo General de 1993, lo
sefialaba con total claridad: [habla sobre la Misién Compartida
y la historia del Instituto, en particular al concluir el siglo
XX] “.La diversidad de situaciones nos lleva a abrir nuevos
caminos. Y esto nos pide, algunas veces, interrogarnos sobre
algunos hechos de nuestro pasado. El movimiento no ha sido
uniforme: ha habido crispaciones, pasos atras, comprensibles,
sin duda, por la época. Algunos Hermanos han quedado
marcados por estas actitudes: ello nos permite comprender
algunas reticencias de hoy” (el subrayado, en el texto).



160 6. La Comunidad de la Escuela Cristiana

ejemplo de relacion con Dios e incluso con la sociedad y el
mundo en general.®

Pues bien: pensemos en este enfoque de la consagracion
ante los mensajes de los Capitulos y los Superiores lasa-
lianos de los altimos 30 afios. Imaginemos, por ejemplo, el
titulo de la Carta Pastoral del H. Robert Schieler en 2019:
Testigos de la fraternidad. Con cierta sorpresa encontrare-
mos una continuidad o coherencia claras a través de un
arco de 15 siglos.

Y es precisamente la raiz de esa coherencia o de esa conti-
nuidad la que nos lleva mas lejos de lo que a veces estamos
pensando. Porque nos sitia mas alld de la pregunta por la
redefinicion de lo lasaliano. Nos lleva a la gran cuestion de
la recomprension de la vida consagrada.

No, con el titulo de la Carta del Superior Schieler que aca-
bamos de citar no estamos solamente ante una cuestion
dirigida a una institucion concreta, sino al sentido de la
consagracion tradicionalmente llamada ‘religiosa’.

Las dimensiones de la cuestion
En consecuencia de todo lo anterior proponemos que la

cuestion lasaliana sobre el paso de una comunidad a otra a
lo largo de estos 100 afios no tiene respuesta en si misma.

61 Es muy sugerente, en este sentido imaginar un puente entre
aquellos monjes de Egipto en los primeros siglos del cristianismo
y los monasterios budistas en el sureste de Asia en la actualidad.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 161

En cambio, vemos que se incluye en esta otra, mayor: cdmo
entender hoy la relacion entre la evangelizacion y la vida
consagrada (la ‘vida monastica’, de Crisdstomo). Y apre-
ciamos igualmente que aquel Tratado ayuda a interpretar
el camino de este ultimo siglo, no sélo en esta Institucion
concreta sino en todas las formas de encuentro entre con-
sagracion y evangelizacion (‘vida apostolica’, en el vocabu-
lario del Cédigo de Derecho Candnico)®>.

En este estudio parece algo sobradamente patente a lo lar-
go de todo el ultimo siglo. Es el efecto que ha producido
en todo lo cristiano el contraste con el acontecimiento del
Vaticano II. El Concilio lo ha sacudido todo, aunque sin
llevarlo a solucion. Esa tarea, la solucion o las soluciones,
corresponde a cada espacio de la Iglesia y es su programa
posconciliar. Para nuestro estudio, en concreto, significa
que sin tenerlo en cuenta no se puede interpretar el itine-
rario interno de esta institucion.

Desde el comienzo del siglo XX, segiin hicimos notar, apa-
recia al respecto en la Instituciéon Lasaliana un déficit tan-
to estructural como de conciencia. Lo recordamos en los
dos episodios de la Conditae a Christo y la carta de san Pio
X, en 1900 y 1905. Volvi6 a aparecer en las perplejidades de
mediados de la centuria en torno al tema del profesorado
seglar y sobre todo del sacerdocio y de la naturaleza de los
votos, desde 1946 hasta 1976. Se comenz6 a convertir en

62 CIC, libro 11, sec. II, cc.731-746. No estd de mas sefialar que las
Instituciones de vida consagrada ocupan la seccién I de este
mismo libro (cc. 573-730), de modo que el Cddigo acusa la
misma perplejidad doctrinal de quienes tienen problemas para
relacionar consagracién y apostolado.



162 6. La Comunidad de la Escuela Cristiana

un clamor con la entrada de miembros no Hermanos en
las Comunidades educativas o en el conjunto del Proyec-
to, desde 1976 en adelante. El no va mas de la perplejidad
se dio en los Capitulos de 1993 y 2000 con la presencia,
aun parcial, de seglares en las labores del maximo 6rgano
de animacion de la comunidad. Y a partir de esas fechas,
logicamente, han llegado a los medios lasalianos invitacio-
nes repetidas a experimentar nuevas situaciones e irlas
convirtiendo en discurso institucional. La tltima se llama
Proyecto Levadura (2022) y Asamblea Plenaria (2024).

Como un ambito especifico generado por esta tltima di-
namica de presencias y propuestas, la Institucion ha ido
creando algo asi como una red paralela o doble para la ani-
macion de su conjunto: una red de instituciones y flujos es-
pecifica de las Comunidades de Hermanos y otra, centrada
en el hacer, entendido como la Mision. De hecho, salvo en
la ctipula, ocupada por el Hermano Superior General, todo
el resto funciona de manera paralela, normalmente coor-
dinada y a veces auténoma.

Esta ultima realidad, la autonomia, es comprensible sobre
todo teniendo en cuenta las deficientes definiciones de cada
una de las redes. Ahi es donde entra o aparece el discurso de
la renovacion, no ya de la Institucion Lasaliana, sino de la
misma vida consagrada. Las situaciones sugeridas en nues-
tro Intermedio lo muestran con claridad: por todas partes se
siente la insuficiencia o la ineficacia ultimas del vocabula-
rio heredado y a la vez por todas partes van surgiendo pis-
tas que suponen un concepto nuevo de consagracion y de
comunidad. Por eso en ocasiones podemos preguntarnos si
esta doble red mas que resolver el problema, se limita a plan-
tearlo. A veces, ciertamente, parece que lo dilata o pospone.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 163

Se entiende que nada de esto sea comprensible sin inter-
pretarlo dentro de un contexto mucho mas amplio que
el itinerario de esta institucion. Por eso puede ser tutil el
enorme salto atras de la lejana referencia del Cris6stomo.

Es claro que a partir de aquella reflexion se podria, como
hizo Lutero, proponer una definicion alternativa de la con-
sagracion religiosa. Se podria proponer y debatir como in-
terpretacion de la historia de la vida consagrada a lo largo
de un milenio. Mas: seguramente se necesita hacerlo.

Pero en este estudio, aun teniendo en cuenta ese horizonte
general, seguimos en un lugar concreto del territorio. Es el
ambito de la nueva configuracion de la Comunidad de la
Escuela Cristiana. Y ahi si que estos textos nos ayudan a
caer en la cuenta del caracter necesariamente reactivo de
las propuestas de Trento sobre el tema y la consiguiente
perplejidad de las instituciones de Iglesia ante la necesi-
dad de asumir las formas nuevas de vida apostdlica.

No se puede decir que Trento pusiera las cosas faciles para
la dedicacién al apostolado de los consagrados, ellas y
ellos. De La Salle, como Vicente de Paul, Juana de Leston-
nac, Francisco de Sales, Juana De Chantal, Anne de Xain-
tongue, Pedro Fourier, Nicolas Barré, Mary Ward, Luisa de
Marillac, y tantos otros, estaban anticipando el futuro®.
Sus vidas suponian para su Iglesia una cuestiéon que tar-
daria siglos (varias Revoluciones, sociales y cientificas, las

63 Sobre este tema resulta muy util el conjunto de la reflexion
del H. Maurice-Auguste en su ya citado estudio sobre la Bula:
L'Institut des Freres des Ecoles..., Cahiers lasalliens 11, en sus dos
primeros capitulos, pp. 4-43.



164 6. La Comunidad de la Escuela Cristiana

dos Guerras mas devastadoras que el mundo conoce y dos
Concilios) en poderse plantear.

Por eso afirmamos que, en el origen del diadlogo entre vida
apostolica y vida consagrada en la Modernidad, es decir, en
el arranque de su propia historia (porque todas nacieron a
partir de Trento), las Congregaciones de vida apostdlica no
disponen de una referencia contextual satisfactoria ante
sus perplejidades. Su camino se ha hecho méas bien a pesar
de la teologia de la Contrarreforma y a favor de las dinami-
cas de la Modernidad. Es una grave limitacion, cuyas conse-
cuencias sufrimos desde los dias posteriores al Vaticano II.

Desde esta panoramica entendemos mejor el itinerario de
tres siglos de la Institucion Lasaliana y sobre todo el hori-
zonte de los desafios que enfrenta hoy.

Tres siglos, tres fases

En efecto, si repasamos el conjunto de la historia lasaliana
encontramos tres fases o tiempos, de desigual duracion se-
gun de qué paises o dreas culturales se trate. Y la sucesion
de las tres ofrece un panorama perfectamente interpreta-
ble desde la perspectiva que comentamos. La hemos evo-
cado varias veces en este estudio.

Hubo primero un tiempo de instalacion, acomodo, disefio,
en respuesta a una necesidad, y en un territorio concre-
to. Es el siglo XVIII francés, el tiempo de la Ilustracion y
el nacimiento de la Modernidad. La comunidad vive esa
coyuntura albergada en su manera de interpretar la lla-
mada de Dios y en la estructura canénica o legal de insti-



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 165

tuciones como la suya. Es un primer tiempo de fundacioén
y disefio de identidad.

Hubo después un tiempo nuevo, al que se accedi6 a tra-
vés de la Revolucion Francesa: el de la sociedad burguesa y
positivista del siglo XIX. En él la formula se mostro6 excep-
cionalmente fecunda, tanto en su propio desarrollo como
en la pauta que ofreci6 a muchas otras semejantes. Si el
momento anterior fue el de los origenes, fundacion, este
segundo es el de la plenitud institucional, servicio adecua-
do a las nuevas sociedades.

Y vino después un tercero, marcado por el declive de sus
modelos anteriores y la emergencia titubeante de formas
nuevas. Se caracterizd por su diferente aparicién en las di-
ferentes sociedades. Podemos situar este tercer tiempo a lo
largo de los tres primeros cuartos del siglo XX, aunque en
las diversas regiones lasalianas se fue dando a medida que
llegaban a su propio siglo XX y a su propia crisis. Asi, lo
que en determinados paises ocurria entre 1900 y 1960, en
otros se daria entre 1930 y 1970, o valores semejantes, pero
siempre como una sucesion repetida de la misma grafica.

Nuestra reflexion se ha centrado en este tercer tiempo. Ha
resultado un lugar de signos respecto de nuestro presente,
del todo semejante al ‘campo de estrellas’ que sacudi6 la
Europa medieval. En él ha surgido la cuestion de la nueva
Comunidad, como hemos ido evocando.

Desde este panorama de tres tiempos se entiende bien que
la cuestion de la nueva comunidad significa el agotamiento
del patrén anterior. Se entiende también la dificultad de



166 6. La Comunidad de la Escuela Cristiana

dar con el nuevo. Y se entiende finalmente la magnitud de
los factores implicados.

Enlos comienzos hubo una alianza natural entre el quehacer
de la escuela y la Comunidad. La estabilidad del quehacer
requeria una Comunidad fuertemente cohesionada, lo cual
suponia dedicacion exclusiva y de por vida. De esa manera
se garantizaba la estabilidad del compromiso y del servicio.
Se posibilitaba también un itinerario de especializacion y
progreso en el servicio educativo, de modo que la garantia
no se referia solamente al presente, sino que se proyectaba
al futuro, a un futuro posible imaginado solo como perfec-
cionamiento del pasado, no como su superacion.

En esto consisti6 la primera fundacion. Es lo que sellaron
las Letras Patentes y la Bula.

Lo que ocurrié fue que la estabilidad de la Comunidad,
clave en el proyecto, se sostenia desde la fe en la vocacion
compartida por sus miembros. Ahora bien: esto no supo-
nia una garantia homologada por las instituciones sociales
del momento. Eran un tiempo y una sociedad que llama-
mos de cristiandad, donde no quedaba tan clara la distan-
cia entre las definiciones teologicas y las leyes sociales, de
modo que podian confundirse realidades teoldgicas y sus
efectos civiles®. Para la ley civil la estabilidad era funciéon

64 A modo de ejemplo y como explicacién mas que suficiente: es
la Asamblea de la Revolucién Francesa quien suprime los votos
de la Comunidad Lasaliana, en agosto de 1792. A primera vista
sorprende, como cosa no de su incumbencia. Pero, si se piensa
con cuidado, lo que se suprime no son los votos sino su efecto:
la existencia misma de aquella comunidad.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 167

de un compromiso especial de cada uno de los miembros
con el proyecto de la Institucion, es decir, de los votos.

En ese contexto se dio el proceso lasaliano en Roma, cuan-
do, a propuesta ajena a la Comunidad solicitante, se inclu-
yo la referencia a los votos para facilitar la concesion de la
Bula de Aprobacién.®

La Comunidad estaba perfectamente constituida sin ellos,
como se entiende por el hecho de que, en la primera ver-
sion de su solicitud, al presentarse, no habian hablado para
nada de votos. Ahora bien, sin ellos era mas dificil su apro-
baciéon romana y, por otra parte, con ellos parecia mucho
mas sencillo presentarse ante la Administraciéon francesa
y ser reconocidos como entidad legal y socialmente fiable.

Lo subrayamos: este modo de considerar los votos remite al
ambito de la utilidad, no del sentido. Y seguimos subrayan-
do: por ese camino tarde o temprano se llegaria al absurdo.

Asi, entendieron que no habia ningiin problema en acep-
tar la estructura de los nuevos votos junto a la institu-
cionalizacién de su Comunidad y de la Asociacién de
comunidades®, que mas bien se expresaba en los de es-

65 Cfr. Linstitut des Fréres des Ecoles Chrétiennes a la recherche...
(Cahiers lasalliens 11, 215ss) y Les voeux des Freéres... (Cahiers
lasalliens 2, 106ss).

66 Blain, el bidgrafo, lo comenta en estos términos: “..[les Fréres|
ravis de 'ouverture que la Divine Providence leur faisait, ils coururent
au devant du beau joug qu'on leur offrait, et présentérent avec joie le
col aux agréables chaines qu'on leur préparait”. Cit. en Maurice-
Auguste, Cahiers lasalliens 2, 11l. Quien lo escribe es un
eclesiastico, es decir, alguien de quien debemos suponer conoce
la teologia del momento en relacién con la vida religiosa.



168 6. La Comunidad de la Escuela Cristiana

tabilidad, obediencia y asociacion. En realidad, la estruc-
tura o el protocolo votal expresaba el compromiso real de
la comunidad ante los pobres y ante Dios. Con el tiempo,
sin embargo, y en especial con el que transcurre desde
principios a finales del siglo XVIII, ocurrié que la nueva
estructura pasé de ser expresion de la comunidad a ser
considerada como su fuente y su guardian.®’

A partir de esta inversion la Institucion Lasaliana hipote-
cara su futuro al mantenimiento del protocolo, entendido
en adelante como la estructura basica de su identidad. Asi
desaparecia, paradodjicamente, la esencia de su compren-
sion especifica de la vida consagrada. Aqui esta la clave.

Si recordamos el llamativo concepto de la vida monastica
que propone el Criséstomo, hacia el afio 380, si imagina-
mos qué era la Comunidad de las Hijas de la Caridad, de
Vicente de Paul, hacia 1650, o el primer grupo del Cister,
de Roberto de Molesmes, hacia 1100, o los monjes de Co-
lumbano y de Bonifacio en las tierras sajonas, hacia 650, o

67 E1H. Agathon se expresaba asi en su alegato a la opinién publica
y a las autoridades de la Revolucion: “..ces voeux perpétuels,
quoique simples, sont un moyen nécessaire aux freres pour soutenir
et propager leur institut, dont la conservation est desirée par tous ses
membres. Sans voeux, ils ne pourroient ni compter sur leurs sujets,
ni par suite s'obliger a en fournir nulle part; ils ne pourroient méme
en avoir, parce que personne ne voudroit d'un état qui ne présenteroit
aucune perspective ni ressource assurée, en cas de vieillesse et
d'infirmité; sans voeux par conséquent ils ne pourroient se conserver.
Des voeux annuels produiroient chez eux le méme effet que le défaut
absolu de veeux”. Idée Génerale de I'Institut des FEC, 1790. Citamos
por el ejemplar correspondiente a la localidad de Angers. Ver
en AMG y Archivos Lyon, p.3. Es clara su proximidad con las
expresiones de Blain que hemos resefiado un par de notas atras.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 169

las Hermanas de la Compafia de Maria, de Juana de Les-
tonnac, hacia 1620, o si evocamos la terrible derrota de su
contemporanea Mary Ward, hacia 1640, si reflexionamos
sobre este conjunto aparentemente heterogéneo de situa-
ciones, no nos costara mucho encontrarnos ante la identi-
dad de la vida consagrada.

Habremos llegado a un grupo de personas y de institucio-
nes, con un quehacer comun, fundamentado en la llamada
de Dios, y percibido por sus contemporaneos como algo
fuera de lo normal, algo inexplicable en si mismo, signo de
otra cosa o de otro mundo.®®

68  Un tema de gran trascendencia en este discurso es el de
la ‘monaquizacién’ del laicado, recogiendo la expresion de
Harnack al estudiar el ideal y la historia del monacato. El
hablaba de ‘monchisierung des Laientums’ en su Das monchtum,
seine ideale und seine geschichte, ya en 188l1. Vauchez la asume en
varias de sus obras sobre la espiritualidad en la Edad Media
(por ejemplo, expresamente, en La lente valorisation de [’état
laique [XIT-XV* siécle], colaboracion en Structures et dynamiques
religieuses dans les sociétés de ['Occident latin [1179-1449], Rennes,
2010, pp. 207-217). La expresion misma se refiere al fenémeno
de la derivacion de algo no monastico hacia formas monasticas.
De ese modo lo monastico es solo un medio para satisfacer
el sentido de una vida que esa otra forma no pretendia para
alcanzar su propio sentido. Es una situacion de yuxtaposicién o
inadecuacién que tarde o temprano explota en un agotamiento
silencioso o se transmuta en algo para lo que no habia nacido.
Con cierto valor de caricatura, es la historia de las Hermanas
de la Visitacion, de santa F. Chantal y san F. de Sales: ellas,
nacidas para ‘visitar’ necesitados, a partir de un momento de
monastizaciéon indebida, ya no ‘visitan’ a nadie, sino que ‘son
visitadas’, y pasan a llamarse ‘Visitandinas'.



170 6. La Comunidad de la Escuela Cristiana

En este sentido si podemos hablar de vida consagrada refi-
riéndonos a la primera comunidad. Y aceptaremos la estruc-
tura votal porque y en la medida en que contribuye a expre-
sar esa identidad profunda. Pero lo desnaturalizamos todo
si, insensiblemente, derivamos de esta perspectiva de esen-
cia-expresion para llegar a otra de requisito-compromiso.

Aunque en esa situacion no hablemos de vida ‘religiosa’
sino de vida ‘consagrada’.®’

La sucesion de los tres momentos en la historia lasaliana
y su inclusion en el contexto de la modernidad, que a su
vez va a entrar en crisis a mediados del siglo XX, hace que
comprendamos mejor el valor y la fragilidad de la alianza
entre comunidad y votos.

En realidad, era la Modernidad misma la que vivia los tres
momentos que sefialamos para esta Institucion: su pre-
paracion desde mediados del siglo XVII, su plenitud, en-
tre mediados del siglo XVIII y del siglo XIX; su progresivo
agotamiento, evidente un siglo mas tarde. Es la sucesion
de tres estados: definicién o propuesta, desarrollo y resul-
tados, perplejidad y sustitucion por otro modelo.

Coinciden, y no podia ser de otro modo. Por eso nos es util
la referencia al Tratado de Criséstomo: no para hacer lo que

69  Viene bien recordar aqui las archicitadas palabras de san
Vicente de Paul en una de sus charlas a las Hijas de la Caridad:
“considerardn que no pertenecen a ninguna religién, porque
ninguna va bien con su estado..”. Y el resto del parrafo,
justificando esa afirmacién al proponer otro modelo de claustro,
capilla, residencia, Reglas y Superiora. Era el 24 de agosto de
1659 (Ver en ES IX, 1178-1179 / Coste X, 661).



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 171

él hacia, ni para vivir como €l vivia, sino para imaginar en-
tre nuestro pasado y nuestro futuro algo tan diferente y sin
embargo coincidente como su modelo y el de hoy. El texto
de aquel gran hombre nos amplia el horizonte de lo posible
y nos conduce a buscar formulas en las que la fidelidad y la
refundacion se den sentido ante los tiempos nuevos.

Asi, desde los apartados anteriores de esta Segunda par-
te de nuestro estudio podemos deducir que el alma de la
consagracion es constituirse en referencia a la esencia del
mensaje cristiano. Se trata de articular un modo de vida
que lo refleje, que se aproxime a él. Tiene que ser un modo
de vida que de algin modo destaque, llame la atencion, no
se ajuste completamente, se distinga respecto del modo de
vida de la sociedad que recibe o puede recibir el Evangelio.

A eso le llamamos, hoy y siempre, vida consagrada. O vida
religiosa o vida monadstica.

Desde ahi miramos a la dedicacion a la escuela de los po-
bres y comprendemos que el ministerio o el quehacer de la
Comunidad Lasaliana consiste en vivir la educacion de los
pobres de tal modo que su pueblo vea en su escuela no sélo
un anticipo del Reino de Dios sino su misma realizacion,
dentro de los limites que tiene nuestro vivir el Evangelio
en el espacio y el tiempo. Un Signo de algo que en si mismo
no se ve.

¢Se puede ser hoy algo asi?



172 6. La Comunidad de la Escuela Cristiana

El Ministerio del Signo

Enrealidad, lo que en cristiano llamamos ‘ministerios’ son
dos o de dos tipos: de la Animacion y del Signo.

El de la Animacion incluye todo lo necesario para que la
Comunidad cristiana viva con orden, se comunique en
su interior, se identifique ante su exterior, se sostenga
sobre unas estructuras capaces de recibir el futuro. Es el
ministerio que atiende a la organizacion, la presidencia, la
doctrina y por lo mismo tiene distintas formas.

El Ministerio del Signo es de otro orden: se refiere al ser-
vicio especial de personas o grupos que viven en medio de
los demas como un recuerdo de que todo es mas grande,
de que todo es posible, de que hay un tiempo mas alla del
tiempo y un espacio de otro orden que este espacio. No se
refiere primariamente al hacer sino al ser. Esas personas y
grupos no se distinguen por lo que hacen sino por la mane-
ra de hacerlo. Es el ministerio del silencio, del testimonio
(que hemos avanzado en las tltimas lineas de la presenta-
cion del cuarto criterio).

Tiene también dos formas, segin se subraye la vida fami-
liar o la vida de comunidad.

La vida familiar es el nivel comtn de la relaciéon humana
y muestra a este mundo que el Dios de Jesus se hace real
en el amor que une a los miembros de esa familia o de esa
amistad. Cuando se trata de una comunidad no basada en
el amor sino en la vocaciéon para un compromiso, la cosa
no es tan diferente: entonces se es Signo de lo que une a
sus miembros en un proyecto. En ambas situaciones se es



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 173

Signo de algo que trasciende la experiencia habitual de los
seres humanos al vivir sus relaciones.

Esta ultima ‘modalidad’ es el ‘ministerio’ que la historia
ha ido adjudicando a eremitas, religiosos, consagrados, o
como se les quiera llamar, con o sin votos, con o sin vida
materialmente en comun. Asi lo ha hecho la historia, des-
de luego, pero no sin ofender gravemente a la otra situa-
cion, la vida familiar, que Pablo entendia como ‘un gran
misterio’: el de ‘la unién de Cristo y su Iglesia’, en el capi-
tulo 5 de los Efesios.

Los dias de la Declaracion —todo aquel 1967 y en especial su
cuarto trimestre— fueron de gran tension en el Capitulo.
Se debi6, precisamente, a las dos maneras de entender la
Mision.

Al repasar todo aquello, deducimos hoy que unos y otros
concebian la Misiéon sobre todo como quehacer, trabajo,
compromiso. En consecuencia, parecia que la definicion de
la identidad del Hermano se queria hacer desde/para el
quehacer y no desde su vida consagrada. Se puede detec-
tar aun hoy cuando se mira en panoramica aquella Decla-
racion y se ve que, entre el bloque de capitulos dedicados
a tres aspectos de la Mision (segunda parte) y los anterio-
res, dedicados a la Identidad (primera parte), no hay tanta
relaciéon como seria bueno esperar. Entre ambos bloques,
de hecho, hay un desajuste importante. A ese respecto se
puede decir, repetimos, que a la Declaracion le habria veni-
do muy bien un tiempo mas largo, casi una tercera sesion
del Capitulo.



174 6. La Comunidad de la Escuela Cristiana

Seguramente no se habria podido, también es verdad. Se-
guramente solo unos meses después, las ideas o los enfo-
ques no habrian cambiado significativamente y por eso
debamos hoy contentarnos con el texto tal como quedd.
Podria, si, haberse dado una segunda sesion en cualquiera
de los Capitulos siguientes a partir de 1993, pero no ha
sido asi.

En su raiz tal vez habia una comprension defectuosa del
concepto de Mision. En efecto, cuando se entiende la Mi-
sién en funcion de la organizacion educativa se llega a una
identidad diferente de cuando se relaciona Mision y Co-
munidad. En un caso se llega a trabajo y en el otro a Signo.
Solo por este Gltimo camino puede llegar el futuro.

No se trata de divisiones o clasificaciones inttilmente 16-
gicas o matematicas, desde luego.

Por eso tal vez sea mas exacto decir que la Misidn, leida
desde la organizacion educativa, se aproxima mas al ambito
del trabajo (sin dejar por ello de ser Signo de la manera de
entender la vida de los miembros de la organizacion). En
cambio, cuando se relaciona la Misién con la Comunidad, se
subraya mas el testimonio de lo que une a los miembros de

70 Lahistoriamuestraquelasdimensioneshabitualesdeun Capitulo
no permiten hoy apurar los temas desde cuya comprensién
presenta sus propuestas. La situacién que hizo l6gico aceptar
una segunda sesién en 1966 se repite en los tltimos 30 afios: es
un paso mas respecto de las definiciones que se necesitaban hace
60. Y posiblemente el no haberlo hecho sea una de las razones
de la falta de claridad y fundamentacién suficientes en las
orientaciones que hoy llegan al Instituto Lasaliano.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 175

esa Comunidad comprometida (sin menospreciar tampoco
ahora la vertiente del compromiso y el quehacer).

Como decimos, en un caso hablaremos de predominancia
del Signo; en el otro, del trabajo.

Y no son, insistimos, disquisiciones quiméricas, porque
segun el enfoque que adoptemos, al buscar pistas para el
futuro, acabaremos preguntandonos: qué ha de hacer o
como ha de ser nuestra comunidad. No son la misma pre-
gunta de modo que sus respuestas no llevan al mismo sitio
ni son igualmente habiles para sefialar caminos nuevos.

Lo que no tuvieron en cuenta en los dias de aquella Decla-
racion fue que la Identidad o la consagracion del Hermano
si pueden ser entendidas desde la Mision, siempre que la
Mision se lea desde la consagracion de la Comunidad.™ Es
la consecuencia logica de aquel discurso de las dimensio-
nes, que sefialamos en su momento y que las Reglas asumi-
rdn como esquema o criterio desde 1986.

En la Comunidad Lasaliana siempre ha de aparecer el tra-
bajo educador, el compromiso, el quehacer. Siempre. Para
ello ha nacido y es su condicion de fidelidad y futuro. Pero
lo que se establecié desde un principio, como hemos re-
cordado varias veces, no fue una red de escuelas sino una
red de comunidades para atender a las escuelas. Y eso lo
cambiaba todo.

71 Cfr,, en la Primera parte, hablando del Capitulo de 1966/67,
el apartado Renovar la conciencia, renovar las definiciones, y
la referencia a los comentarios del H. Brun. (Renovar, 1. Una
Declaracion)



176 6. La Comunidad de la Escuela Cristiana

En la Mision tiene que aparecer ‘la escuela’, necesaria-
mente, sea cual sea el alcance del término en cada lugar
o momento historicos. Pero, al ser funciéon de una Comu-
nidad o de una red de Comunidades, aparece un factor
nuevo: aquella Comunidad y aquella red de Comunidades
necesitaban fundamentarse en algo que trascendiera al
quehacer concreto de cada escuela y cada persona. Cada
escuela y cada persona, en efecto, eran lo que eran por ser
parte de una Comunidad y de una red de Comunidades.

La Mision de tal Comunidad, como hemos recordado mas
arriba, es ofrecer a su pueblo una escuela que sea signo de
esperanza. Toda escuela lo es o puede serlo, ciertamente.
Pero lo es como la ciencia o el pensamiento: si son posibles
es que la vida tiene sentido, es decir, quien piensa, sabe,
hace o rentabiliza, es garantia de futuro, signo de esperan-
za, por tanto. Toda escuela.

Cuando hablamos de la escuela de la comunidad habla-
mos ademas de otra cosa. Esta escuela se presenta ante su
pueblo como animada por una comunidad capaz del mejor
gesto profesional porque lo bebe en una fuente que tras-
ciende lo empirico. Su fecundidad o su excelencia profesio-
nales estan basados en lo que une a sus miembros, en lo
que constituye a esa escuela en una institucion colectiva.

Asociacion, ayer y hoy

Con este titulo se puede expresar el mensaje profundo de
las cronicas locales que se han tenido en cuenta en este es-
tudio: sus protagonistas estan hablando de la emergencia
de un laicado lasaliano nuevo, no previsto. Mas: lo consi-



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 177

deran no como un accidente o un relevo, sino como una
oportunidad. La oportunidad.

No se puede sofiar, es decir, substituir sin mas la disminu-
cion de las cifras de Hermanos por una quimera ideal. Se
diria que para alguno todo se resuelve recibiendo con ama-
bilidad a nuevos miembros en los proyectos educativos. Es
otra cosa. No se puede ignorar el drama de la extincion
de un modelo de Comunidad, el basado exclusivamente
en los Hermanos, consagrados en comunidad, célibes. No.
Esto es algo que debe tenerse siempre presente, como una
cuestion gracias a la cual la Institucion sigue viva por la
conciencia que despierta.

Al hablar de oportunidad ha de pensarse en otra cosa que
emerge precisamente ahi, en el agotamiento de la primera.
Y seguramente se podria aplicar a esa conciencia la com-
paracion evangélica del grano de trigo que muere, pero no
muere”. Es mucho mas que la permanencia del Proyecto
cuando desaparecen los Hermanos.

Porque si se puede considerar la situaciéon desde un punto
de vista no de muerte sino de vida. Si se puede interpretar
la emergencia de ese nuevo laicado como la evidencia de
que no todas las personas estan en los proyectos educa-
tivos simplemente por motivos contractuales, laborales o
econémicos. Ni mucho menos.

72 El entrafable y profundo comentario de Henri Denis, Semences
(Desclée de Brouwer, Paris, 2004), sobre ‘escribir para mas
alla de nuestras vidas’, cosas que se hardn realidad en otras
generaciones. El lo aplicaba a sus palabras de orientacién
espiritual o creyente en la parroquia a la que dedicé sus dltimos
afios, que calificaba como su ‘testamento espiritual’.



178 6. La Comunidad de la Escuela Cristiana

Sipodemos, primero, admirarnos de la generosidad y la fe-
cundidad de un tipo de personas a las que hace solamente
40 afios nadie en el mundo lasaliano les pedia otra cosa
que unas horas a cambio de un contrato de trabajo. Ahi,
en un terreno que para nada avisaba de lo que ocurriria,
ahi, precisamente ahi, es donde ha ocurrido este futuro.
Esta ocurriendo.

También podemos y debemos reconocer que esta emer-
gencia no ha sido fruto de la perspicacia de los Hermanos
tratando de asegurar el relevo en el interior de las obras.
Esta emergencia ha sido parte del nuevo modo de ser cris-
tianos, de las nuevas Iglesias locales, de la nueva sensibi-
lidad ante la trascendencia, de la conciencia de la posibili-
dad de relacionar compromiso vital y compromiso laboral.
Ha sido parte, en suma, de la emergencia de un modo nue-
vo de sociedad, en el que las formas de vivir y mostrar el
compromiso no son las de siempre.

Y podemos, finalmente, interpretar asi de otro modo los
gestos cruciales ocurridos a lo largo del siglo XX en los que
se han ido configurando formas nuevas de compromiso
creyente, confesionales e interconfesionales, cristianas y
de otras culturas. Con toda legitimidad.

Son situaciones recordadas en varias de las ultimas Circu-
lares o diversos mensajes del Consejo General lasaliano y
que pueden adivinarse bajo la serie de testimonios de los
Boletines del Instituto nn. 250 a 260, en la segunda mitad
de la década 2.010/20. Ante todas ellas el lector se siente re-
mitido a su propia casa, a su propia tierra y examina tales
o cuales gestos semejantes o contrarios a los que esta le-
yendo, reportados tal vez de las antipodas de lo que conoce.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 179

Esa remision a la propia conciencia acaba llevando a los
miembros de las comunidades concretas a preguntarse
por su propia identidad. Y esto ya es una gracia. La que
podemos llamar la tltima, hasta el dia de hoy.

Examinar la propia identidad, en efecto, no es reducible a
pasar un fin de semana de retiro o de serenamiento espi-
ritual y volver sin mas a donde estdbamos y a lo que esta-
bamos. Es precisamente lo que esas sesiones van dejando,
como invitando a un examen con mucho mas calado. Ese
es el espacio de la gracia™.

Es revivir la experiencia de Vaugirard en setiembre de 1691,
cuando el Fundador reuni6 a todos los Hermanos ante la
gran crisis. En sus escuelas quedaron estudiantes de la Es-
cuela de Maestros; ellos, dejando toda otra preocupacion, se
dedicaron a examinar su itinerario personal e institucional.

73 Como si definiera nuestro horizonte, al cerrar unas paginas
sobre la teologia de los votos, J. Angulo afirma: “las fronteras
entre las diversas maneras de vivir el seguimiento de Cristo no
son tan claras como quiza deseariamos y la vida cristiana se
resiste a ser encajonada en estrechos esquemas sin que, por ello,
pierda validez ninguna de las formas que adquiere. Aceptar esta
realidad implica reconciliarnos con lo incierto y asumir que,
quizas, estemos ante una ‘forma de vida sin forma’. La identidad
no se define por contraste y no depende de tener contornos claros
y bien delimitados, sino de la conciencia de quiénes somos y
en qué medida las mediaciones que usamos siguen siéndonos
validas a cada uno de nosotros para esa finalidad ultima que
todos compartimos: seguir a Jesucristo desde las raices de
nuestra existencia”. Janire Angulo, Los votos: una realidad por
repensar, Revista Vida Nueva n. 3.350 (27.1.2024), pliego central.
La cursiva es nuestra.



180 6. La Comunidad de la Escuela Cristiana

Entonces y ahora, hay primero una clara conciencia de lo
que se apaga. Esa misma conciencia lleva a percibir con
mayor nitidez la realidad misma del compromiso vocacio-
nal. Lo muestra como algo percibido por quienes lo com-
parten y quienes lo contemplan, dentro y fuera de la co-
munidad. En este estudio lleva a considerar de otro modo
el altimo siglo de la historia lasaliana (y todas las demas,
semejantes). Propone que por encima de todas las situa-
ciones personales de permanencia o de cansancio, esta
apareciendo un modo nuevo de compromiso creyente.

Es la emergencia de esas nuevas formas la que determina
el agotamiento de la anterior, al menos de su exclusivi-
dad. Por eso esas nuevas formas son una gracia: porque no
hablan de muerte sino de vida. Exactamente como aquel
otofio en Vaugirard que acabaria en noviembre con lo que
luego se ha llamado el Voto Heroico.

A esto se referia el Superior General Charles Henry, abrien-
do el Capitulo General de 1977 con las palabras que hemos
evocado en la primera pagina de este estudio.

La gracia de la nueva Comunidad

En este momento casi tltimo de nuestra reflexion, vemos
claramente formulada la alternativa que ha ido insinuan-
dose desde la primera pagina: la nueva Comunidad es el
desarrollo de la anterior o bien una quimera, es decir, la
continuidad del Proyecto Lasaliano o su negacion.

En la primera posibilidad la reflexién sobre la nueva Co-
munidad apuntaria a la recreacion de lo anterior, en un



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 181

proceso imprevisto, fruto de la maduracion de lo conocido.
Seria la imagen evangélica del grano de trigo enterrado. En
la segunda, lo contrario: todo este discurso se mostraria
como la configuracién de algo sin mas alma que la deses-
peranzada voluntad de supervivencia.

En ambos casos —continuidad o agotamiento, entre el pa-
sado y el futuro de esta institucion—, estaremos en con-
diciones de interpretar de distinto modo toda su historia.
Hablariamos de algo que fue o de algo que puede ser.

En efecto, si consideramos que la emergencia de la nueva
Comunidad significa el fin de la anterior, solo nos queda
esperar su definitivo agotamiento y a la vez el progresivo
afianzamiento de otras nuevas formas. Son desenlaces en
los que no tiene sentido intervenir.

Pero si consideramos que la emergencia de las nuevas for-
mas es la continuacion por transformacion de las anterio-
res, entonces entenderemos las anteriores de otro modo.
Entenderemos doénde ha estado su alma y la situaremos
no en su aparato juridico o contextual sino en la coheren-
cia de su comunidad con su entorno y en la calidad de las
relaciones educativas.

Este presente ayuda a ver de otro modo toda la historia
de estas formas de consagraciéon y compromiso apostélico.
Es un presente que transforma nuestra vision del pasado.
No hace falta insistir en que esta posibilidad se basta para
justificar el proceso de esta reflexion.



182 6. La Comunidad de la Escuela Cristiana

En este lado de la alternativa entenderemos de otro modo
el compromiso de vida de los Hermanos, la consagracion
que comparten.

Ya no miraremos su Comunidad como una obligacién li-
mitante en funcién de unos resultados (mas tiempo, mas
proximidad al trabajo), obligacién reforzada por su pro-
fesion religiosa. En cambio, la entenderemos como la vi-
vencia y la mostracion de la comunion con el Espiritu del
Sefior al servicio de la escuela popular, a lo largo de ese
tiempo de la historia que llamamos Modernidad. Y ese
modo de vivir la consagracion serd lo que defina su vida,
no sus votos.

Entenderemos por qué la estructura canénica ha sido lla-
mativamente insignificante a lo largo de la historia de esta
Instituciéon. Y entenderemos mejor sus actuales impreci-
siones, asi como la posibilidad de ir convirtiendo en crite-
rios los modos de construir hoy la comunidad lasaliana.

Encontraremos la paradoja de que la emergencia de la
nueva Comunidad no significara primariamente el agota-
miento de la anterior, sino su evolucion y acabamiento™,
hasta hoy. Y se tratara, sin ningan falso consuelo, de la
emergencia de una nueva esperanza.

74 En el llamado Voto Heroico, en los origenes lasalianos, en 1691,
se expresa asi el plazo que se dan los tres contrayentes: “jusqu'a
l'entiére consommation de l'établissement de ladite Société...”. Tal
vez puede interpretarse de dos formas: ‘..hasta la definitiva
consolidacion de..”, o bien ‘..hasta que desaparezca...". Pensaran
en lo que pensaran, una cosa u otra, imaginar su espiritu desde
este punto de vista es muy sugeridor para el presente.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 183

Por fuerza esto lleva a entender de un modo nuevo las vo-
caciones o las identidades en el seno de la comunidad. Es
un modo nuevo que no supone la desapariciéon de ninguna
de sus dos formas principales, sino que propone a cada una
la necesidad de configurarse teniendo en cuenta la exis-
tencia de la otra. Esta es la otra cara del regalo de Dios,
don y tarea.

Por eso debemos sefialar un comportamiento parcialmente
errado y sin embargo frecuente en estos temas: considerar
a los miembros mas recientes de estas nuevas Comunida-
des desde el modelo de los anteriores. El error consiste en
considerar que el analogado principal de las nuevas Comu-
nidades debe ser el modelo anterior, el del Hermano, que se
acomodara a lo nuevo, pero siempre dentro de unos limites.

El error esta en empefiarse en que el futuro deba acomo-
darse a su pasado.

El Hermano, su Comunidad, son depositarios de una me-
moria institucional que viven y que ofrecen a las nuevas
formas lasalianas. Es su sentido. Pero, ante semejante
cambio de época, no es lo mismo guardar la memoria de
los origenes que disponer del modelo para el futuro.

Si consideramos, en cambio, la coyuntura presente como
continuacién y nueva forma de lo anterior, antiguos y
nuevos aprenderemos a mirar de otro modo las formas pa-
sadas. Entenderemos que su sustancia no estaba en tal o
cual rasgo sino en tal otro, que es precisamente el que si-
gue animando el proyecto inicial hoy, siglos después.



184 6. La Comunidad de la Escuela Cristiana

Estaremos abriendo las puertas a un concepto renovado
de consagracion.

El Hermano aprenderd a considerarse a si mismo de otro
modo. Se vera como un cristiano laico que adopta la
expresion institucional habitual en una época para com-
partir el compromiso apostélico. Comprendera la funcién
apostdlica de su consagracion, no reducida a sistema para
concentrar recursos en el quehacer educativo. Entendera
que lo suyo es, como siempre ha sido, mostrar la realidad
de la maxima sencillez hecha comunidad educadora.

El miembro nuevo de la Comunidad, laico también él, sen-
tira muy cerca la presencia del Fundador que contempla
las formulas del compromiso cristiano hoy y se embarca
en el objetivo de hacer presente al Sefior en la escuela po-
pular. Comprendera que su manera de vivir es continui-
dad de aquella consagracion original, la bautismal, que tal
vez se habia diluido en el tiempo. Vivira su bautismo bajo
la mirada y las expectativas de los demas habitantes de su
comunidad y su escuela. Entendera que lo suyo es, como
siempre ha sido, mostrar la presencia de Dios en el amor
que anima su vida.

La nueva Comunidad lleva a sus antiguos miembros a
comprenderse a si mismos de un modo nuevo. Y esto es
precisamente lo que les permite constituir la nueva.

Ahi estdn la novedad y la gracia del Espiritu: en llevar a
esta Institucion no a olvidarse de lo que ha sido y como ha
sido, sino a pensarse en funcién de la nueva constitucion
de su Comunidad, hija de los nuevos tiempos y de la nue-
va evangelizacion. La nueva Comunidad parece ser un don



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 185

que invita a considerarse como una de las paginas de la
redefinicion de la vida consagrada en la Iglesia.

Lleva a redefinir la herencia. Es justamente lo que desde
hace por lo menos 20 afios estan ofreciendo todas las Cir-
culares y Cartas de los Superiores lasalianos.



186 Final: Un Sistema

Final:
Un Sistema

Esta Segunda parte pretendia recoger, agrupar y resolver los
grandes interrogantes aparecidos a lo largo de nuestra re-
flexion.

Entre las tres pretensiones hay un proceso de mayor a me-
nor aceptabilidad.

Es facilmente aceptable que en la reflexién recojamos los
signos mayores o las realidades mas llamativas de nues-
tro recorrido. Podra, tal vez, no compartirse el panorama
o conjunto de lo recogido, pero se aceptara la pretension
de hacerlo, como la de cualquiera que haya emprendido
recorrido semejante.

Después, agrupar. De buenas a primeras, podria no sus-
citar mayor complicacion. Pero, en cuanto caemos en la
cuenta de que agrupar ya incluye no poco de interpreta-
cion, encontramos que no es tan facil aceptar agrupacio-
nes ajenas. Agrupar requiere ya criterios; provisionales si
se quiere, pero criterios.

Finalmente, resolver. Si tanto la recogida de signos como
su agrupacion suscitan preguntas o problemas realmente
graves, entonces ya no es de ninguna manera facil aceptar



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 187

las propuestas de solucién. A medida que la recogida de
datos y su organizacion se van convirtiendo en cuestiones
se hace mas dificil aceptar sus propuestas.

Por esto mismo es importante mostrar los criterios que
llevan tanto a la recogida como al agrupamiento de los di-
versos signos aparecidos en el estudio.

Y es importante no atribuir valor dogmatico a nada de lo
que sigue, sino recibirlo como una reflexién posible sobre
todo lo anterior. Asi, la pretension final de ‘resolver’ debe
entenderse mejor como ‘encaminar hacia la soluciéon’. No
es facil la tarea de comprender un territorio ni la de ima-
ginarle caminos.

‘Resolver’ las cuestiones surgidas de nuestro estudio es
algo asi como precisar el horizonte y la orientacién del
gran mapa que necesitamos conocer.

Como saben todos los estudiosos de cualquier especiali-
dad, su espiritu se alimenta de dos maneras de considerar
el area de su estudio. Por un lado, estan las visiones ge-
nerales, las nociones contrastadas por otros especialistas
y con alcance potencialmente universal. Por otro esta el
conocimiento y la experimentacion puntuales, la casuis-
tica, lo maximamente concreto. Nuestro estudio trata de
tenerlo en cuenta y es importante declararlo en estas pa-
ginas finales. Hoy hablamos de global y local.

La vision general en cualquier ciencia tiene por cometido
capacitar para comprender lo local. Es 16gico. Pero al conocer
e interpretar lo local el proceso se invierte o complementa:



188 Final: Un Sistema

ni las visiones generales tienen caracter absoluto ni las ex-
periencias locales son auténomas respecto de lo global.

Nuestro estudio, asi, trata de formular sobre todo el alcan-
ce de las cuestiones globales: el sacramento de la escuela,
el signo de la comunidad, la vocacién compartida, la edu-
cacion y la evangelizacion, la fidelidad y la fugacidad, etc.
Ahora bien: no pretende darles respuesta acabada. Reco-
noce que en ultimo extremo la respuesta ha de ser local,
de modo que su aportacion es ante todo la precision del
alcance de la pregunta.

Era el objetivo de nuestro estudio: alcanzar un lenguaje
comun en cuanto a la identidad lasaliana.™

La comunidad o la universalidad de ese lenguaje no es-
tan en las pautas que se deriven para todo el mundo la-
saliano. Estan en la formulacién misma de sus grandes
cuestiones y en los criterios que nos han llevado a ellas.
Es un lenguaje para sefialar el ambito y el horizonte de
las cuestiones, que han de ser respondidas precisamente
dentro de cada territorio.

75 Llegados a este momento, recordamos con gusto el texto
Unanimité dans le pluralisme, que la Comunidad de Taizé public
en 1966. Es un conjunto de 70 paginas, a modo de complemento
a La Régle de Taizé. Su valor estd en su sencillez y profundidad:
si ya la Regla lo es, sencilla y profunda, este texto ayuda a caer
en la cuenta de que sus distintas visibilizaciones por el mundo
vivirdn el mismo espiritu. Con ese mismo objetivo, pensando
en el mundo lasaliano, esta concebido este trabajo. (El texto
de Taizé, Regla y unanimidad, se edit6 en varios otros idiomas a
partir de 1966).



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 189

Puede parecer muy poco y sin embargo es mucho. Parti-
mos de algo que en todos los lugares se acepta: en la vida,
en la religion, en la técnica, en la politica, las preguntas
son comunes; las respuestas, complementarias. Las res-
puestas son comunes en su intencién o en su esperanza
y en el area que sefialan para lo posible. No lo son en la
formulacion de sus respuestas.

Sobre esa base se puede construir un futuro compartido. En
cambio, cuando se rechaza la comunién de las cuestiones
o cuando se interpreta las cuestiones de manera opuesta,
no hay posibilidad de compartir ninguna respuesta. Aun-
que nominalmente se pertenezca al mismo cuerpo institu-
cional que parece interrogarse sobre su identidad. Cuando
esto se da, la institucion ha perdido el futuro.

Probablemente la Institucion lasaliana en su conjunto no
ha llegado todavia a esta situacion. Basta repasar el pano-
rama de los cinco ultimos Capitulos Generales respecto de
estos temas. No dispone de un lenguaje comun y por tanto
no puede ni comprender iniciativas locales de otro territo-
rio ni presentar las propias de un modo significativo.

Lo que sigue se presenta, por tanto, como la posible ar-
quitectura subterranea del lenguaje comun. O, lo que es lo
mismo, del futuro posible.

Procedemos en cinco pasos:
« Primero, agrupamos en tres ejes los seis temas de la Se-

gunda parte: asi vemos claramente que cada uno se va
configurando por su relacion con otro: [1.] Tres ejes.



190 Final: Un Sistema

« Después nos detenemos en una especie de comtn deno-
minador, como una constante que se da en todos ellos:
estan siempre en movimiento. Es [2.] Una constante.

« En tercer lugar, configuramos el Sistema, mostrando
que esa constante interna es el alma del conjunto: [3.]
El Sistema.

« El cuarto paso se reserva a una especie de garantia de
todo lo anterior: hace falta considerarse parte de un
conjunto en el que nadie es limite de nadie. Es [4.] Li-
mite vs. frontera.

« En ultimo lugar, a modo de ejemplario, enumeramos
algunas derivaciones concretas de todo esto: [5.] Breve
operativa.

Resulta un conjunto especialmente abstracto que acom-
pafiamos con algunos graficos.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 191

1. Tres ejes

Pues bien. En el proceso anterior, en la sucesion de las seis
constantes o criterios, aparecen tres ejes. Constituyen la
base del lenguaje de la identidad. Cargan de sentido y con-
tenido a nuestras palabras. Son:

« ante todo, el que se da entre la historia y la Nueva
Evangelizacion;

« después, entre la vocacion y la Mision, entre la llama-
da y el envio;

 y finalmente, entre interioridad e Institucion, entre
escuela y Comunidad.

Su combinaciéon permite detectar un sentido en el con-
junto de las visiones diacrénica y sincronica del proceso
vivido por la Instituciéon Lasaliana a lo largo de este siglo.
La configuracién que el conjunto adopta tras su juego es
el espacio en que pueden resolverse las grandes cuestiones
del futuro de la Instituciéon Lasaliana, en especial la de la
nueva configuracion de su Comunidad.

El primero:

Expresa la relacion entre el camino de la historia y el de la
mostracion o la revelacion del Misterio.

Historia <=3 Evangelizacion

Este primer eje recuerda que en un proyecto como el
lasaliano, historia y evangelizacion, se constituyen



192 Final: Un Sistema

mutuamente. Ocurre, en este caso, como en cualquier
otro. Todo resulta del entramado entre dos visiones: la de
cada proyecto y la de las dinamicas de su entorno. La his-
toria va mostrando las situaciones en la que se transpa-
renta su propia limitacion o su apertura al Misterio que
la anima. Por su parte la evangelizacion consiste, siempre,
en la expresion de ese mutuo asomarse de la humanidad
al Misterio y del Misterio a la humanidad. La escuela es la
mediadora de tal movimiento, el puente o la plaza donde
se encuentran.

Asi pues, ni hay historia sin expresion del Misterio, ni
evangelizacion sin la dindmica del tiempo. Atencion: sin
ese encuentro tampoco hay escuela cristiana.

Esto significa, sencillamente, que la expresion de lo que en
cristiano llamamos Palabra de Dios varia o se muestra de
diverso modo segiin los grandes momentos o tiempos de la
historia. Significa que, con el paso del tiempo, insensible-
mente, el rostro de Dios va modificAndose o encarnandose
en diversos modos sociales o humanos. Y significa que los
diferentes y sucesivos periodos histoéricos van elaborando
formas institucionales para expresar esa dinamica. Tales
formas institucionales son, por definicién tan coyuntura-
les en su expresion como duraderas en su sentido™.

76 Por debajo, la luminosa orientacion de W. Pannenberg,
interpretando la tradicion teoldgica protestante en los mismos
dias del Concilio, con su comprension de la Revelacion como
historia (Offenbarung als Geschichte, Gottingen, 1961).

77 Imposible silenciar en este punto la historia del monacato
egipcio, es decir, el origen de lo que llamamos vida consagrada,
con las diferentes modalidades que fue adoptando ya en sus
primeros siglos.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 193

Es evidente el alcance de estos temas en la configuracion
de la Institucién Lasaliana y, en particular, en la de sus
Comunidades: se trata de una institucion historica al ser-
vicio de la evangelizacion.

El segundo:

Se constituye por la relaciéon entre la vocacion y la Mision,
es decir, entre la llamada y el envio.

Llamada <«————3 Envio

Este juego expresa el eco de las apariciones del misterio en
la sociedad y en las personas. Asi, cuando tal o cual gesto
de la cultura de una época ofrece pistas hacia el miste-
rio de la vida, surge la conciencia de estar recibiendo una
llamada especial a sefialarlo. Y puede darse tanto en las
personas (indigencias de cualquier tipo), como en el con-
junto de la sociedad (mutaciones culturales, necesidades
educativas, etc.).

La vocacion responde a una necesidad humana, sea indivi-
dual o colectiva, como estamos insistiendo. La humanidad
necesita encarnar o visibilizar las manifestaciones de lo
que la trasciende y por eso profesionaliza a quienes dedica
a tal tarea. Es una constante de la humanidad, anterior a
todas las teorizaciones sobre el tema.

En cristiano esa llamada se interpreta como un modo es-
pecial de la presencia del Verbo de Dios en medio de los
pueblos. La vocacion, asi, es la continuidad privilegiada de
la presencia de Jesus a lo largo de los tiempos. La vocacion
hace de las personas ministros del Evangelio, gentes que



194 Final: Un Sistema

con su vida van mostrando los lugares de la manifestacion
de Dios.

Se entiende enseguida la relacién de este tema con el del
eje anterior: es el hecho vocacional lo que va expresando
en concreto la coherencia entre el caminar de la historia
y el menester de la evangelizacion. Por eso decimos que
el sentido final del hecho vocacional es la mostracion del
Evangelio, es decir, el servicio a los signos de Dios mas es-
pecialmente evidentes en cada época.

La vocacién, por eso, en si misma no consiste ni lleva a
hacer nada sino a expresar la realidad del Dios que llama
y que esta en el corazén de personas, pueblos y tiempos.

Y de nuevo tenemos que sefialar lo que todos vemos en
este asunto en relaciéon con la Institucién Lasaliana: su
configuracion se asienta en la llamada del Dios de la histo-
ria, de modo que su mision consiste en mostrar a los pue-
blos esa llamada, en el area concreta de la formacion de
las personas, en especial aquellas en las que el Misterio de
Dios se hace mas evidente, es decir, en los necesitados.

Y el tercero:

El juego de estos dos ejes lleva necesariamente al tercero:
la Comunidad y su alma.

Escuela <«—ouo-—3y Comunidad

En efecto: si la evangelizacion ha de suceder en la historia,
si la vocacion y la Misiéon surgen desde y para ese mis-
mo juego, se necesita que las personas y las instituciones



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 195

vivan en su corazon, sintonicen con su fuente. Deben vivir
en el espacio intimo donde se encuentran historia y Evan-
gelio (que es el nombre cristiano para el Misterio), alli de
donde surgen las formas sociales al servicio de la trascen-
dencia humana.

Aquel lugar ultimo es la raiz de la mediacion, es decir, de
la forma institucional en la que se manifiesta el encuentro
entre el Evangelio y la historia. Asi, tanto el espiritu de las
personas como sus protocolos compartidos deben reflejar
los modos de ese encuentro, so pena de invalidar la voca-
cion y la Mision.

Puede ocurrir, desgraciadamente, que se pierda esa cone-
xién o armonia con el corazdén de la historia, de modo que
todo se disuelva en apariencia, sea el Evangelio o la Mision.
Cuando, en cambio, esa armonia ocurre, toda la institucion
se anima desde una capacidad creativa sorprendente. La
profesionalidad mas excelente, asi, es el sintoma de que las
palabras de la identidad institucional estan llenas de vida.

Hay una garantia y a la vez una sefal de que las cosas son
asi: la forma compartida de vivir la vocacion. Y es en este
punto donde aparece definitivamente la correspondencia
entre los Signos de Dios en la historia y la calidad de las for-
mas institucionales de cualquier comunidad ministerial.

Desde hace al menos un siglo se ha ido haciendo evidente
un paso fundamental en el modelo humano o social. Es el
camino que lleva de la razén a la relacion. Lo hemos recor-
dado en los puntos 5 y 6.



196 Final: Un Sistema

Ayuda a ver cdmo, al principio de nuestro estudio, en las
paginas iniciales de la Primera parte, 1a Institucion Lasalia-
na configuraba su modelo comunitario desde la razon. Y
no podia ser de otro modo, por cuanto debia reflejar el cri-
terio de todas las instituciones sociales todavia en el cam-
bio de siglo entre el XIX y el XX. Poco a poco, sin embargo,
a medida que se evidenciaba en el mundo que la categoria
guia para entender el camino de la humanidad ya no era la
razon sino la relacion, el modelo mismo de comunidad iba
remodelandose, silenciosamente.

A lo largo de ese proceso iba mostrandose el progresivo va-
ciamiento de significado de la forma heredada de Comuni-
dad Lasaliana.

Hoy es evidente que toda la sociedad, toda la humanidad,
se rige por ese criterio. Somos por ser parte, que vivir es
convivir. Asi, a mediados del siglo pasado, en los Distritos
franceses naci6 y desde ellos fue difundiéndose por todo el
mundo la expresion ‘comunidad educativa’. Como algunas
veces suele ocurrir en la historia, fue un gran hallazgo.

Aquella expresion apuntaba a la necesidad de compar-
tir el proyecto educativo, de modo que se garantizara la
totalidad de cuanto se hiciera y a la vez capacitara a la
institucion para ampliar lo convencional tras la guia de la
pertenencia a una comunidad local.

Asi entendida y expresandolo ahora en el vocabulario de
los anteriores ejes, la comunidad era el rostro del Evange-
lio en este nuevo tiempo. Y lo sigue siendo, 50 o 60 afios
después. En ella se hace real todo el discurso de nuestra



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 197

Segunda parte y permite interpretar todos los avatares de
la Primera.

En esquema: 3. Llamada

5. Escuela

1. Historia 2. Evangelio

6. Comunidad

4. Envio



198 Final: Un Sistema

2. Una constante

Parece comprensible, y hasta evidente en ocasiones, la re-
lacion que se da entre los seis criterios, articulandolos en
los tres ejes que proponemos. Pero hay mas. En este caso se
trata de una semejanza estructural o de funcionamiento
entre todos ellos.

Se trata de algo asi como una tensiéon en su interior. Se
diria que en cada uno de ellos hay un equilibrio que nunca
puede ser ni largamente estable ni constantemente ines-
table. Segin como se sitian sus habitantes en su interior,
asi ponen significado en términos que otros habitantes es-
tdn también usando, aunque no coincidan exactamente
con el suyo.

Es una tension dialéctica. Su camino entre equilibrio y
desequilibrio permite a una Institucién sentirse viva, ca-
paz de dialogar con las condiciones de su entorno, en la
geografia y en la historia.

Todo depende de si cada uno de los temas se vive desde la
inercia o hacia el sentido.

Entendamonos: ambas realidades son imprescindibles. Las
dos. Necesitamos de la inercia y del sentido, como necesi-
tamos tener un desde dénde y un hacia donde. De ningin
modo podemos ser tan simples como para calificar de bue-
no lo relativo al sentido y malo lo relativo a la inercia. No.
Las instituciones, como todo ser vivo, necesitan las dos, en
una tension que les da vida. Lo que suele ocurrir es que en
momentos o en territorios, por la razén que sea, se cultiva
una sobre la otra.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 199

Entonces la Institucion se agota o se muere, sin pertenecer
ni a su tierra ni a su tiempo™.

Ha perdido la historia. Se reduce a una sucesion de ins-
tantes, anécdotas locales sin continuidad. No es. Solo esta.
En realidad, se pertenece solo a si misma. Esto, en tiempos
de estabilidad social, a veces no se percibe. En cambio, en
tiempos de inestabilidad se hace tanto mas evidente cuan-
to mas grande es la novedad social. Es cuando las institu-
ciones desaparecen o se recrean, cuando sienten su his-
toria o cuando encuentran que no la tienen. Es el camino
desde hace cien afios hasta hoy.

En el fondo es lo que va desde la Bula de 1725 a los dias de
su tricentenario.

Y resulta ldogico, porque la dialéctica significa fundamen-
talmente que las formas nunca son definitivas, hablando
en términos operativos. Tales ‘formas’ son conceptuales o
verbales (constituyen el discurso doctrinal) y estructura-
les (constituyen el discurso institucional). Como la histo-
ria muestra, en cambios de ciclo historico la sociedad debe
rechazar todo lo que por su rigidez impida el acceso a las
nuevas condiciones de vida. Es el horizonte de los llama-
dos desafios técnicos y de adaptacion, repetidamente cita-
dos en este estudio.

78 ‘Etre de son temps et de son pays* tomamos la expresion de la
formidable Circular del H. Irlide, el 6.1.1881, ya citada. El se
apropiaba de lo que podia en su momento ser un reproche de
la sociedad a la escuela lasaliana; lo asumia y proponia como
modelo, referencia, consigna.



200 Final: Un Sistema

Lo podemos ver en los tres ejes de este sistema, tal como
los acabamos de presentar y visibilizar en el grafico.

En primer lugar, si comenzamos por examinar la manera
de vivir la historia, encontraremos que todo oscila entre
dos lados o polos: por un lado, del proceso la insignifican-
cia, la inercia y la repeticion, o bien por el otro las cau-
salidades y los ciclos. Se comprende inmediatamente que
en toda institucion debe examinarse constantemente su
modo de percibir la historia, la historia general de los pue-
blos. De esa manera se comprende a si misma en funcién
de un momento y una situacion local, que ha de vivir en
dialogo con lo permanente y lo procesivo de la historia.

Asi aparece, poniéndole rostros concretos, la relacion de
la Institucion Lasaliana con la Administracion social de la
educacion.

Todo viene, como sabemos y debe reconocerse por todas
las partes, del hecho de que el Proyecto Lasaliano existiera
en la sociedad al menos un siglo antes de la constitucion
de la Administracion publica vigente hasta hoy. A princi-
pios del siglo XIX, cuando aparece la Administracion, el
Proyecto se integra en ella y asume la especifica funcion
de experimentacion y alternativa responsables. Y la Ad-
ministracion lo acepta dentro de ese planteamiento.

Es claro el alcance del tema en la configuracién de cada
uno de sus proyectos en esta coyuntura nuestra de la pri-
mera mitad del siglo XXI.

Correlativamente, en el caso de la Nueva Evangelizacion,
se entiende enseguida que todo depende de si la realidad



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 201

de Dios es concebida de hecho al margen o dentro de la
vida y la historia de los pueblos. Todo depende de si enten-
demos la Encarnacion de Dios, usando ahora un término
estrictamente cristiano. Si nos entendemos como rostro de
Dios, hijos suyos, su presencia y su Palabra, o si aislamos
determinadas palabras suyas méas alla de la vida concreta
de los pueblos. Es, de nuevo, el dificil equilibrio entre lo
inconmensurable de Dios, permanente, y cada una de sus
Palabras o sus signos, tal como lo entendemos en su Hijo
Jesus, hijo de mujer.

Seguramente el mejor de los ejemplos en cuanto a este
tema es el de los distintos modos de llegada del Concilio
Vaticano II a las diferentes areas del mundo lasaliano. Cla-
ve en su arranque y su desarrollo fue la sensibilidad con-
tenida en la expresion ‘signos de los tiempos’: es evidente
la diferencia en los modos de recepcién del tema segin los
territorios lasalianos, con las consecuencias esperables en
la configuracién de sus proyectos locales.

En segundo lugar, y en consecuencia, nuestra compren-
sion de la vocacion se jugara entre los mismos extremos o
polos. En este caso todo dependera de cdmo nos situemos
entre nuestra ilusiéon por responder y nuestra compren-
sién de que esa misma respuesta la pone nuestro entorno
en nuestro corazon. Es el Misterio de Dios, hecho persona
en nosotros y en nuestro entorno, quien se muestra y dia-
loga consigo mismo en nuestro interior: ese dialogo es la
vocacion. Por eso la vocacion oscila siempre entre la llama-
da y la iniciativa, propias o compartidas.

Es comprensible en este caso, como lo hemos hecho ver
en este estudio, que tiempos de cambio no sean faciles en



202 Final: Un Sistema

cuanto a una vivencia equilibrada del tema. Es compren-
sible, en tiempos asi, que la necesidad de implicarse en
la recreacion de las formas haga desdibujarse de hecho la
componente trascendente de la llamada. De ese modo la
operativa resultante puede obedecer mas a las fuerzas de
cada persona o proyecto que a la llamada de Dios que sitia
la fuente de los recursos en otro universo.

Es claro como esto afectard a las actitudes ante el man-
tenimiento y la renovacion de las formas instituciones en
cada proyecto.

Si miramos el sentido de la vocacion, es decir, la Mision, lo
volvemos a encontrar: esta vez es el subrayado en lo que
se ha mandado hacer o en lo que se hace. Es algo mucho
mas claramente dicho que vivido. En efecto, en la vida es
imposible, sin hacer dejacion de la propia responsabilidad,
renunciar a la propia iniciativa. Entonces, al cultivarla,
como es obligacion, es a veces muy dificil entender a quién
se responde con ella. Es decir, el examen de fidelidad en lo
que se hace: si se es fiel a la propia voluntad o a la que de
quien envia.

Lo mismo ocurre en la otra cara de la mision, es decir, en
la ceremonia intima donde nacen la iniciativa, el esfuerzo,
la resiliencia, la entrega, la creatividad. Aqui la tensién o
la dialéctica se dan entre la contemplacién y la accién, en-
tre la comunion con la realidad y el esfuerzo por transfor-
marla. Se comprende que muchas veces, sobre todo ante
la urgencia incentivada por la necesidad o por la codicia,
las Instituciones se guien mas por lo uno que por lo otro. Y
se comprende que en ocasiones se llegue al no va mas del



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 203

error cuando el propio interés institucional se viva como
fidelidad a la sociedad servida.

Es nuestro tercer eje. Con él recordamos cémo en los ulti-
mos afos —y no hay mas que hojear las tltimas Circulares
de los Superiores para verlo— se ha abierto paso con fuerza
el subrayado en la interioridad, en el silencio, tal vez inclu-
so en la contemplacién. Es signo de como esta Institucion
se encuentra un tanto incémoda en un discurso que es re-
cibido como si solo subrayara lo operativo. Correspondien-
do en ello con los movimientos de renovacion social, tales
textos o propuestas lasalianos reflejan lo que ocurre en el
mundo, con la llamada al recogimiento y el examen ante
los desvarios de la globalizacion™.

Por eso en la Comunidad esta la piedra de toque final, el
definitivo criterio de todo lo anterior. En este caso todo
depende de como se vivan en cada momento, en lo mas
cercano, las tensiones entre organizaciéon y Comunidad,
pertenencia y eficacia. Segin como se viva la relacion dia-
ria dentro del proyecto local se orientara la percepcion de
todos los demas factores de este sistema. Por eso afirma-
mos que la manera de vivir la comunidad es el criterio
definitivo de como se perciben todos los demas factores,
desde la historia hasta la misién. No puede sorprendernos.

79 Desde hace un siglo es como un estribillo que periédicamente
repiten los analistas sociales: la reduccidon del alcance o del
valor de las palabras y las instituciones hacia lo operativo o
lo inmediatamente comprensible. Es una literatura abundante,
en todas las lenguas y en todas las culturas. A modo de ejemplo,
en estos Ultimos afios, citamos la obra de Byung-Chul Han, en
concreto su reciente Vita Contemplativa, Berlin, 2022.



204 Final: Un Sistema

Si, como fondo de estas tltimas afirmaciones, proyectamos
la dindmica del dltimo siglo de la Modernidad en cuanto a
las instituciones sociales, encontraremos todo esto fuerte-
mente reforzado.

Como hemos sefialado una y otra vez, el movimiento des-
de la Comunidad hacia la organizacién, entendidas ahora
como grandes categorias sociales, es el contexto general
de cuanto ocurre a las Instituciones como la Lasaliana.
Todas ellas, en efecto, nacidas en tiempos de cristiandad
o al menos en voluntades muy expresas de cristiandad,
necesitan asumir que esa gran referencia ha desaparecido
no solo de su entorno, sino también de su interior, si po-
demos hablar asi.

‘Su interior’ significa la configuracion concreta de la comu-
nidad en respuesta o en relacién con el entorno social que
recibe su presencia y su Mision. Logicamente esa configu-
racion necesita modificarse o cuando menos ser consciente
de que, si no lo hace, sigue presentandose como algo que
responde a los tiempos en que la sociedad tenia mas de Co-
munidad que de organizaciéon. Y que, por lo tanto, todo su
discurso identitario esta yuxtapuesto al discurso social.

Al final resulta que la conciencia de la dialéctica de la vida
es la clave para que el futuro llegue a las instituciones: es
el sintoma de que la Comunidad se sabe animada por algo
mas grande que ella. Si se mira bien, tampoco hay en esto
una gran novedad: desde hace mas de medio siglo en la
Instituciéon Lasaliana se ha hecho un espacio de honor el
término ‘itinerario’.

Expresa precisamente esta tension, hecha fidelidad.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 205

3. El Sistema

Esta manera de interpretar los pasos de nuestra Segunda
parte muestra que entre los seis criterios hay una dindmi-
ca que puede constituirlos en Sistema. Tal Sistema, si real-
mente damos con él, debe contener orientacion suficiente
respecto del presente y el futuro de nuestra Institucion.

La dinamica se muestra al comprobar que, si bien hay un
primer eje y un segundo y un tercero, el proceso no se limi-
ta a que el segundo se deduzca del primero y el tercero del
segundo. Y se puede decir lo mismo respecto del conjunto
de los seis apartados. En realidad, cada uno se concreta en
el siguiente, de modo que el siguiente es el rostro visible o
la realidad del anterior. Asi, la evangelizacion, por ejemplo,
se visibiliza sucesivamente en la llamada y en la Comuni-
dad. El tercer eje, igualmente, concreta el juego entre la
historia y el Evangelio.

Y observamos que entre todos ellos aparece no una dina-
mica sucesiva sino circular o reciproca multiple. Es como
un conjunto que hace a la vez mas rica y mas dificil la in-
terpretacion de cada uno de sus momentos. Mas que cir-
cular, sin embargo, deberiamos hablar de ‘espiral’, que es lo
que deviene un circulo interior cuando es atravesado por
el tiempo, la historia, la fidelidad, es decir, a medida que va
constituyendo el itinerario, personal o institucional.

En efecto, esa especial circularidad se anima desde la dia-
léctica entre inercia y sentido, en cuanto que esa dialéctica
es el modo de percibirse y responderse a todos los estimu-
los de la vida. Es como la sangre de la vida o el espiritu de
las instituciones, en todas sus dimensiones. Y es la causa



206 Final: Un Sistema

de que hablemos de visiones sistémicas, en antropologia
como en ciencias sociales. Tal vez, incluso, en la considera-
cion teoldgica de la realidad.

Por eso, si en estas reflexiones se pudiera hablar de antes
y después o de primero y segundo, diriamos que todo co-
mienza con la doble conciencia del misterio de la historia y
del Evangelio. Luego, en respuesta, se van configurando las
Instituciones que lo visibilizan. Parece légico. Y al hacerlo
asi, al expresar asi el flujo de la vida que circula entre los
seis conceptos que hemos mostrado en la Segunda parte del
estudio, caemos enseguida en la cuenta de que al llegar al
sexto paso estamos de nuevo en el primero. Solo que ahora
nos encontramos considerando la realidad con una pro-
fundidad que antes no teniamos.

Se entiende mejor si nos atrevemos a expresar cada uno
de los tres ejes en un solo concepto, como si redujéramos
a tres los seis conceptos de nuestra reflexion. Haciéndolo
asi, después del razonamiento anterior, se percibe mejor la
hondura y la tarea que se contiene en cada uno de ellos.
A la vez se entiende la pérdida que supone una considera-
cion no dialéctica de tales términos.

Seria algo asi:

« el primer eje, que agrupa historia y Evangelio, podria
decirse Este mundo;

+ el segundo, que agrupa llamada y envio, podria decirse
Consagracion;



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 207

« vy el tercero, que agrupa escuela y comunidad, podria
decirse Pertenencia.

‘Este mundo’, ‘Consagracion’, ‘Pertenencia’: es, de nuevo,
muy clara su proximidad al sistema que en la Institucion
Lasaliana aparecio en el Capitulo de 1966-67. Entonces se
dijo Consagracién, Comunidad, Misiéon (en los ultimos
anos se ha convertido en ‘fe, servicio, comunidad’). Y asi
sigue en la tltima version de la Regla de vida de la comuni-
dad lasaliana. Ahora volvemos a encontrarlo e, insistimos,
no es por habernos empefiado en que apareciera.

S &

Historia Llamada
Evangelio Envio
Este mundo

Escuela
Comunidad
Pertenencia



208 Final: Un Sistema

Parece claro que la Consagracion ha de entenderse como
el juego Llamada-Transparencia de Dios. Igualmente, que
Comunidad se corresponda con el juego Escuela-Comuni-
dad. Y que la relacion entre el Evangelio y la historia sea el
horizonte de la Mision.

Pues bien: ‘Este mundo’, ‘Consagracion’ y ‘Pertenencia’ tal
como los emparentamos, son claramente conceptos de sig-
nificado circular, reciproco.

La ‘Consagracion’, por ejemplo. Surge de una pertenencia
y lleva a crecer en ella, en un momento y espacio deter-
minados. La Llamada no solo viene de fuera de cada per-
sona, sino que lleva a esa persona hacia su entorno, como
si tuviera que devolverla o convertirse en su eco y debiera
hacerla resonar alli donde parecia haber nacido.

‘Este mundo’, igualmente, no es algo que esta ahi, movido
por fuerzas inerciales, a modo de un gigantesco automatis-
mo que solo responde a sus leyes. Hablar de ‘este mundo’
es referirse a algo propio de quien habla, que por su par-
te contribuye a modelarlo y vive respondiendo consciente
o inconscientemente a las dinamicas que le llaman desde
fuera de si. Cada persona recibe y a la vez construye ‘este
mundo’. Se inscribe en los procesos que encuentra y dialo-
ga con ellos, de tal modo que al cabo de los siglos se ve que
apurd las posibilidades sugeridas por una inercia que pare-
cia autonoma pero resulté que necesitaba ser participada.

La participacion o la ‘Pertenencia’, en suma, engloba todo
lo demas, le da sentido. Es la categoria (si podemos usar
este término) por excelencia, el espacio madre de todas las
demas. Expresa la unidad de todo, la misteriosa unidad



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 209

de tiempo y espacio en la que ambos quedan superados.
Por eso desde el principio los signos mayores de la huma-
nidad son formas diversas de la pertenencia: el lenguaje,
el trabajo, el pensamiento, la organizacion, la religion, el
parentesco, la moral, la estética...

Este modo de considerar los tres ejes o los seis pasos ante-
riores, nos lleva a caer en la cuenta de que sus respectivas
definiciones son como un didlogo inacabable.

Y esta puede ser precisamente su aportaciéon maxima en
el devenir de nuestras instituciones. Asi concebidas, estas
tres definiciones nos sitian ante un futuro radicalmen-
te nuevo respecto de los imaginarios de hace tres siglos.
Suponen un cambio en el modelo. Expresaban primero la
vida de organismos concebidos segiin modelos racionales
al servicio del Evangelio y contra la pobreza en esta so-
ciedad. A lo largo de este siglo, como vemos en nuestro
estudio, hemos ido pasando a modelos relacionales, igual-
mente al servicio del Evangelio y contra la pobreza.

Es un conjunto nuevo en el que la Institucién —su organi-
grama y su credo— no se define por su suficiencia sino por
su pertenencia. Este es el cambio.

Lo estamos viviendo ya.

Es asi, aunque debamos reconocer que muchas veces lo vi-
vimos en yuxtaposicion con un credo y un organigrama
que imaginamos de otro modo a como realmente son. No
nos escandalizamos ni descorazonamos porque, por cho-
cante que parezca, no es una situacion nueva. Esto de la
distancia entre lo diario y lo tedrico es algo que todas las



210 Final: Un Sistema

instituciones viven en un momento u otro de su historia.
Su discurso identitario no alcanza a decir quiénes son,
pero lo repiten como si lo hiciera. Si no desaparecen en
esa esquizofrenia es por su cardcter inconsciente, es decir,
algo no reflexionado. Con el paso del tiempo la incomodi-
dad que suscita va modificando tanto el discurso como los
organigramas.

Dos ejemplos: profesar la huida de este mundo y vivir sir-
viendo al mejoramiento de este mundo; o, también, el ca-
mino de los tltimos diez Capitulos Generales. No requie-
ren comentario.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 211

4. Limite vs. frontera

Una palabra final sobre la naturaleza de los criterios y los
modelos, en este discurso.

Desde un principio hemos tratado de comprender, es decir,
abarcar el alcance del término ‘Comunidad Lasaliana’. He-
mos querido definirla, ponerle limites (es lo que significa
‘definir’). Pues bien: ahora, al acabar, podemos decir que
no, que no ponemos limites ni a ‘comunidad’ ni a ninguno
de los términos emparentados con ella. El proceso de la re-
flexion nos ha ido llevando, insensiblemente a reemplazar
el término ‘limite’ por el de ‘frontera’ 8

Entendemos que esa oscilacion es el mejor reflejo de todo
nuestro estudio.

A lo largo de la Segunda parte se ha querido tener en cuen-
ta ante todo la dinamica de la historia de la Institucién
Lasaliana en el tultimo siglo. Se ha examinado o al menos
evocado diversos momentos de su itinerario tratando de
encontrar bajo las anécdotas los caminos de la historia, el
devenir de las formas sociales.

Ha tratado también de tener en cuenta las diversas his-
torias locales en las que durante las dltimas generaciones
han ido surgiendo nuevas formas de Comunidad Lasalia-
na. Ha evocado personas, procesos, lugares, ritmos, y ha
sefialado respetuosamente los interrogantes que surgen
ante las diversas situaciones.

80  Hemossefialado este tema en el comentario de nuestro segundo
criterio, La Nueva Evangelizacion.



212 Final: Un Sistema

Ha pretendido concretar esas sensaciones en un esbozo de
Sistema, con la sucesion de los seis lugares de la reflexion
de la Segunda parte. Y siempre ha encontrado el problema
de los limites, es decir, la dificultad de acomodar las for-
mas heredadas a las nuevas situaciones.

Por eso ahora, en esta casi altima pagina, presenta un
cambio de vocabulario. Propone considerarlo todo no des-
de los limites de algo sino desde sus fronteras.®

‘Limite’ es un concepto para sefialar hasta donde se pue-
de llegar, que es a la vez el momento mas alla del cual no
se puede ir. ‘Frontera’, en cambio, solo inicialmente pare-
ce decir lo mismo. La frontera dice hasta donde se llega,
pero anade que alli donde cada quien acaba, alli mismo
comienza otra realidad. Es una realidad desconocida o por
lo menos no propia, pero una realidad.

La frontera sefiala que al otro lado hay algo. Para el limite
al otro lado no hay nada. La frontera invita a pensar si ha-
bra o no alguna manera de contactar con el otro lado, con
el otro ente o realidad. El limite no puede hacerlo porque
entiende que mas alla de su propia realidad no hay ningu-
na otra.

81 De Wittgenstein, especialmente en su Tractatus logico-
philosophicus, tomamos el término ‘limite’. De Trias, presente en
toda su obra, el término ‘frontera’ (ver, por ejemplo, Ciudad sobre
ciudad). Sin embargo, la interpretacion de la relacién entre ambos
conceptos, tal como se presenta en estas paginas, es cosa nuestra.
Es la perspectiva desde la que se escribe Palabras como pdjaros,
reflexiones sobre la nueva comunidad de las escuelas cristianas: una
misma realidad puede tener distintos nombres, como hipotéticas
aves que fueran de un territorio a otro. (Eds. SPX, Madrid, 2006).



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 213

El limite representa el talante de una vision de la reali-
dad desde su comprensibilidad. Por eso en esta vision se
necesita clarificar con precision las distintas ‘areas’ de la
realidad. Solo asi se puede circular entre ellas, organizar-
las y rentabilizarlas. Es la seguridad que dan los limites,
porque en su interior todo debe estar claro, ser comprensi-
ble. En cambio, cuando la vida se considera desde la 6ptica
de las fronteras, no se vive siempre confortablemente. La
existencia de fronteras, en efecto, habla de algo por defi-
niciéon inalcanzable o trascendente respecto de este lado
de la frontera. La frontera, asi, mas que al confort lleva a
la esperanza o a la desesperanza, segin se considere como
algo permeable o0 no.

Empleando un distingo que hemos mencionado ya en este
estudio, ‘limite’ es un concepto propio de la organizacion;
‘frontera’ se refiere o puede referir a la Comunidad.

En efecto, ‘Comunidad’ significa un conjunto de fronteras
permeables, a la vez mantenidas y a la vez desaparecidas.
Cada miembro de una comunidad es una persona, respon-
sable, capaz de iniciativa; y a la vez es parte de otras, que
le capacitan para ejercer responsablemente y son el desti-
no principal de su responsabilidad. Cada persona es lo que
es precisamente por pertenecer a otra u otras. La perte-
nencia produce a la vez el singular y el plural de los verbos.

Desde ese punto de vista se hace enseguida patente que,
segin se acepte un término u otro, la comprension de la
Comunidad Lasaliana es del todo diferente. En cada una de
las perspectivas las palabras y los gestos tienen otro alcan-
ce. Tan otro que en realidad solo desde el vocabulario de
frontera podemos hablar del paso de una comunidad a otra.



214 Final: Un Sistema

Se entiende asi como, a lo largo de toda la reflexion de este
estudio, nos hemos estado proponiendo la conversion del
limite en frontera.

Este estudio se basa en el convencimiento de que, en pa-
ralelo al paso de la razon a la relacion, caracteristico de los
tiempos finales de la Modernidad, se ha dado en nuestras
instituciones la conversion de los propios limites como
fronteras. Asumir esta doble conversiéon —histoérica e inti-
ma— es la condicion del futuro.

Siempre queda, de todos modos, la gran cuestion de en vir-
tud de qué podemos proponer ese paso. O especificamente,
en virtud de qué se puede proponer semejante conversion
de los modelos de consagracion y vida de comunidad. Tie-
ne una respuesta, como también es evidente: en el Sefior
no hay limites ni fronteras, porque somos en El.

Necesitamos sentir el alcance de la pregunta, es decir,
aceptar la fuerza con la que surge en todos los lugares la-
salianos: una cosa es que el discurso suene agradablemen-
te y otra que sea verdad.

No podemos en efecto desnaturalizar la Comunidad here-
dada aceptando una salida falsa, un sucedaneo (ersatz, sus-
tituto, como se decia en psicoandlisis). Estamos hablando
de instituciones tan venerables, fundamentadas, fecundas
y de larga historia como las diversas formas de vida con-
sagrada. Puede sonar como un insulto, ofensa, liberarse de
todo ello con el alegre distingo de nuestra conversion del
limite en frontera.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 215

Todo lo contrario: necesitamos personas y grupos capaces
de asumir la coyuntura de la Nueva Evangelizacion, cons-
cientes de que el Sefior sigue hoy actuando aquello que el
sefior De La Salle indicaba en sus Meditaciones para el Tiem-
po de Retiro sobre la actualidad de la Providencia de Dios y
la presencia de Jesus en esta comunidad.

Y no va a ser facil. Sencillamente: no es nada facil asumir,
aqui y ahora, el papel de fundadores de esta Comunidad.

Desde esta respuesta podemos repasar las tesis o princi-
pios derivados de los tres ejes, tal como los hemos inter-
pretado parrafos arriba: entonces encontraremos su ver-
dadero alcance. No muestran un panorama cémodo, pero
si fundamentan la esperanza que ofrecen.

En coyunturas como la que hoy vive la Comunidad Lasalia-
na aparecen distintas maneras de ser o diferentes lugares
donde estar. A la luz del discurso de limites y fronteras, se
ve muy bien que no se trata de ser una cosa u otra, estar
en un lugar o en otro. No se trata de ser algo en vez de otra
cosa, ni de estar en un sitio en vez de en otro. Es mucho
mas juicioso estar en el propio lugar y en el propio ser te-
niendo en cuenta que hay otros, otros lugares y otros seres.

Asi vivimos lo que somos desde la perspectiva los demas,
es decir, desde la perspectiva de la totalidad. Y entonces,
la semilla del futuro va surgiendo por todas partes y poco
a poco.



216 Final: Un Sistema

5. Breve operativa, a modo de ejemplo

A partir de este enfoque y con la obligada cautela critica
de este tipo de estudios, podemos ahora proponer una se-
rie de pistas pensando en la mejor operatividad del ante-
rior discurso.

Es una labor que se relaciona directamente con cualquier
esfuerzo de programacion o de orientacion dentro de la Co-
munidad Lasaliana. Es, por ejemplo, la interpretacién que
fundamenta el Cédigo interno de vida en la comunidad de
los Hermanos, su Regla, tal como se estructura desde 1986.
Lo hemos hecho notar ya varias veces.

En su momento hicimos notar como, desde esa fecha, la
Regla de la vida de los Hermanos esta estructurada en tor-
no a las tres dimensiones de su identidad (consagracion,
comunidad, mision): las tres han proporcionado el Sistema
desde el que interpretar la realidad posible y asi han que-
dado plasmadas en las sucesivas revisiones habidas desde
entonces. Cuando, finalmente, el Capitulo de 2014 recibi6
la propuesta de texto elaborada por la Comisién corres-
pondiente en 2012, asumi6 de nuevo esta perspectiva sis-
tematica y estructurd su reflexion desde el enfoque que
estamos proponiendo.

La Comision, el Capitulo y el Consejo General hicieron el
mismo camino que este estudio: asumieron un sistema y
trataron de ver su operatividad. Entendieron que cada una
de las dimensiones de la comunidad lasaliana era deudora
de las demas y desde ahi formularon el cédigo de vida de
la comunidad.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 217

En el altimo de los apartados de nuestra Primera parte he-
mos comentado los resultados de aquel trabajo, tan suge-
rentes. Por esa razon este estudio, tras una reflexion seme-
jante, pero sin la preocupacién de llegar a ningiin c6digo
de vida sino buceando en sus fundamentos, propone las
pistas siguientes.

Son algo situado a medio camino entre el Sistema propia-
mente dicho y el articulado operativo. Expresan los crite-
rios o principios que se derivan de los ejes del sistema y
enuncian los principios que subyacen al articulado.

Asi, entre el Sistema orientador, que se percibe mas razo-
nadamente, y los protocolos concretos, que han de formu-
larse sobre todo en cada lugar, aparece no solo el puente
que une ambos extremos sino un espacio que lleva a otras
concreciones, nuevas o diferentes.

Estas pistas, igualmente, pueden ayudar a ver tanto el va-
lor como la debilidad, de lo que la Comunidad Lasaliana se
propone. Es, de todos modos, un momento indispensable,
que condiciona el valor creyente de la operativa posible.

Del primer eje, ‘signos de los tiempos’/Nueva Evangeliza-
cién, encontramos:

 vivirlo todo desde la pluriformidad y la armonia:
atender simultaneamente a las dinamicas del sector o
territorio y a las del conjunto, de modo que se viva la
diferencia dentro de una sola vision global;

o esto permite llegar a propuestas comprensibles en
todos los territorios;



218

Final: Un Sistema

configurarse en funcion del entorno concreto, de
modo que todo se haga desde la pertenencia local,
siempre dentro de la vision general de la historia;

o esto permite la definitiva garantia: la fidelidad y el
realismo;

configurarse preferentemente en funciéon de las mar-
ginaciones dentro del territorio concreto, es decir, desde
los espacios sociales (personales o sectoriales) en los que
la carencia se hace mas manifiesta y mas claros los sig-
nos de los tiempos;

o esto permite estar siempre en contacto con los limi-
tes de los modelos culturales propuestos a la socie-
dad.

Del segundo eje, la Llamada y la Mision:

Dios es el primer agente de la consagracion: consagra
y ofrece la capacidad de responderle;

o esto permite fundamentar y orientar el Proyecto La-
saliano desde coordenadas que trascienden todos los
resultados medibles;

la sintesis espiritu de fe/espiritu de celo es siempre
imprescindible, y mas en tiempos de cambio histérico,
de modo que la fidelidad a la consagracién no se reduz-
ca a un compromiso sin trascendencia;

o esto permite una vision de la realidad profundamen-
te gratificante y fecunda;



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 219

la Comunidad es el primer depositario de la Llamada
y la Mision lasalianas: es cometido suyo acompanar e
ilustrar el itinerario de sus miembros;

o esto permite garantizar el criterio definitivo del com-
promiso vocacional.

Del tercer eje, la interioridad y la institucionalizacion:

el criterio fundamental que configura la Comunidad
es su naturaleza de Signo de Dios: desde ahi se dis-
tingue entre el sentido y la forma de los vinculos en
nuestro contexto de Nueva Evangelizacion;

o esto permite afrontar de manera nueva la teologia de
la Consagracion;

en este momento de la historia, es cometido prin-
cipal de la Comunidad cuidar la formacion de sus
miembros en la fidelidad, es decir, el continuo enri-
quecimiento de la conciencia, superando cualquier mi-
metismo o incluso domesticacion;

o esto permite relacionar Comunidad y formacion, su-
brayando su aspecto de permanente y de autocom-
prension.



220 Final: Un Sistema

. . *Vivirlo todo desde la pluriformidad y la armonia.
Historia y * Configurarse en funcién de un territorio concreto,

AENEIPEE I dentro del conjunto de la red.

* Configurarse en funcién de las marginaciones.

*Dios, primer agente de la consagracion.
*La Comunidad, su primer depositario.
* La sintesis espiritu de fe / espiritu de celo.

(ET) ELERY,

Mision

L dlodleEl RS« L2 Comunidad se define como Signo de Dios.
Institucion * La formacién en la fidelidad.

Una observacion: estos principios o tesis no son los Gnicos
que pueden derivarse de las claves de nuestro Sistema. Muy
probablemente, cuando la reflexion haya llevado a alguien
a emparentar estos parrafos con tal o cual situacién que le
sea muy proxima, le nazca en la conciencia una formulacién
nueva. También probablemente encontrard que no se limita
a reflejar uno de los ejes, sino que participa en los demas.

Exactamente como los redactores de la Regla de 2015, que he-
mos recorrido en el tltimo apartado de nuestra Primera parte.®*

82  Cfr. Primera Parte, 3. Refundar, 3. 2015: una revision obligada.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 221

Epilogo:
Tres siglos despues

...Ias ‘aves errantes’. Son aves que no siguen
las rutas migratorias habituales. Algunas
personas se refieren a estas aves como las
que de manera fortuita pierden su rumbo.
Pero en biologia, las aves errantes tienen
una funcion muy especial. Amplian los
espacios conocidos para obtener comida y
otras ventajas esenciales, y van mas alla de lo
conocido por la bandada. Es un elemento muy
importante para asegurar la sostenibilidad de
la especie. Se les puede llamar aves errantes,
pero también son esenciales para asegurar la
supervivencia a largo plazo.

2022. Capitulo General. Mensaje final 3

Tres siglos después de aquella Bula tal vez estamos en me-
jores condiciones que sus contemporaneos para interpre-
tar aquello que aprobaba.

83 Palabras finales del Mensaje del Consejo General en la Circular
sobre el Capitulo General de 2022, del mismo afio. Circular 478.



222 Epilogo: Tres siglos después

En aquel momento lo aceptaba y confirmaba, evidente-
mente, pero podemos preguntarnos si lo expresaba en un
lenguaje que respondia al presente que estaba viviendo
aquella comunidad. A partir de lo que hemos ido viviendo
en el ultimo siglo de la historia lasaliana, se puede en efecto
pensar que la expresion respondia a otro contexto, como era
el medieval respecto del moderno.

Tal vez la Bula estaba denominando con lenguaje del siglo
XIII lo que se instalaba en el XVIII.

Y eso tal vez se debia a que el lenguaje teoldgico de comien-
zos del siglo XVIII en muchos ambientes seguia siendo el
del siglo XIII. De modo que cuando aquel lenguaje mostra-
ra su limitacién, fuera entrando en crisis toda la teologia
expresada con su ayuda. Esa crisis ha sido el protagonista
oculto de nuestro estudio.

Por esto decimos que mirar la Bula desde nuestro presente
—el XXI— puede permitirnos afirmar que se aprecia mejor
su valor y su posible limitacion: reconocia el valor y la no-
vedad de lo que aprobaba y a la vez lo vestia con un traje
que podria acabar ahogandolo. Su historia de tres siglos
obliga, cuando menos, a preguntarlo.

Parece logico afirmar que la Bula situaba la nueva insti-
tucion en un marco fijado desde Trento. No podia ser de
otra manera. Por eso debemos preguntarnos si aquel mar-
co respondia al agotamiento de un modelo o al nacimiento
de otro. Y asi valorar su intencién ademés de su forma.

El estudio que cerramos con este Epilogo nos permite
avanzar una respuesta.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 223

Hoy nos parece que aquel marco estaba configurado desde
la equivalencia consagraciéon = huida del mundo, es decir,
desde el menor aprecio de la vida de la sociedad en general.
Era comprensible, desde la herencia recibida de la Gltima
Edad Media y el cimulo de errores y aciertos del siglo XVI
europeo. Asi, queriendo subrayar la especificidad y la bon-
dad de un modo de vida, se subrayaba su oposicién a otro,
no su propia identidad. Esto habia de ser un déficit casi
mortal para los siglos que siguieran.

Esta perspectiva es crucial ante el presente y el futuro in-
mediato.

Hoy podemos afirmar que aquella oposicién producia dos
efectos negativos, si bien en aquel momento no se aprecia-
ba asi. Primero situaba a uno de los opuestos por debajo
del otro, segiin su proximidad mayor o menor a la vida de
la sociedad. Y, segundo, en el caso de uno de los dos lleva-
ba a convertir sus manifestaciones en fines en si mismos.
Este segundo efecto expresa la funcion que asumieron los
votos, en concreto la llamada triada.

Pues bien: al solicitar el reconocimiento romano, los Her-
manos no pensaban en ella. Sabemos que la incluyeron
a propuesta ajena, para facilitar lo que buscaban. Y que
lo hicieron, como era propio de su época, desde una com-
prension defectuosa de su sentido.

Tres siglos después, si acertamos a superar de este modo
el corsé de la aquella triada y observamos a la comunidad
solicitante, encontraremos seguramente que la consagra-
cion ‘religiosa’ no se especifica por los votos sino por otra
cosa. Porque la Bula nos habra hecho caer en la cuenta de



224 Epilogo: Tres siglos después

una equivalencia indebida o abusiva entre el ministerio de
aquella comunidad y la triada.

La Bula nos asoma al sorprendente modo de vivir de los asi
‘consagrados’. Es el sintoma definitivo: sorprendian, sor-
prenden, entonces y ahora. Sorprendian por lo chocante de
su comportamiento, por lo desproporcionado de sus com-
promisos, por su capacidad de remitir mas alla de todo lo
razonable o comprensible. Primer momento, la sorpresa.

Si llegamos a verlo, estaremos definiendo la llamada ‘vida
consagrada’ por su valor de Signo. Porque ellos si se creian
‘consagrados’. Segundo momento, la sospecha: qué puede
haber detras.

Esta si es una equivalencia adecuada: la que se da entre
la sorpresa y la evocacion de su causa o de su raiz, es de-
cir, entre la sencilla vida de aquella comunidad y el excep-
cional Signo de Dios que constituian sus escuelas. Con la
Bula habremos encontrado que el signo, o el Signo, brota
siempre en lo desproporcionado del vinculo que une a una
persona o grupo de personas con aquellos a los que atien-
de, en los que piensa, a los que pertenece, por los que se
desvive. Esa era, es, la comunidad de los Hermanos de las
Escuelas Cristianas. Tercer momento, el asombro.

Sorpresa, sospecha, asombro: por eso podemos afirmar que
la Comunidad les consagraba, les consagra.

Unir asi Comunidad y Consagracion significa que damos
a la Comunidad el papel que en la Sagrada Escritura se
atribuye a Dios, que unge o consagra al Hijo. El le envia a
su pueblo y al mundo para que sea su testigo. El hace del



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 225

Ungido su Mesias, su Signo de Salvacion para los pueblos.
Es exactamente la Comunidad, su definicion altima.

En ella encontramos que el vinculo es la fuente del Signo.
Sencillamente: porque no hay razén —razén humana, se
entiende— para un vinculo semejante. Solo la fe en estar
siendo respuesta al plan eterno de Dios, solo esa fe es capaz
de mantener ese vinculo, con lo cual se convierte en Signo.

Es un proceso muy natural. Como decimos, comienza en
la sorpresa por lo anormal del modo de vivir; sigue por la
justificacion de tal anormalidad por la fe en un Dios que
llama y vive en aquellos que se creen llamados a esa vida;
y concluye con la conversion de aquel grupo en Signo vivo
de la excepcionalidad de Dios. Y todo ello en medio de un
quehacer secular, en cuyo seno cabrian personas identifi-
cadas por el compromiso compartido y no por otra cosa.
Esa habia sido la manera de vivir de los solicitantes del
reconocimiento romano de 1725. Precisamente esa.

Pero en 1725 la Bula no podia expresarse asi.

En 2025, tres siglos después, a la vista del itinerario de los
ultimos 100 afios de esta Institucion, podemos aceptar que
su lenguaje hoy seria otro. Por eso decimos que, si acerta-
mos a leerla desde este punto de vista, es decir, traducién-
dola desde estos dias nuestros, entonces la Bula suena de
otra manera. Y tanto ella como las Letras Patentes llegan
a parecer documentos muy vivos. Ayudan a ser testigos
de un momento intensamente creador. Con ellos nacia un
modo nuevo de vivir la consagraciéon bautismal.



226 Epilogo: Tres siglos después

No sabemos si ellos lo percibian asi. Seguramente su fun-
dador si, y asi se explicaria su poco compromiso en con-
seguir aquel reconocimiento. Seguramente él si se daba
cuenta de que estaban creando algo que no existia y que
necesitaba un nombre nuevo. Pero tampoco él lo conocia,
de modo que le parecié mejor dejarlo todo en una especie
de no tiempo.

Hora es de mirar estos tres siglos y recoger el nombre que
nos estan diciendo. Tarea nuestra es imaginar qué 18 arti-
culos presentariamos hoy para conseguir una nueva Bula
que expresara lo que pretendia aquella primera.

En el ultimo Capitulo General habia tal vez tantas nuevas
versiones para aquellos 18 como capitulares. Su disparidad,
sin embargo, podia ser mas aparente que real: todo depen-
dia de su conciencia de las raices del presente lasaliano.

Estudios como este podrian ayudar difuminar la primera
y crecer en la segunda.



De una comunidad a otra | 2.La arquitectura interior 227



Indice general de los
dos volumenes

PreS@NUEACION ............ccooevvevcerrrcceseeneeesssensscesssnssssessisssssesssssesssesse 11
Primera parte: un siglo de seiiales........n. 19
Tres etapas en la emergencia de un modelo nuevo.................... 20
Primer tiempo: reStaurar. ... 3l
1. Dos Circulares y un Prologo.............coovvincroncrenncrenceinerinenens 34
2. En los acontecimientos de 1904 ............cocovvmermernecnernecirecenecnns 39
3. Medio siglo después, otra vez las Reglas.............cccccoeconeevrineunn. 61
Segundo tiempo: FENOVAL ............eeeererrrrrsssiesseeerresns 83
L. Una Declar@cion..................weveonnvcesercissiissssissesissssinsssennns 85
2. La Fraternidad Signum Fidei .........cccooovnecnnimnincncnineine 104
3.1986: compartir la Mision (1) ......c.cooovemeencneeneneenenerecneeeees 129
Tercer Tiempo: refundar ... 147
1.1993: compartir 1a MiSion (2).......ccocovemeemerneeneeenecerneinciseeneens 149
2. La Asociacién y la educacion de los pobres............cccoconvuunceen. 163
3. 2015: una revision obligada..........cccoocveeoneinernecrecneiecneenen. 182

PANOTAIMMICA ... eees e e s sse s ssseesseseesesens 202



Segunda parte: la arquitectura interior ... 19

Los ejes de l1a nueva Comunidad ..o 20
SIS CItEIIOS............ooooooeeeeeeeeeeeeeseeeee s 39
1. Una Institucion en la historia.............ccccooeeievieveecciereee, 44
EN 018 €POCA, ST ittt 59
2. La Nueva Evangelizacion ... 62
EN QUE TGLESIA coooueereeieeiecceciecitisse e eieninns
3.La Llamada......................
El P1an de Di0S ..ottt se s senaesas
AL ELENVIO .o
El Misterio del Signo.....
5. La Escuela Cristiana
El MisSterio INtimo. ..ottt
6. La Comunidad de la Escuela Cristiana............c.cccccceooevvrrernennenee. 152
As0ciacion, aYer ¥ ROV ..o 176
FIinal: un SIStEMIA ... ssssennns 186











