
Pedro María Gil  

De una  
comunidad  
a otra
II. La arquitectura interior

Estudios Lasalianos n.º 19/II



ESTUDIOS LASALIANOS N.º 19 

De una comunidad a otra

2. La arquitectura 
interior

Hno. Pedro María Gil, FSC

HERMANOS DE  
LAS ESCUELAS CRISTIANAS

ROMA 2025



ESTUDIOS LASALIANOS n.° 19

Instituto de los Hermanos de las Escuelas Cristianas

De una comunidad a otra 
2. La arquitectura interior

Autor 
Hno. Pedro María Gil, FSC

Dirección general 
Hno. Santiago Rodríguez Mancini, FSC

Dirección editorial 
Óscar Elizalde Prada

Coordinación editorial 
Ilaria Iadeluca

Revisión 
Hno. Agustín Ranchal, FSC

Coordinación gráfica y portada 
Giulia Giannarini

Maquetación 
Milton Ruiz Clavijo

Producción editorial 
Ilaria Iadeluca, Giulia Giannarini,  
Fabio Parente, Óscar Elizalde Prada

Impresión 
Tipografía Salesiana Roma

Oficina de Información y Comunicación 
Casa Generalicia, Roma, Italia

Noviembre de 2025

ISBN:





Índice
Presentación.................................................................................................11

Segunda parte: la arquitectura interior...............................19

Los ejes de la nueva Comunidad.............................................................20
La actualización de las Reglas, síntoma  
de un tiempo nuevo................................................................................. 25
Cuatro siglos después, tal vez, todavía Trento.............................. 30
Compartir el Signo.................................................................................... 35

Seis criterios para construir la nueva Comunidad......................... 39
1. Una Institución en la historia..........................................................44

Comprender la nueva Comunidad...................................................48
Comunidad y organización................................................................. 54
Refundar, comprometerse................................................................... 57
En otra época, sí..................................................................................... 59

2. La Nueva Evangelización................................................................... 62
País de misión......................................................................................... 65
En qué Iglesia...........................................................................................71
Futuro y contemplación...................................................................... 77
Y un lenguaje nuevo.............................................................................80
La cultura, lugar teológico.................................................................. 85

3. La Llamada............................................................................................. 88
Recuperar la vocación (uno)............................................................... 92
Redescubrir la secularidad (dos)....................................................... 95
Asumir la responsabilidad (y tres)................................................... 97
El Plan de Dios........................................................................................99



4. El Envío...................................................................................................102
El Ministerio del Signo....................................................................... 104
Palabra de quien envía....................................................................... 108
Misión, Signo, fidelidad........................................................................113
Testigos de la fraternidad....................................................................117

5. La Escuela Cristiana........................................................................... 121
Tiempos modernos: la primera armonía........................................125
El misterio íntimo.................................................................................130
Un agotamiento no del todo consciente......................................... 133
Desafíos y nueva Comunidad............................................................136
Una armonía nueva..............................................................................143
Comunión y Evangelio........................................................................148

6. La Comunidad de la Escuela Cristiana.......................................152
El sacramento de la Comunidad...................................................... 157
Las dimensiones de la cuestión....................................................... 160
Tres siglos, tres fases........................................................................... 164
El Ministerio del Signo........................................................................172
Asociación, ayer y hoy.........................................................................176
La gracia de la nueva Comunidad................................................... 180

Final: un Sistema...........................................................................................186
1. Tres ejes................................................................................................... 191
2. Una constante.......................................................................................198
3. El Sistema..............................................................................................205
4. Límite vs. frontera.............................................................................. 211
5. Breve operativa, a modo de ejemplo.............................................216

Epílogo
Tres siglos después..................................................................................221





Dedicatoria

A Itziar Muniozguren,

fallecida cuando este libro estaba en prensa;

durante 20 años, en su familia y en su 
comunidad, nos fue mostrando que todo esto 
podía ser verdad: en su vida el futuro era ya 
presente.



Desde esta primera página, el agradecimiento para: 

Ferdinand Biziyaremye, Michael Valenzuela, 
Colette Allix, Antonio Botana, Santiago Rodrí-
guez Mancini, Heather Ruple y Paco Chiva por 
su contribución desde sus crónicas y reflexio-
nes sobre la realidad diaria de este discurso 
en territorios que conocen bien; 

igualmente, para los organizadores y partici-
pantes del Seminario habido en Roma entre 
el 28 de octubre y el 1 de noviembre de 2024:

sin todos ellos no se habría podido dar el paso 
de la primera a la segunda parte de este es-
tudio, de modo que ya no hay ni primera ni 
segunda sino una sola reflexión desde dos 
perspectivas. 

Sean ellos los primeros destinatarios de estas páginas.



La historia nos ha mostrado que la vida 
religiosa durará tanto como la Iglesia. Ha 
mostrado un notable poder de supervivencia, 
una maravillosa capacidad para desarrollarse 
y adaptarse, a despecho de períodos de 
crisis, a despecho de las alzas y bajas que 
la vida religiosa ha conocido. Si tenemos el 
ánimo, la apertura y la disponibilidad para ser 
conducidos por el Espíritu, el trabajo empezado 
por el santo De La Salle y desarrollado por las 
generaciones de sus hijos a lo largo de casi 
tres siglos verá un nuevo florecimiento de su 
dinamismo en la próxima generación, es decir, 
a lo largo del próximo siglo.

H. Charles-Henry, Discurso al Capítulo General, 
23 de abril de 1976.1

1	 En el Informe del H. Superior General al 40.º Capítulo General. 
Cfr. AMG, ED 278/1.





Presentación 11

Presentación

El Instituto de los Hermanos de las Escuelas Cristianas 
conmemora este año 2025 los 300 de su reconocimiento 
como institución social. Es una buena ocasión para mirar 
al futuro y preguntarse por el sentido de su itinerario a lo 
largo de estos tres largos siglos de vida.

Esta reflexión pretende ayudar en esa tarea y por eso se 
abre recordando aquellas fechas.

Todo había empezado hacia 1680, con los sucesivos cruces 
de los itinerarios de Roland, De La Salle, Nyel y Barré. No 
es el momento de pormenorizar aquellos encuentros, pero 
sí el de ubicarlos, medio siglo más o menos antes de la fe-
cha cuyo tricentenario se celebra en estos días.

En Reims, las vidas de aquellas cuatro personas habían ido 
convergiendo en un punto común: la atención escolar de 
los hijos, ellas y ellos, de los pobres. Desde el principio su-
pieron que no se conseguiría nada sin cohesionar grupos 
de comprometidos en la tarea. Ese fue el lugar de conver-
gencia: el grupo, que pronto se haría comunidad. Hoy, des-
de la perspectiva de la historia y la situación actual de su 
herencia, podemos afirmarlo sin ninguna duda.

Y de un modo u otro trataron de garantizarlo.

En el caso de la Institución Lasaliana, dicha estabilidad se 
iría alcanzando para los primeros años del nuevo siglo, al 



Presentación12

cabo de sus primeros 25 o 30 años. Así era, con toda clari-
dad, para 1710. Por eso podemos decir que esta institución 
entró en el XVIII con la configuración interna que la man-
tendría durante los siguientes tres siglos.

Faltaba, sin embargo, su reconocimiento legal. Ante la ley 
se trataba de un agregado de personas que atendía a un 
puñado de escuelas. No más, de modo que su conjunto ca-
recía de personalidad jurídica. Esto, como puede compren-
derse, debía preocupar a sus miembros ante el desafío de 
la transmisión de su compromiso a la nueva generación.

Esa preocupación fue la protagonista fundamental de los 
siguientes 15 años, al cabo de los cuales quedó definitiva-
mente satisfecha con la Bula In Apostolicae dignitatis solio, 
de Benedicto XIII, a finales de enero de 1725. En ella el 
Papa reconocía, aprobaba, confirmaba, la existencia de 
una pequeña comunidad con sede principal en Ruán, en el 
arrabal de San Yon. Y le animaba a seguir viviendo como 
hasta entonces. 

Se trataba del Instituto de los Hermanos de las Escuelas 
Cristianas2.

Para aquellos días, sus escuelas no tenían problemas gra-
ves: funcionaban bien, basadas en una pedagogía de la 
atención continua del maestro y de su aplicación de la 

2	 Sobre todo este tema de la Bula de Aprobación del Instituto 
lasaliano, cfr. H. Maurice-Auguste, L'Institut des Frères des Écoles 
chrétiennes à la recherche de son statut canonique: des origines 
(1679) à la bulle de Benoît XIII (1725), Cahiers lasalliens 11, Rome, 
1962, vi+416pp. Obra magnífica, llena de matices, muy bien 
documentada. 



Presentación 13

lógica y el orden al aprendizaje; además constituían una 
red, de modo que en su conjunto garantizaban los aciertos 
y corregían los errores de cada lugar. La sociedad lo sa-
bía, lo reconocía y estaba dispuesta a confiarles sus hijos, 
siempre que apareciera alguien con buen corazón y buena 
bolsa para sostener el proyecto escolar.

Desde sus comienzos, como hemos recordado, su necesi-
dad era de otro orden: se refería a su institución misma, 
a la sociedad o comunidad que constituían sus maestros.

Mientras vivía su primer fundador la institución era él, se 
podría decir. Él, en efecto, representaba para la sociedad y 
para los Hermanos la continuidad, la coherencia manteni-
da, la identidad. Ahora que había muerto, es decir, desde 
1719, ya no había ningún signo de la autonomía de su iden-
tidad colectiva. Quedaban ellos y su técnica pedagógica y 
organizativa, pero no eran nadie ante el ordenamiento le-
gal de la sociedad.

Necesitaban existir como corporación responsable de una 
red de escuelas. Y les costó mucho, pero lo consiguieron. 
Todo se resolvió entre setiembre de 1724 y enero de 1725, 
cinco meses finales de cuatro años de negociaciones.

Fueron dos áreas, el Estado y la Iglesia, y ninguna de las 
dos pudo calificarse de primera o segunda. Y, tal vez, si se 
mira bien, esa simultaneidad ayuda a entender de qué se 
trata y en qué sentido puede ofrecernos una ayuda para 
comprender el presente.

Se consiguió primero el reconocimiento por parte del Es-
tado: fueron las Letras Patentes, a finales de setiembre. El 



Presentación14

Regente, el duque de Orleans, se había negado varias ve-
ces a concederlas, por las razones que fuera. Tal vez por 
su inclinación más hacia el jansenismo (que no se veía en 
los Hermanos), tal vez sencillamente porque no quisiera 
cargar a la Administración del Estado con otra institución 
más o menos religiosa o semimonástica. El hecho fue que, 
a su muerte, el jovencísimo rey, Luis XV, aceptó firmar el 
documento que se le presentaba.

Después, sin que podamos decir que fuera influida por la 
del Rey, se consiguió la aceptación romana. Fueron las Con-
gregaciones o Dicasterios de la Secretaría Pontificia y del 
Concilio, las que para diciembre del mismo año tenían ya 
dispuesta la aceptación de lo solicitado por los Hermanos. 
El Papa lo asumió en la fecha que conocemos, 26 de enero. 

El Rey y el Papa: en cada negociación había habido algún 
momento en que se pretendía el reconocimiento A para 
garantizar el reconocimiento B, que en el fondo parecía 
interesar más. Así, a veces pensaron que las Letras Paten-
tes facilitarían la Bula y a veces que la Bula facilitaría las 
Letras Patentes. En realidad, les bastaba cualquiera de las 
dos: la otra vendría sola, en su momento.

Es la historia. Hoy, tres siglos después, importa caer en la 
cuenta de las implicaciones de este hecho.

En efecto: que ambos reconocimientos supongan la acep-
tación social de una institución religiosa significa que tal 
vez determinados rasgos de su definición tengan forma 
civil y alcance religioso, y viceversa. Por ejemplo, que la 
profesión de la tríada monástica suponga un estatuto eco-
nómico, laboral, social, específico.



Presentación 15

Fue el caso de instituciones como la lasaliana. Así enten-
demos, por ejemplo, que la supresión de aquellos votos por 
parte de la autoridad civil supusiera la supresión de todas 
las instituciones definidas desde su profesión. Ocurrió en 
agosto de 1792, en los días de la Revolución.

1726, 1792: podría parecer que con estas referencias este-
mos aludiendo a cuestiones de los días del Antiguo Régi-
men, que no nos afectan hoy, pero puede no ser así.

Por ejemplo: ¿cuál era el sentido de aquellos votos: cerrar 
un contrato laboral o testimoniar el reino de Dios?; en con-
secuencia ¿de qué se trataba en ellos, de una consagración 
o de un contrato?; ¿era posible expresar la vinculación ins-
titucional y su compromiso social de otro modo?; y, pen-
sando desde nuestros días, ¿cuál habría sido hoy su modo 
de expresar su compromiso con la escuela popular y así 
configurarse como un ente reconocible por la ley?

Así resulta que, tres siglos después, aquella Bula ofrece a 
la Institución Lasaliana una atalaya muy útil ante el de-
safío de su futuro.

Por ejemplo: no podemos evocar el desconcierto de los 
miembros del último Capítulo General con el tema de la 
asociación, sin tropezar con preguntas como las que aca-
bamos de enunciar. La dificultad de sus respuestas es cau-
sa de la difícil armonía entre los diversos modelos que se 
encontraron en aquella asamblea.

Por eso decimos que la Bula, en este aniversario suyo, ayu-
da a preguntarse de una manera nueva por la identidad 
tanto de la comunidad lasaliana como de sus miembros. 



Presentación16

Tal vez lleva más a la pregunta que hasta la respuesta, es 
cierto; pero impide quedarse en fórmulas superficiales, 
fuera de la historia o simplemente repetidas.

La Bula mostraba la relación entre identidad y red: por un 
lado, recogía el convencimiento de los Hermanos de que 
sin red no se sostendría la Identidad de cada escuela; y 
por otro decía que sin la Identidad de cada comunidad no 
sería posible la red. La red y la identidad se hacían mutua-
mente posibles.

Eso era la Bula.

No es pequeña aportación, sobre todo si tenemos en cuen-
ta que la gran cuestión del último siglo en el mundo lasa-
liano ha sido la definición de su comunidad. Y que esa co-
munidad, como tantas otras, suele definirse por los votos 
(según la teología más habitual).

Por esa razón hemos de recordar desde esta primera pá-
gina un hecho bien conocido desde los primeros biógrafos 
lasalianos: la primera solicitud que los Hermanos hicieron 
llegar a Roma para su reconocimiento no incluía los votos 
religiosos convencionales. Hablaba de otros votos: la obe-
diencia y la estabilidad en el servicio educativo a los pobres. 

Se trataba de votos, sin ninguna duda. Pero de unos votos 
que expresaban el compromiso existencial con un proyec-
to cristiano al que los miembros de la comunidad se creían 
llamados por Dios. Y esa llamada y ese compromiso supo-
nían lógicamente un modo concreto de vivir.



Presentación 17

De esa fe compartida que animaba su compromiso deci-
mos que definía y define a la comunidad lasaliana. 

Y de ella, 300 años después de aquella Bula, decimos que 
ha ido abriéndose paso a través del último siglo de esta 
institución. Este estudio pretende mostrarlo.





De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior 19

Segunda parte:
La arquitectura 

interior



Los ejes de la nueva comunidad20

Los ejes de la nueva comunidad

...Los Hermanos reconocen, analizan y afrontan 
solidariamente desde la fe las dificultades 
y los desafíos particulares que atraviesa 
su Instituto. Contemplando la historia de 
salvación que se actualiza en su vida y en 
la del Instituto, viven la gracia del misterio 
pascual. Meditando el itinerario evangélico 
del Fundador, encuentran en él un modelo 
de fidelidad en la adversidad y la fuerza para 
volver a empezar. 

Regla, 155.



21De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Si ahora, al comienzo de esta Segunda parte, cuando ya casi 
hemos olvidado que estamos a una distancia de tres siglos 
de aquella Bula, si ahora volvemos a abrirla, nos encontra-
remos en otro mundo.

De buenas a primeras puede incluso parecernos que el 
documento no va con nosotros, que es de otra época, que 
define para un tiempo pasado. Puede parecer que no nos 
vale, tres siglos después. Si a pesar de todo insistimos en 
superar esa sensación, podemos encontrar una luz muy 
clara: la distinción entre lo que se aprueba y los términos 
empleados en la aprobación.

Entonces comenzaremos a pensar en que tal vez el docu-
mento sí pueda decirnos algo, aun en un tiempo tan dife-
rente. Estaremos distinguiendo entre la dinámica y la for-
ma, el alma de la vida y su aspecto. Y desde esa óptica nos 
preguntaremos qué nos dice en esta situación de, cuando 
menos, medio siglo de cambio.

A este propósito, abriendo su historia de tres Capítulos 
Generales, el H. Luke Salm recuerda una curiosa maldi-
ción china: ojalá vivas en tiempos de cambio3. Expresa una 
gran verdad. En tiempos así, vivir es especialmente traba-
joso. No hay un lenguaje común y casi no es posible enten-
derse, de modo que sus habitantes están cerca de lo que 
una expresión afortunada calificaba como ‘muchedumbre  

3	 Así comienza su estudio, ya citado, A Religious Institute in 
Transition…



Los ejes de la nueva comunidad22

solitaria’4, que puede ser nuestra manera de hablar de la 
Torre de Babel. Tal vez es lo que encontramos en la Insti-
tución Lasaliana, cuando levantamos la vista de la Bula 
que hemos estado leyendo y contemplamos el presente de 
aquella Comunidad que se aprobaba hace tres siglos. 

Como se comprende enseguida, es lo propio de tiempos de 
grandes cambios. Se dice también con otro juego verbal, 
que hemos recogido ya: no decimos lo mismo cuando ha-
blamos de una época de cambios y de un cambio de época. 
Y suele añadirse que no es fácil darse cuenta de si se vive 
en la primera o en el segundo. 

4	 Es el título y el tema del libro de D. Riesman, La muchedumbre 
solitaria. No está de más señalar que se escribió entre 1948 y 
1949 y se centraba en la sociedad norteamericana. Es muy 
significativo su subtítulo: A Study of the Changing American 
Character. En 1983 N. Stone publicaba su Europe transformed, 
1878-1919, que ya hemos citado. Lo volvemos a hacer para señalar 
entre las dos referencias el período 1890-1950 y entender mejor 
las raíces del cambio que encontraban Riesman y su equipo en 
su sociedad. Es un período de 60 o 70 años. Enseguida vemos 
que no podía tratarse de un proceso solo local, sino de algo 
que afectaría tarde o temprano a todo el mundo. Resulta así 
comprensible la expresión del H. Salm: él mira de ese modo el 
camino de la Institución lasaliana durante 40 años y se explica 
la dificultad de encontrar un modelo adecuado. Respecto del 
aparente caos de tiempos así y su repercusión en el discurso 
institucional lasaliano, podemos mirar mucho más lejos y 
preguntarnos, por ejemplo, por la primera definición de la 
teología sacramental, allá por el siglo XII: ¿cuántos Papas, en 
los días de Pedro Lombardo (1100-1160), habrían estado de 
acuerdo en la definición y el número de los sacramentos, tal 
como se iría aceptando durante los siglos siguientes? Por eso 
dentro de la ironía del H. Salm estaba la magnitud del cambio 
que veía en la Institución Lasaliana a lo largo de los 40 años 
que refleja en su obra... y la tarea todavía pendiente.



23De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

¿Hace falta añadir que nuestro estudio, el paso de una Co-
munidad a otra, se inscribe en un cambio de época, y que 
solo desde ese cambio podemos invocar una herencia de 
300 años o comprender aquel documento de los principios?

Nuestra Primera parte muestra que para la Institución 
Lasaliana, como para toda la humanidad, lo vivido desde 
1904 es un progresivo cambio de época. Es bueno recordar-
lo, una y otra vez, para percibir la combinación de cosecha 
pasada y nuevo futuro que contiene. 

Evoca, por encima de todo, un camino de tanteos, propues-
tas y revisiones, planes, estructuras, itinerarios que nadie 
habría imaginado 50 años antes. Basta comparar dos Ca-
pítulos Generales, uno anterior y otro posterior a los días 
del Concilio. O también, por ejemplo, las Circulares de los 
Hermanos Adrien y Junien-Victor sobre los Diez Manda-
mientos del Instituto5 y las del H. Álvaro sobre el Signo de 
la Comunidad. O las Reglas de 1901 y de 2015.

Muestra, igualmente, el camino recorrido o al menos el 
cambio habido en Distritos concretos, y da sentido a los 
testimonios recogidos hoy y los que se habrían recogido 
hace 80 años; o las actitudes de los Hermanos en cualquier 
lugar hoy y hace solo 30 años; o las distintas sensibilidades 
en los territorios de un mismo continente. 

5	 Circulares 270 (12.1.1930), 274 (11.1.1931), 276 (26.1.1932), 278 
(8.1.1933), 281 (7.1.1934), 292 (26.1.1936), 295 (10.1.1937), 299 
(9.1.1938), 302 (6.1.1939), 305 (8.1.1939) y 324 (6.1.1948), esta última 
del H. Athanase-Emile, después del paréntesis de la Guerra y la 
primera postguerra, recién aprobada la nueva versión de la Regla, 
en la que seguían apareciendo los Diez Mandamientos. 



Los ejes de la nueva comunidad24

Más: se adivina que todo ello no ha ocurrido en los Distritos 
de una manera armónica, en acuerdo, sino a través de sal-
tos, con avances y vueltas atrás, con diferentes velocidades 
y tensiones a veces muy violentas. Y no cuesta emparentar 
crónicas de un territorio con las expresas o adivinables de 
otro: enseguida se aprecia la diferente velocidad en las con-
ciencias colectivas, las actitudes más o menos corporativas 
no siempre coincidentes ni siquiera semejantes.

Sí. Más de una vez la Institución Lasaliana a lo largo de 
este siglo ha recordado el mito de Babel, vestida de voca-
bularios no compartidos, más o menos muchedumbre y 
más o menos fragmentada. No hay por ello ninguna origi-
nalidad en señalar que todo consiste en dar con las pala-
bras importantes que han ido aconteciendo en estos años. 
Identificarlas y definirlas, evidentemente. 

Tal como hemos ido describiéndolo, el último siglo de la 
Institución Lasaliana, es decir, este tiempo de cambio, se 
ha desarrollado en tres pasos. En cada uno de ellos ha ido 
diciendo palabras nuevas, importantes. Recogerlas es el 
cometido de esta Segunda parte.

Como hemos visto, el primero de estos tres pasos, unos 
50 años, ocupaba la primera mitad del siglo XX. Se trata 
de un período desgraciado en la historia del mundo y es-
pecialmente en esta Institución. Se caracterizó por la ur-
gencia de encontrar fórmulas para sobrevivir y guardar la 
herencia recibida. Entendemos que va desde el Capítulo 
General de 1901 hasta las puertas del de 1956. De él hemos 
hablado con el término Restauración.



25De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

El segundo paso, de 30 años más o menos, es un movi-
miento que se abre en los prolegómenos del Concilio Vati-
cano II; estalla con aquella gran Asamblea y la Lasaliana 
de 1966-1967 y el decenio siguiente; y se estira, serenándo-
se hasta el Capítulo General de 1993. Se caracteriza por la 
exaltación de la fe en la propia capacidad de reconducir la 
Institución y la relectura de los orígenes. En este estudio, 
un tiempo de Renovación.

El tercero ocupa los 30 años siguientes, hasta hoy. En él se 
abre paso finalmente la recreación del Instituto, ahora re-
ducido a historia en muchos territorios y en redefinición en 
otros. Se caracteriza por la emergencia de nuevas formas 
de Comunidad o de pertenencia a la Institución. Lo hemos 
caracterizado como de Refundación, tres siglos después de 
aquella Bula, que reconocía la primera Comunidad.

El cambio está ahí. Tiene que estar ahí, pasando del caos 
de Babel a la esperanza de los profetas. ¿Es posible identi-
ficar sus signos mayores, esquivar, así, la maldición china 
y reescribir la Bula?

La actualización de las Reglas,  
síntoma de un tiempo nuevo

Para responder bastaría recordar la historia de las Reglas 
de la Institución Lasaliana en el último siglo. Hay más ejes 
para tanto recuerdo, desde luego, pero este tiene una ca-
pacidad significativa para agrupar muchos otros. La ac-
tualización de las Reglas es una crónica de 100 años que 
apunta directamente al corazón de aquel gran documento 
de 1725, a sus dieciocho artículos definidores.



Los ejes de la nueva comunidad26

Ya en 1901, en respuesta a la agitación tanto interna como 
externa, el Capítulo se propuso estudiar su acomodación 
a las condiciones del nuevo siglo. Dos años después hubo 
Circular sobre la Bula, no debemos olvidarlo. 

El resultado fue la depuración de usos extraños y la recu-
peración del texto de los orígenes, 1718. El orden mundial 
estaba rompiéndose en todas las dimensiones de lo social 
—cultural, científica, política, estética, religiosa, económi-
ca— y se adivinaba otro nuevo. La respuesta lasaliana fue 
subrayar con energía la circunstancia fundacional, preci-
samente cuando nació el mismo orden social que en ese 
momento se tambaleaba.

Ocurrió lo mismo en 1946. Y también en este caso, cua-
tro años después, encontramos otra Circular sobre la Bula, 
como dejamos dicho antes (se trataba de la de 1924, reim-
presa y ampliada).

Tras 40 años terribles, de expulsiones, guerras mundiales, 
persecuciones y nuevas estructuras mundiales, de nuevo 
la Institución lasaliana subraya la referencia a los oríge-
nes, pretendiendo afrontar la novedad —indiscutible para 
todos— mediante la vuelta al espíritu de la fundación. Ló-
gicamente solo diez años después el nuevo Capítulo volve-
ría a solicitar la revisión del Código lasaliano. Y también, 
lógicamente, a partir de ese momento, la Bula desaparece 
de la escena lasaliana.

Se enfrentó la tarea, primero con timidez y tendiendo a 
reproducir el mismo vicio en la invocación de los orígenes 
como sistema de situarse ante el presente. Poco a poco, 
a cuenta de la convocatoria y la celebración del Concilio, 



27De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

todo cambió. Así, las Reglas de 1967 llegaron a la Comu-
nidad lasaliana acompañadas de una reflexión sobre su 
identidad, sobre la fidelidad y la renovación del espíritu 
fundacional. Lo hemos señalado en su momento.

Desgraciadamente nadie en la Institución estaba en condi-
ciones de asimilar en paz realidades como la pérdida de casi 
cuatro de cada diez Hermanos en el plazo de cinco o seis 
años a partir del Concilio y de aquel Capítulo. Por eso es 
comprensible el tremendo escándalo supuesto por la pug-
na innoble dentro del mismo Consejo General en torno a lo 
que debía hacerse. Aquella vergüenza se mostró en toda su 
fuerza en el siguiente Capítulo, en 1976, impidiendo que se 
avanzara y precisara el camino emprendido diez años an-
tes. No se tocaría la Regla, porque se estaba en el período de 
20 años de margen dado por el Concilio para su acomoda-
ción. Sería tarea de la Asamblea de 1986, pero la amargura 
de la disensión había dejado una muy mala semilla.

En 1986 la Regla se renovó en su estructura como en 1966 
se había renovado su espíritu. Ahora todo se organizaba en 
torno a un término acuñado en los días del Concilio: ‘di-
mensiones'. Las que configuraban la persona del Hermano: 
la Consagración, la Comunidad, la Misión. Representaba 
otra antropología o, mejor, otra teología. Se interpretaba la 
identidad del Hermano y de su comunidad en función de 
los orígenes y de la actualidad, simultáneamente, y para 
hacerlo se consideraba esa identidad de un modo integral, 
no sectorial.

Sin embargo, la semilla de la disensión anterior dio ahora 
un fruto envenenado: trató las dimensiones como si fue-
ran ‘elementos’, por tanto, algo separable, distinguible. 



Los ejes de la nueva comunidad28

Esta reducción lastró desde un principio el feliz hallazgo 
expresivo de la nueva Regla que hemos visto recorrer du-
rante 20 años el camino del Instituto lasaliano: ‘compartir 
la misión’.

Lo que parecía abrir el camino de una nueva configuración 
de la comunidad educativa resultó un lema demasiado 
impreciso. Reducía la misión al quehacer, sin caer en la 
cuenta de que para realizarlo no era de ningún modo ne-
cesario vivir como vivía el Hermano. No podía ser, y todos 
lo fueron percibiendo poco a poco. En ese espíritu se esta-
bleció la presencia de colaboradores en el siguiente Capí-
tulo General, ya en 1993, y pronto la sensibilidad de todos 
encontró otro término en el que poner nuevas esperanzas: 
‘Asociación’. Tenía la ventaja de pertenecer a la tradición 
lasaliana. Como tal, se esperaba que superara dificultades 
o incluso alguna suspicacia. 

El término tenía y tiene un gran alcance simbólico. Sin em-
bargo, en 1976 se había rechazado por atreverse a proponer 
que en adelante podía ser adecuado que el voto de los Her-
manos fuera precisamente ese. Incluiría los demás y todo el 
régimen de la Comunidad, pero fue rechazado. También lo 
hemos recordado. Parecía asemejarse demasiado a fórmulas 
más próximas al cristiano secular que al ‘consagrado’. 

Por otra parte, aunque esto no era tan visible, el término 
quedaba un tanto modificado en su nueva presencia en el 
mundo lasaliano. En los orígenes, ‘asociación’ se refería a 
la red de comunidades, al conjunto, a la organización total 
de los proyectos educativos y las comunidades que los ani-
maban. En el principio, así, ‘asociación’ significaba red de 



29De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

comunidades. Ahora, en cambio, se proponía usarse con el 
significado de ‘Comunidad’.

Aun con ambas salvedades, el término seguía y sigue te-
niendo capacidad de futuro. Y mostraba en su interior 
dónde estaba la gran cuestión: la nueva Comunidad.

La Asociación plantea qué entender por Comunidad la-
saliana hoy, qué perfil han de tener sus miembros, cuáles 
son sus vínculos, qué rasgos se deben compartir necesa-
riamente, qué relación guarda con los orígenes y toda la 
tradición lasaliana.

Se entiende, así, la dificultad que encontró a partir del año 
2000 la Comisión encargada de acomodar el texto de la Re-
gla. No podía ir más delante de lo que se había establecido, 
por la sencilla razón de que no se podía establecer más. Y 
debió resignar su trabajo en manos del Consejo esperando 
una nueva palabra del próximo Capítulo, esta vez en 2007.

Consciente de la necesidad y de los límites, el Capítulo vol-
vió a solicitar otra Comisión para llevar adelante la tarea. 
Esta vez llegó a su fin entre 2014 y 2015. Es el texto que 
anima ahora mismo la Comunidad Lasaliana mundial y 
con el que contaba el último Capítulo General, en 2022.

Ha mantenido la estructura de 1986 y la ha interpretado 
atendiendo una y otra vez a la naturaleza real de la vida de 
las Comunidades en el contexto global de la Nueva Evan-
gelización. Así, el texto está lleno de matices y permite 
avanzar en la práctica de la relación mutua, Colaborado-
res y Hermanos. Permite, igualmente, sostener prácticas 



Los ejes de la nueva comunidad30

diversas en los distintos territorios de las cinco Regiones 
del Instituto. 

Pues bien, a pesar de ello los Capitulares de 2022 dejaron 
Roma con la sensación de no haber llegado a entenderse, 
sin haber dado con la armonía necesaria para afrontar los 
tremendos desafíos de un Instituto en trance de agota-
miento en diversas regiones del mundo y sin orientaciones 
del todo satisfactorias para todas. 

¿Cómo es esto posible? Como preguntábamos en el arran-
que de este estudio: ¿estamos, un siglo después, ante una 
historia de nunca acabar? 

Tal vez se trate de la perplejidad ante el artículo 4 de la 
Regla de 2015: “el Instituto de los Hermanos de las Escue-
las Cristianas, aprobado por la Bula In apostolicae dignitatis 
solio del Papa Benedicto XIII, es un Instituto de derecho 
pontificio compuesto exclusivamente de religiosos laicos”.

¿De verdad es compatible con el discurso de la Asociación, 
la nueva Comunidad, la Fraternidad...?

Cuatro siglos después, tal vez, todavía Trento

¿Cómo es posible que después de tantos esfuerzos todavía 
no nos sintamos en una casa común, ordenada según un 
credo común, serenamente comprometidos en una tarea 
común? ¿Cómo es posible que no demos con un sistema 
capaz de llenarnos de esperanza al contemplar el futuro?



31De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Hay una respuesta, simple y clara y para nada exclusiva de 
la Comunidad Lasaliana: las instituciones religiosas naci-
das tras el Concilio de Trento no han llegado nunca a vivir 
armónicamente su consagración religiosa y su compromi-
so apostólico.

Puede parecer una afirmación pretenciosa, atrevida, sin 
fundamento suficiente. Pero no lo es. La historia ha ido 
mostrando que todas las formas de vida religiosa apostó-
lica nacidas después de aquel Concilio, todas, adolecen del 
mismo mal: han vivido una historia mucho más coherente 
en sus hechos que en su doctrina. Con el cambio de ciclo 
histórico esto se hará ya improrrogable y su asunción con-
dicionará su futuro.

En nuestro estudio, desde el horizonte de la Bula de 1725, 
guardamos una referencia íntima de todo esto: fue la Con-
gregación ‘del Concilio’ la que aprobó la vida de aquel gru-
po. Y ‘Concilio’, en ese momento, es el de Trento. Había 
pasado siglo y medio o sobre todo se había entrado en otro 
modo de vivir, pero la referencia seguía marcada por la 
Contrarreforma. En este sentido la Bula debía ser reactiva 
mucho más que proactiva. Y dígase lo mismo de su inter-
pretación todavía durante dos siglos más.

Hace ya mucho tiempo que todo esto ya era evidente en la 
Institución Lasaliana y semejantes. Lo hemos recordado 
desde el arranque de la Primera parte de este estudio. Lo 
recordamos como síntesis, aun a riesgo de repetición in-
necesaria.

La historia lasaliana muestra, entre otros datos de hace 
un siglo, la preocupación suscitada por la Constitución 



Los ejes de la nueva comunidad32

Conditae a Christo, de diciembre de 1900. En ella el Vatica-
no recordaba a todas las instituciones como la lasaliana la 
necesidad de homogeneizar los signos de la pertenencia de 
sus miembros, definiendo tales signos por la emisión de los 
tres votos de pobreza, castidad y obediencia. 

Pues bien: de los 13.000 Hermanos con que contaba enton-
ces el Instituto, un poco más de 2.000 ni tenían votos ni 
pensaban hacerlos. Seguían en la comunidad y se acogían 
a la categoría de ‘novice employé’. 

El dato es muy elocuente: estaba diciendo que los votos 
no eran necesarios para ser Hermano. No entraban en su 
identidad. Solo facilitaban su trabajo, o tal vez establecían 
un nivel de compromiso con la Institución que los hacía 
merecedores de cierta confianza o responsabilidad especia-
les. Pero no eran otra cosa más que un facilitador de la or-
ganización, un homogeneizador de los vínculos laborales. 

Para entendernos: los votos no suponían ninguna referen-
cia especial al más allá de Dios, al Reino, al mundo de lo 
que llamamos escatológico, como hemos ido entendiendo 
y expresando ya antes del Concilio Vaticano II. Los votos 
no pretendían hacer de nadie signo, más que de una reno-
vada capacidad de trabajo, más sencillo estatuto económi-
co y mayor disponibilidad.

En realidad, lo que definía a un Hermano era otra cosa: su 
pertenencia a una Comunidad dedicada exclusivamente a 
la educación de las clases populares. Esa pertenencia, en 
aquella sociedad de cristiandad, era signo claro de sentir-
se llamados por Dios a vivir y trabajar de ese modo por 
el Evangelio. Aquella pertenencia, aquella Comunidad y 



33De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

aquella escuela eran signo de la presencia de Dios en la fe 
que aquellos hombres compartían.

Así era, y sin embargo semejante síntesis no se expresaba 
en la Iglesia de comienzos del siglo XX. Por eso el Papa san 
Pío X podía escribir a los Hermanos que de ningún modo 
debían pensar en que su acción apostólica estaba por en-
cima de su consagración religiosa, sino todo lo contrario. 
Porque su vida no era como la de los demás cristianos, sino 
que estaba por encima de ella. Por eso —era la cuestión 
que motivaba tal respuesta— no debían transigir con sus 
votos para poder seguir con sus escuelas, en una aparente 
secularización de su vida.

Con esta concepción de sí mismos y de su relación con la 
vida cristiana secular, los Hermanos franceses —que su-
maban 10.000 sobre un total mundial de 13.000 o 14.000— 
partieron de su tierra a otras de todo el mundo, o bien 
quedaron en ella aparentemente secularizados, o sencilla-
mente dejaron la Congregación. Tuvo que ser terrible.

Si, sobre esa situación inicial, acumulamos además las 
dos guerras mundiales, la emergencia de los fascismos, las 
persecuciones en México y España, la condenación de los 
modernismos, la problemática universalización de su mo-
delo educativo, el consiguiente refuerzo autoritario como 
salvaguarda ante tantas tensiones, si tenemos en cuenta 
todo esto, entenderemos la lógica del mantenimiento de 
una teología disparatada sobre la identidad del Hermano, 
su Consagración y su Comunidad. 

Por ejemplo: era lógico que, en 1946, en el Capítulo Gene-
ral, se instara a los Hermanos a prescindir lo más posible 



Los ejes de la nueva comunidad34

del personal seglar que se había tenido que contratar por 
los avatares de la guerra y que se indicara la total proscrip-
ción del personal femenino en escuelas y comunidades. Y 
era igualmente lógico que, diez años después, el nuevo Ca-
pítulo animara a establecer la Asociación de educadores 
lasalianos, con sus prácticas de piedad y su sede organiza-
tiva en Roma, en la Casa Generalicia. Después de todo, no 
era la primera vez que el Instituto considerara el tema de 
una Tercera Orden (en esta ocasión no parece que se llega-
ra a mencionar la expresión)6.

Vino después el Concilio Vaticano II y el Capítulo de 1966-
1967. Fue una coyuntura enormemente compleja.

En su base estaba la conciencia del cambio de los tiempos, 
del agotamiento de un gran ciclo histórico, de la crisis de 
todos los modelos sociales. Pronto se haría evidente que 
las estructuras nacidas tras la Segunda Guerra Mundial 
no eran suficientes para conducir a la humanidad ante el 
cambio que se estaba dando. Pronto también todas las ins-
tituciones de la Iglesia irían sintiendo el alcance de la cri-
sis, con el distanciamiento entre la cultura de los pueblos 
y el Evangelio, con las dificultades en todos los casos de la 
renovación adaptada.

Cuando eso se diera, se empezaría a ver que instituciones 
como la lasaliana no decrecían por falta de fe en su inte-
rior, sino por su inadaptación a las nuevas condiciones so-
ciales. De momento, en 1966-1967, lo que se apreciaba era 
una conciencia ingenua de que la renovación era posible, 

6	 Sobre la Asociación y el término Tercera Orden, cfr. Primera 
parte, 1. Restaurar, 2. De los acontecimientos de 1904.



35De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

de que en poco tiempo —un decenio quizás— se habrían 
restablecido todas las tendencias al alza. 

No fue así, no podía ser así. Las dimensiones de la situa-
ción requerían al menos el paso de una generación para 
asimilarla. Y eso, a la vez que amplió la conciencia de algu-
nos, hizo lo mismo con el resquemor de otros. Es la historia 
subterránea de los 20 años transcurridos hasta la Asam-
blea de 1986. A partir de allí todo empezaría a ser distinto, 
necesariamente.

Ahí estaban, ya, las grandes pistas del futuro.

Compartir el Signo

Los últimos 30 años, desde el Capítulo de 1993 hasta hoy, 
tienen como protagonista la emergencia de un modelo re-
novado de Consagración. Fruto y efecto a la vez, a concien-
cia y sin haberlo previsto, se va abriendo el discurso de la 
Comunidad como Signo. 

Las Circulares de los tres últimos Superiores Generales, 
conscientes como nadie de los caminos del Instituto, van 
claramente por ahí. Se refleja igualmente en el camino, a 
veces un poco triunfalista, de los Boletines del Instituto de 
estos mismos decenios. Se puede encontrar también en la 
orientación de los Cuadernos MEL (de la Misión Educati-
va Lasaliana). Y seguramente es la fuerza que conduce el 
diálogo entre los Capítulos Generales y las Asambleas para 
la Misión.

No podía ser de otro modo.



Los ejes de la nueva comunidad36

Como tantas otras, la Institución Lasaliana trata de si-
tuarse en el contexto de lo que durante ese mismo perío-
do estamos llamando la Nueva Evangelización. Esa refe-
rencia remite a todas las instituciones cristianas a los días 
de la presentación del Evangelio a la humanidad y así les 
fuerza a mostrarse como el lugar de la manifestación del 
Señor Resucitado.

De ese modo se entiende la relación profunda entre evan-
gelización y testimonio, que conlleva a la otra entre evan-
gelización y Comunidad que evangeliza y es evangelizada. 
Ahí es donde entra, hoy como en sus principios, el sentido 
de cualquier comunidad. Coincide, naturalmente, con su 
función social: aporta a la sociedad su fe en la realidad de 
un Dios que llena el mundo, lo inició y lo espera definiti-
vamente. La evangelización empieza cuando la sociedad se 
encuentra con un grupo que comparte esa fe.

Una de sus formas fue, desde los primeros siglos, la adop-
tada por grupos que luego hemos llamado monásticos, re-
ligiosos, consagrados. 

Asumieron un modo de vida especialmente significativo, 
en su voluntad de vivir transparentando en el ahora tem-
poral de los pueblos el ahora eterno de Dios. Su compro-
miso compartido era y es la garantía de su fe y del sentido 
de su función social. Esa transparencia es su aportación 
a la evangelización, es decir, aquello para lo que han sido 
puestos en este mundo, su envío a la historia, su misión.

Todo esto debía hacerse camino poco a poco, una vez pa-
sados los días del Concilio y del Posconcilio, una vez per-
cibidas las dimensiones de los ‘signos de los tiempos’, que 



37De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

decía el Papa Juan XXIII. Y en eso la Institución Lasaliana 
no podía ser excepción. Todo su esfuerzo por encontrar un 
discurso identitario coherente es un ejemplo de esa gran 
marea de la historia y del Evangelio diciéndose juntos el 
posible sentido de cuanto se vive. 

Ahí es donde entra la renovación de la Comunidad Lasalia-
na, como el documentario del Instituto viene insistiendo 
en estos años. Necesita solamente encontrar la fórmula que 
exprese sus vínculos constituyentes. Y la imagen del Signo 
que se comparte ayuda eficazmente a formularlos. Permite 
identificar y definir cuanto hemos ido encontrando.

En efecto: la panorámica que acabamos de evocar ha de-
bido llevarnos a determinados conceptos que habían ido 
apareciendo con reiteración. Comprendidos adecuada o 
insuficientemente, conceptos como votos, misión, con-
sagración, escuela, fe, compartir, asociarse, compromiso, 
pobres, creatividad, fidelidad, renovación, ministerios, for-
mación, pluralidad, testimonio..., han ido surgiendo una y 
otra vez. 

Por eso se necesita repasar personalmente cuanto sabe-
mos sobre el devenir de la Comunidad Lasaliana a lo lar-
go del pasado siglo, sus distintos avatares, sus proclamas, 
sus insistencias y reincidencias, sus cifras, sus relaciones 
con la sociedad y con la Iglesia. Es imprescindible hacerlo, 
empezando tal vez por la geografía y la historia más cerca-
nas, para ir poco a poco ampliando las áreas de examen y 
acabar contextualizando todos sus elementos, los particu-
lares en los generales y los generales ante los particulares.



Los ejes de la nueva comunidad38

Normalmente este ejercicio pone ante nuestros ojos un 
puñado de insistencias, explícitas o implícitas, en torno a 
las cuales se aglutinan todas las demás. 

A la vez, hacen ver que esos términos agrupantes son deu-
dores de todos los demás, es decir, se comprenden como 
función de todos los demás, sin que importe su pertenen-
cia aparente: sea educación, sea religión, sea sociedad, sea 
personal, todos quedan marcados por su referencia a todos 
los demás.

Lo cual, como se ve enseguida, constituye un problema 
adicional. Porque no todo se hace con agrupar las insis-
tencias. Hace falta, además, interpretarlas, que es cuando 
sus relaciones se convierten en una tarea ardua. Es mucho 
más sencillo definir las cosas hacia dentro de sí mismas 
que hacerlo teniendo en cuenta también su hacia afuera.

Por eso el primer resultado de la lectura del presente y de 
sus raíces próximas es percibir el sistema o los sistemas 
que hay entre las raíces de lo que vamos encontrando. Des-
pués viene el otro: comprender el alcance de cada término.

Las páginas que siguen están concebidas desde ese méto-
do. Primero identifican los conceptos agrupantes y luego 
interpretan su alcance dentro de un sistema o conjunto. 



39De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Seis criterios para constituir  
la nueva Comunidad

Se trata de seis perspectivas que constituyen un sistema 
para definir la Comunidad Lasaliana tal como va emer-
giendo a lo largo del último siglo. Se perciben si, como ve-
nimos diciendo, se toma la calma suficiente para repasar 
el itinerario lasaliano y proyectar lo que nos dice sobre el 
presente que vivimos.

Pueden ser éstas:

6. Comunidad

5. Escuela

4. Envío

3. Llamada

2. Evangelización

1. Historia



Seis criterios para constituir la nueva Comunidad40

Lógicamente la primera constante que aparece en nuestro 
estudio, la que evocamos desde el recuerdo de la Bula, es 
el camino de la historia, con sus dinámicas, sus períodos, 
sus épocas. [1.] Una Institución en la historia, es decir, la 
evidencia del misterio del tiempo. Es el primer gran crite-
rio ante el presente y el futuro inmediato: esta Institución 
es una institución histórica.

El siguiente paso surge igualmente del contexto general 
de nuestras crónicas y nuestra reflexión: es el recuerdo 
de lo que llamamos la Nueva Evangelización. Hace mirar 
de otro modo las dinámicas de la historia, los caminos de 
los ‘signos de los tiempos’, de modo que vemos en ellos 
la trascendencia de las llamadas que sacuden a todas las 
Instituciones de la Iglesia, su nacimiento, desarrollo y ago-
tamiento. [2.] En el contexto de La Nueva Evangelización, 
que trae consigo la nueva comunidad cristiana.

Así, como connaturalmente, recibimos el siguiente crite-
rio: el discurso vocacional. Anima todo el proceso evoca-
do hasta aquí. Uno de sus mejores emblemas, el Prólogo 
de la Regla de 1966/67, aquella llamada a personalizar la 
circunstancia. Y no es un tema menor. [3.] La Llamada, 
fundamentada o enmarcada en el Plan de Dios, tal como se 
propone en las Meditaciones para el Tiempo de Retiro (MTR).

Con la vocación encontramos lógicamente la misión, es 
decir, el objeto de la llamada. En la Institución Lasaliana 
aparece una y otra vez desde hace 70 años: a propósito del 
sacerdocio, de los votos, de la formación, del compartir, del 
envejecimiento, de los organigramas de la animación del 
Instituto, de las especificidades propias de cada territorio 
a la hora de considerar la esperanza lasaliana. 



41De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

En todos estos temas, una y otra vez, encontramos la per-
plejidad entre la acción y el testimonio, es decir, entre el 
esfuerzo y la vida interior o entre la consagración y el com-
promiso apostólico. No queda tan clara la relación entre 
vocación y misión, diciéndolo en términos más habituales.

El futuro no puede soportar durante mucho más tiempo 
esa perplejidad. El documentario lasaliano lo sabe y va 
proporcionando a la Institución textos cada día más cla-
ros, mejor madurados. La vida diaria, igualmente, va ha-
ciendo que los hechos se adelanten a las palabras y ofrez-
can no pocas luces. Por eso nuestro siguiente criterio ha de 
ser [4.] qué significa La Misión, cómo entenderla desde el 
Plan de Dios hoy.

Hay un problema, de todos modos, en la comprensión de 
este cuarto criterio. Se deriva de la magnitud y la novedad 
del cambio social, cultural, institucional. El cambio es tan 
fuerte y tan seductor que invita más a vivir las urgencias 
que la fidelidad. En el mundo de la educación, en concreto, 
esto hace que el centro de gravedad se traslade de la cons-
trucción de personas a la organización de las sociedades. 

El recorrido de nuestra Primera parte, y en especial el de 
sus últimas etapas, lo muestra con claridad al subrayar 
la vida interior de quien pretende educar, es decir, de la 
coherencia entre el hacer y el ser. Se entiende muy fácil-
mente, también. Para que surja y crezca la experiencia vo-
cacional se necesita que la persona se alimente de lo que 
vive o hace y, recíprocamente, que su hacer se alimente de 
su ser, de la llamada que le constituye. Por eso el siguiente 
criterio es [5.] La Escuela Cristiana, es decir, el alma de la 



Seis criterios para constituir la nueva Comunidad42

misión encarnada en el hecho educativo, en la relación o 
relaciones que constituyen cualquier escuela.

En esto el concepto guía, una vez más, es la relación. Nada 
nuevo, evidentemente, pero del todo ausente con frecuencia. 

Esta categoría se refiere ante todo a la relación que la per-
sona que educa vive con el educando. Se refiere también a 
la que se da entre ambas personas y los saberes, entre sus 
vidas personales y los saberes que animan la vida de la 
sociedad. Y se refiere finalmente a la que se vive entre las 
distintas personas implicadas en todo esto dentro de un 
mismo proyecto educativo. 

Ninguna de estas perspectivas es desconocida, pero cual-
quiera de estas tres o las tres pueden desaparecer por falta 
de uso. Por eso mismo importa señalar su juego como el 
último criterio en nuestra reflexión. Así hablamos, final-
mente, de [6.] cómo es La Comunidad de la Escuela Cris-
tiana, es decir, el rostro de la misión. 

En el itinerario de la Institución lasaliana aparece expre-
samente, una y otra vez. Y señalamos como puntos fuertes 
la Declaración sobre el Hermano, de 1966/67, y la reciente De-
claración sobre la Misión Educativa Lasaliana, de 2020.

Desde ahí se entiende mejor la configuración de cada pro-
yecto lasaliano, porque no se puede constituir ninguna co-
munidad sin compartir la coherencia interior que, en este 
caso, refleja la que debe haber entre el proyecto educativo 
y su entorno. Ha de ser así, si es que hablamos de una Ins-
titución y no solamente de una propuesta educativa.



43De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Estos seis criterios, al irse constituyendo mutuamente, 
abren la puerta hacia un posible Sistema o clave herme-
néutica en la configuración de la Nueva Comunidad. Y no 
hay gran dificultad en señalar su presencia en el itinerario 
de la gran Comunidad lasaliana a lo largo de los últimos 50 
años. Detectar su rastro personalmente ayuda a enfocar el 
presente con realismo y esperanza.

Es lo que ofrecen las páginas siguientes.



1. Una Institución en la historia 44

El primero de estos seis criterios tiene carácter 
general o global. Alberga y da sentido a todo lo 
demás. Ordena una serie de señales menores, 
a través de las que asoma en la vida de los 
pueblos. Es el proceso de las dinámicas de la 
historia, la panorámica global del gran río que 
nos ha traído a este delta.

Las Instituciones y la historia se configuran 
mutuamente. 

Por eso en cualquier tiempo de modificación 
social, las Instituciones con conciencia de 
su propia historia ofrecen a la sociedad más 
garantías de futuro.

1. Una Institución en la historia
Nuestro estudio está diciendo en cada página que cuanto 
nos está ocurriendo no es fruto de ninguna programación. 
Podríamos casi calificarlo de autónomo, de modo que a 
nuestro alcance solo está conocer e interpretar sus mani-
festaciones y reaccionar ante ellas.

Hay ámbitos, como es evidente, que sí se modelan desde 
nuestra iniciativa y ello puede hacernos vivir la ilusión de 
que lo mismo ocurre en todos los demás, como si la histo-
ria fuera algo sometido o al menos sometible a nuestra ini-
ciativa. Pero en su conjunto no es así. La historia, la gran 
historia que envuelve el itinerario de la Comunidad Lasa-
liana en sus tres siglos de vida, lo muestra con claridad. 



45De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Por eso ninguna de sus grandes cuestiones tiene respuesta 
fuera de ese gran contexto.

He aquí tres ejemplos. El primero: nadie podía pensar a lo 
largo del siglo XVIII en las consecuencias de la introduc-
ción de la razón organizativa en la administración de las 
sociedades. Lo que sí podían era pensar en la redacción de 
la Enciclopedia. Nadie tampoco podía imaginar al comienzo 
de la Revolución Francesa lo que supondría para Europa y 
para todo el mundo al cabo de 100 años la difusión de su 
lema ‘Igualdad, Fraternidad, Libertad’. Lo que sí harían, 
todos y poco a poco, sería redactar sus respectivas Consti-
tuciones. Ni podía nadie imaginar lo que, solo siglo y me-
dio más tarde, surgiría de los movimientos colonizadores 
dirigidos desde Europa a todo el mundo. Sí pudieron —y 
no todos— pensar en planes territoriales de explotación, 
pero no más.

No hace falta seguir con el medio siglo que abarcan las dos 
guerras llamadas mundiales, ni siquiera con el proceso que 
se abriría entre 1944 y 1950 con el establecimiento de las 
instituciones para la estabilidad económica y social del 
mundo que vendría (desde Bretton Woods hasta la Decla-
ración de los Derechos Humanos). Las instituciones y los tex-
tos, al acabar tanta amargura, pretendieron administrar 
el futuro. Era su obligación, su responsabilidad. Pero bien 
pronto había de verse que las dimensiones de lo social re-
basaban todas sus previsiones.

En semejante coyuntura, lo más frecuente es reaccionar, 
interpretar, planificar a corto plazo..., para repetirlo una 
generación después.



1. Una Institución en la historia 46

Este ritmo de reacciones y planificaciones a corto o a largo 
plazo puede verse claramente en la historia de la Comuni-
dad Lasaliana. Fue primero el arranque de la Modernidad 
con la imposición de la lógica racional como actitud para 
comprender la vida y la sociedad. La primera Comunidad 
no lo percibió, no podía percibirlo. Pero aprendió a vivir la 
relación entre el Evangelio y la organización racional de la 
educación básica. Y lo mismo ocurrió a lo largo del XIX con 
la ampliación de programas y la difusión mundial de los 
modelos ilustrados. Tampoco entonces fueron ellos quienes 
descubrieron la coyuntura social o educativa. No podían 
descubrirla, pero sí supieron vivirla en diálogo con el Evan-
gelio en las nuevas sociedades que surgían por Occidente.

Por eso podemos entender que, con el comienzo del siglo 
XX, la progresiva desintegración del modelo racionalis-
ta-burgués del siglo anterior afectaría fuertemente a nues-
tra institución. Por eso hemos comenzado en los días de 
1900/1905. Y entendemos, además, que tal afección casi 
no pudiera ser percibida en su verdadero alcance por sus 
protagonistas. Por ejemplo: hay distancia o progreso entre 
las actitudes de las Comunidades en Francia en 1905 y en 
España en 1931; pero en ambos casos coinciden en no poder 
comprender el cambio histórico en proceso. Hoy vemos que, 
en el fondo, ambas son más reaccionarias que proactivas.

Lo mismo había de ocurrir en los decenios centrales del 
mismo siglo con el despegue de un nuevo orden económico 
y jurídico potencialmente aplicable a todo el mundo. Así, 
la restauración del orden mundial, organizado en torno a 
dos bloques antagónicos, supondría un cúmulo de posibi-
lidades para todos los pueblos del mundo, desarrollados o 
en vías de desarrollo. 



47De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Esto multiplicaría las posibilidades de crecimiento de la 
Institución Lasaliana, al menos en los ámbitos de lo ya ve-
rificado en todo el siglo anterior. Por eso hoy apreciamos 
mejor la fragilidad de aquella sensación de triunfo y éxito 
que llenaba los planes de muchos Distritos y les impedía 
percibir que lo verdaderamente nuevo no era la exaltación 
de lo ya conocido sino otra cosa que estaba naciendo.7

Y así ha ocurrido en la última generación, desde la Carta 
a la Familia Lasaliana 8, del Consejo General, en febrero de 
1989, hasta hoy.

Lógicamente los años pasados, al menos desde los días del 
Concilio Vaticano II, traen a todos los ámbitos de lo lasa-
liano la sensación clara de que no se trata de cambiar tal o 
cual elemento del conjunto, sino de preguntarse qué cami-
nos está recorriendo todo el conjunto. Esos últimos días del 
siglo, los inmediatamente anteriores al Capítulo General de 
1993, son un momento clave en la conciencia lasaliana. 

7	 Merece la pena repasar, desde estas consideraciones, el número 
que el Boletín del Instituto dedicó a los 50 años del Capítulo 
General de 1966 y, en particular, a la Declaración. Es el 256, de 
octubre de 2017, titulado: Creatividad y coraje: viviendo la promesa 
del 39.º Capítulo General. Todos sus artículos están llenos de 
sugerencias, y nos permitimos subrayar el que firman, juntos, 
los Hermanos Miguel Campos y Robert Schieler.

8	 Muy importante en el contexto general de nuestro estudio, 
cuatro años antes del Capítulo de 1993: sentaba las bases para 
la nueva institucionalización de la Comunidad. Expresó, desde 
luego, el sentido de la presencia de seglares por primera vez en 
un tramo significativo de la siguiente gran asamblea.



1. Una Institución en la historia 48

Todas las instituciones sociales han ido modificando su 
identidad y su imagen a lo largo de este último siglo. To-
das. Eso les ha supuesto caminar por el filo de la navaja, es 
decir, a punto de olvidar su propia identidad y sustituirla 
por determinadas imágenes, en sintonía con cada actuali-
dad, pero tal vez lejos de su propia definición. 

El hecho, indiscutible, es el cambio en la imagen. Acertan-
do o no, todas las instituciones sustituyen su imagen he-
redada por otra más en consonancia con lo cambiante de 
los usos sociales. Y ahí, en ese cambio, se juegan el futuro: 
todo depende de si el cambio en la imagen conlleva o se 
anima desde un cambio en la definición o no. 

Cuando no, el cambio mismo de imagen es efímero. Du-
rante un tiempo va modificándose, hasta la exasperación 
(época de cambios), pero finalmente desaparece (cambio 
de época) y su capital o el valor que haya podido quedar se 
trasladan a otro espacio donde sean todavía rentables de 
algún modo.   

Comprender la nueva Comunidad

Desde esta gran perspectiva de la historia, percibimos me-
jor uno de los indicadores más claros de nuestra Primera 
parte: la búsqueda del lugar de los ‘no religiosos’ en la con-
figuración diaria de los proyectos lasalianos.

Intencionadamente habíamos comenzado el repaso histó-
rico con el texto de san Pío X al Instituto. Allí quedaba 
muy claro que eran los Hermanos, en su identidad de reli-
giosos, los que debían llevar adelante la obra heredada. Así 



49De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

lo entendieron los Capitulares de 1946 con su decisión de 
prescindir del profesorado seglar.

Como era de esperar, diez años después, en 1956, se reco-
nocía que esto no había podido llevarse a cabo tal como 
se había previsto. Lo hemos evocado en el comienzo de la 
Primera parte, de modo que hoy podemos remitir a fechas 
tan lejanas tanto la modificación del diseño de los proyec-
tos lasalianos como la presencia en ellos de personal ‘no 
religioso’. Se trataba de una realidad no solamente tole-
rada sino aportadora de un valor específico. 50 años antes 
habría sido inimaginable encontrarnos con este párrafo de 
la Declaración, en 1967:

La comunidad escolar solo se formará si viene suscitada 
por una comunidad educadora cuya riqueza esté hecha 
con la diversidad y la unidad de sus miembros. Por eso los 
Hermanos se sienten felices de colaborar con laicos que 
proporcionan a la comunidad educadora la aportación 
irreemplazable de su conocimiento del mundo, de su expe-
riencia familiar, cívica, sindical. Los Hermanos se cuidan 
de que los seglares tengan su lugar en toda la vida de la 
escuela: en la catequesis, en los movimientos apostólicos, 
las actividades peri escolares, e incluso en las responsabi-
lidades de administración y dirección” (Declaración 46.3).

No necesitamos repetir lo que hemos recordado en el re-
corrido histórico general de la Primera parte de este estu-
dio. Sí, en cambio, releer las diferentes descripciones lo-
cales para caer en la cuenta del alcance y el sentido del 
incremento de la presencia comprometida del seglar en el 
Proyecto Lasaliano en los decenios posteriores al Concilio, 
hasta nuestros días.



1. Una Institución en la historia 50

Es cierto que, en muchos casos, el proyecto se ha ido disol-
viendo con la progresiva desaparición de los Hermanos. Es 
cierto también que por lógica deben ser más éstos que los 
demás. Es cierto y tal vez por eso mismo el indicador que 
señalamos es todavía más significativo. 

Se trata del incremento —no sólo cuantitativo— del núme-
ro de personas comprometidas más allá de los límites de 
su contrato laboral. El incremento que entendemos como 
signo es la naturaleza de ese compromiso: es siempre una 
expresión de la fe de la persona. Es un cambio cualitativo.

No importa, en este caso, si se trata de una fe convencio-
nal, es decir, homologable desde la comunidad cristiana 
o cualquier otra confesión religiosa. Importa esa fe en sí 
misma, es decir, la aceptación de que el Misterio (Dios, por 
tanto) está en el proceso de la vida de los alumnos y en la 
voluntad de los educadores. 

Después nos referiremos a esto desde la perspectiva voca-
cional. Ahora hablamos de Signo institucional: ha crecido 
significativamente el número de educadores que confiesan 
su fe en la trascendencia de su ministerio educador. Con 
ellos han crecido —sobre todo se han diversificado— las 
maneras de vivir la relación lasaliana. 

En este caso el indicador apunta a dos ámbitos: personal e 
institucional, como un Signo con dos vertientes. Es impor-
tante tenerlo en cuenta.

En lo personal, primero, el indicador plantea la necesidad 
de identificar con precisión el compromiso o la consagra-
ción de cada persona. Esto supone, ante todo, la conciencia  



51De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

de que la única fórmula que habíamos heredado para 
estas situaciones de compromiso creyente era la copia o 
acomodación de los modelos monásticos. No necesitamos 
extendernos, a estas alturas del trabajo. Pero sí debemos 
señalar que el verdadero desafío está en precisar y confiar 
en las fórmulas resultantes: necesitamos pensar desde la 
‘seglaridad’, no desde los votos. Y reconocer que la fórmula 
heredada en forma de vida religiosa docente (como otras 
formas de consagración nacidas en la Modernidad) está 
concebida de un modo —para hoy— anacrónico. 

Y se entiende, desde esta óptica, que las formas institu-
cionales para compartir la vocación, es decir, las formas 
de la comunidad, deben ser otras, también. Es su segunda 
dimensión.

Deben estar pensadas desde el compromiso y el testimo-
nio seculares, de modo que incluyan en su seno la eficacia 
en la dedicación apostólica, la transparencia del Dios cuya 
llamada se comparte y la definitividad de los compromisos 
que se viven en su interior.

Habremos de comentarlo más tarde, pero quede ya aquí 
esta nota fundamental: ‘compromiso’ tiene significado 
plural. Se refiere, como es fácil de imaginar, a la compa-
tibilidad del compromiso diversificado según los diversos 
estados de vida de los miembros de la comunidad. No po-
demos olvidar que el destinatario de la llamada, el lugar 
de la presencia del Señor que llama y la forma que adopta 
ante su pueblo no es única ni primariamente individual, 
sino algo a la vez personal y comunitario. Cada persona se 
alimenta de lo que comparte y la comunidad se constituye 
en ese compartir. 



1. Una Institución en la historia 52

Es algo semejante a la paradoja del término ‘hermano’, sin-
gular en su expresión y plural en su significado. Y pasa lo 
mismo con ‘Hermano’.

Esto quiere decir, como se señalaba en el párrafo antes 
citado de la Declaración, que para su pueblo el lugar del 
Signo de Dios es la Comunidad y no tanto cada uno de sus 
miembros. Mucho menos todavía, algunos miembros más 
que otros. La Comunidad. 

Como decimos, todo esto habrá de matizarse desde el pun-
to de vista espiritual y teológico, es decir, su vivencia y 
su fundamentación. Pero ahora, al considerarlo desde su 
pertenencia a la historia, debemos recordar su aspecto or-
ganizativo, su relación con el ejercicio del ministerio de la 
evangelización en la educación. Porque hay en ello otra de 
las facetas de la novedad histórica que imponen un cam-
bio también histórico: educación y comunidad educativa 
no significan lo mismo hoy que hace 80 años.

Se puede discutir casi inacabablemente sobre si la educa-
ción cambia a la sociedad o al revés. Seguramente la res-
puesta es función del prejuicio o la idea preconcebida que 
se tenga sobre las instituciones sociales. En cambio, hay 
unanimidad en la aceptación de la relación entre las dos, 
entre la sociedad y la educación. Constantemente han de 
mantenerla, de modo que esa relación hace que la educa-
ción se mueva y que la sociedad concrete su conciencia 
de sí misma. Van de la mano, necesariamente, aunque en 
momentos una de las dos se adelante levemente a la otra.

Nos importa tenerlo en cuenta para recordar algo tan sen-
cillo como que el mismo fenómeno debe ocurrir entre la 



53De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

educación misma y la comunidad que educa. Es decir: la 
educación no puede cambiar sin que cambie también la 
comunidad. No se trata solo de la relación entre la escuela 
y su sociedad: también la escuela en sí misma constituye 
un tipo de sociedad en cuyo interior vive un grupo huma-
no que llamamos comunidad educativa.

Ya en tiempos anteriores al Concilio, la Institución Lasa-
liana lo acusó con claridad y empezó aceptando en princi-
pio la alteración que el cambio educativo suponía para la 
vida diaria de la Comunidad. Después resultó que la altera-
ción, inicialmente tolerable, dejaba de serlo a medida que 
se multiplicaba. La Comunidad así, en ocasiones más bien 
se resistió a modificar tanto su proyecto como su discurso. 

Desde los días del Concilio quedó, sin embargo, ya muy 
claro. Así lo recuerda la Declaración, en su segunda parte. 
La primera había hablado sobre la identidad del Hermano 
y de la Comunidad consagrada. La segunda se dirige a los 
ámbitos del compromiso apostólico y distingue tres áreas, 
esperables: la educación de la fe, los pobres, y la renova-
ción de la educación. Lo hemos recordado antes.

No había ninguna dificultad en admitir ninguno de estos 
tres espacios. Así, se atendieron los tres, aunque más el 
primero y el tercero que el segundo, pero se asumieron. Lo 
que en cambio no se hizo fue caer en la cuenta de que no 
podía hacerse nada de ello sin modificar la vida diaria de 
la Comunidad. Sobre todo, sin modificar su constitución.

Era más sencillo remodelar la organización educativa que 
tocar la Comunidad. Esto es lo importante y a lo que viene 
esta última reflexión. 



1. Una Institución en la historia 54

Comunidad y organización

En efecto: tocar la Comunidad suponía plantear la gran 
cuestión de la identidad lasaliana ‘en el mundo actual’, es 
decir, la cuestión del perfil de sus miembros ante los nue-
vos tiempos. Y esto, en aquel contexto, tal como hemos 
recordado en la Primera parte de este estudio, esto era un 
trabajo mucho más difícil.

Hemos recordado el peso disparatado del tema del sacer-
docio en aquellas asambleas. Así podemos interpretar su 
eco a veces más reactivo que creativo. Y comprender que 
no se alcanzara la verdadera cuestión, no ya la identidad 
del Hermano, sino la de la Comunidad.

De ahí resultó una situación que bien podemos imaginar 
esquizofrénica: en el proyecto se reservaba el modelo Co-
munidad para el grupo de los Hermanos, mientras que 
para el conjunto de cada proyecto educativo se aplicaba 
el modelo organización. Fue una situación muy grave (que 
se ha prolongado después durante decenios). Así resulta-
ba que la Institución estaba mucho más al día en cuanto 
organización para la educación que en cuanto Comunidad 
para animarla. Las crónicas locales se entienden mucho 
mejor a esta luz.

A la Declaración, como hemos recordado, le faltó un tiem-
po de reposo para tomar conciencia de todo ello (fue tra-
bajo de tres meses escasos, setiembre-noviembre de 1967, 
en medio de una tensión más que notable y junto a otras 



55De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

tareas capitulares)9. Por esa razón no encontramos en ella 
luces para comprender la Comunidad Lasaliana en ade-
lante, tema que se convertiría en protagonista del medio 
siglo posterior.

Hay en esto lo que seguramente podemos calificar como 
el déficit más grave en el itinerario lasaliano de este últi-
mo medio siglo, tan largo. La lectura de lo que podemos 
llamar nuestras crónicas locales, lo muestra con claridad. 
Hace falta leer entre líneas, desde luego, pero enseguida 
nos sentimos lejos de las opiniones y lo discutible. Los tes-
timonios lo dicen sin decirlo.

Es un déficit del todo comprensible. Nunca es fácil el diá-
logo entre criterios y prejuicios.

Por un lado, está el tremendo debate sobre la identidad del 
Hermano. Seguramente fue el gran tema, entre explícito 
e implícito, de los Capítulos Generales de 1956, 1966, 1976 
y 1986. Y no podemos afirmar con convencimiento que la 
cuestión quedara respondida al cabo de esos 40 años. Esto 
pesaría, y mucho, a la hora de constituir la Comunidad 
requerida por la animación de proyectos educativos tan 
diversificados como los que la dinámica de la historia es-
taba imponiendo.

9	 Cfr. el voluminoso y cuidado estudio de Josean Villalabeitia, 
varias veces citado en este estudio: Un falso dilema, I. ¿Religioso 
o maestro?;  II. La respuesta capitular,  Roma, 2008, dos 
volúmenes, 286 y 264 pp. Más fácil de leer y con temas más 
sectoriales, la obra colectiva La Declaración, 30 años después, 
Valladolid, 1998, 254 pp.



1. Una Institución en la historia 56

Pero había y hay otro factor: el olvido de que la fundación 
no había consistido en establecer escuelas sino comunida-
des que las animaran. Esto, por su olvido o al menos por su 
descuido, fue la causa de que en la institución fuera poco a 
poco desintegrándose la Comunidad para quedar reducida 
a organización.

Otra vez la Declaración, en una fórmula suficientemente 
clara, ya recogida en nuestra Primera parte:

...Para efectuar esta revisión [todo el artículo 49 está de-
dicado a la revisión de las obras], se tendrá en cuenta el 
hecho de que cada vez más la influencia de la escuela cris-
tiana será función de la calidad más que de la cantidad. 
El objetivo prioritario no consistirá pues en el manteni-
miento de las obras existentes sino en la constitución de 
comunidades vivas10, suficientemente provistas de per-
sonal cualificado para estar en condiciones de animar la 
institución escolar (Declaración 49.3).

Nuestras crónicas locales lo muestran con la misma clari-
dad. Basta leerlas sobre el panorama de fondo que va desde 
la Declaración sobre el Hermano en el mundo actual de 1966-
67, hasta la Declaración sobre la Misión Lasaliana de 2020. En 
todas ellas emerge la voluntad de pertenecer, la identifica-
ción con un proyecto compartido.

10	 El texto original y oficial, francés, dice ‘communautés vivantes’. 
Se podría decir que esta expresión va un poco más allá de su 
versión castellana, subrayando la continuidad del proceso de 
irse constituyendo en Comunidad. Añade, así, lo cotidiano, 
siempre por hacer y siempre en proyecto. Ver, Primera parte, 2. 
Renovar, 1. Una Declaración.



57De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Refundar, comprometerse

Desde esa voluntad identificamos mejor un indicador más 
en el presente lasaliano y sus raíces: la llamada al compro-
miso fundacional.

Vaya por delante la observación de que ‘llamada’ no in-
cluye ‘respuesta’. Por todas partes, en lo global y en lo 
más próximo, vemos que asoma la necesidad de asumir 
la situación como proyecto personal, tanto para orientar 
la propia vida como el futuro de la institución. Se ve, se 
expresa incluso. Se habla de invitación, de conversión per-
sonal, de fraternidad.

Que eso no incluya la respuesta, al menos con carácter ma-
sivo, repetido, abundante, no significa que la llamada no 
está. Significa que la respuesta no está, es decir, que perso-
nas y comunidades entienden que la respuesta no puede 
consistir en cualquier cosa. Y este es el Signo, formulándo-
lo con precisión: la conciencia de la necesidad, de la posi-
bilidad y de la trascendencia de la respuesta.

En la raíz de semejante situación, ayudando a comprender 
la paradoja que encierra, se adivina como un eco del déficit 
señalado más arriba, como una debilidad muy concreta. 
Tiene dos manifestaciones: una, en la definición de la iden-
tidad y otra, en la animación del conjunto. Van de la mano. 
Tal vez incluso son dos caras de la misma moneda. 

Por un lado, en efecto, encontramos lo incompleto del di-
seño identitario, es decir, la perplejidad y la diversidad 
en la percepción de la situación y en las respuestas loca-
les. Síntoma muy suficiente para entenderlo es el papel  



1. Una Institución en la historia 58

atribuido al Hermano ante los tiempos que vienen. Hay 
lugares en los que se supone que él, el Hermano, es quien 
tiene la luz para constituir en torno suyo lo que pueda ve-
nir; y hay otros en los que el Hermano es un miembro de la 
Comunidad, con una experiencia y un conocimiento espe-
cífico de la situación, pero sin ningún título de clarividen-
cia o privilegio de prioridad por encima de nadie.

Es la primera cara del signo de la fragilidad: la imprecisión 
en la definición de la Comunidad Lasaliana. La segunda, 
consecuencia de la primera, es la indecisión en la anima-
ción del conjunto o tal vez el excesivo peso de lo espiri-
tual-desencarnado, en las propuestas de gobierno.

Tal vez no se pueda hacer otra cosa o gestionar de otro 
modo. El caso es que desde hace 40 años las respuestas 
son excesivamente diferentes y fragmentarias, como co-
rresponde a puntos de vista alejados entre sí o incluso 
opuestos. 

El resultado es lo que indicamos como debilidad institu-
cional o comunitaria: la indecisión a la hora de asumir la 
refundación como responsabilidad personal y compartida. 
Es como un vacío donde no debería haberlo, de modo que 
no se puede precisar muy bien su naturaleza. Y suscita la 
pregunta de cómo vivir la fe al mismo nivel que la organi-
zación —excelente— del compromiso lasaliano.

Para esta institución la pregunta contiene el Signo más 
importante en los últimos 100 años. Apunta a su sentido 
en la Iglesia de nuestros días.



59De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Ya no estamos en los últimos decenios de la Francia del 
siglo XVII, sino en un mundo muy distinto. Y en este otro 
mundo el juego entre texto y contexto que da sentido a 
las cosas puede traducirse para el mundo lasaliano en la 
pregunta por la relación entre educar y evangelizar. No 
simplemente en cómo recrear los proyectos educativos, 
ni siquiera refiriéndolos a los pobres y marginados de hoy. 
Es algo mucho más hondo. Posiblemente se trata de re-
concebir la mediación, es decir, la comunidad educadora, 
y avanzar por ese empeño hasta ir diseñando un nuevo 
modelo institucional.

A esto se sienten llamados todos los miembros de las ac-
tuales agrupaciones lasalianas. De esto va el compromiso 
refundador, capaz de redefinir la actitud ante la vida. En 
esto se juega la prueba de la fe, del creer en el Dios que nos 
llama y nos habita: en la remodelación de la relación entre 
el instrumento y su sentido, es decir, la que en un princi-
pio hubo entre la escuela de los pobres en la modernidad 
naciente y una comunidad que se creía consagrada a ella 
desde la eternidad del Plan de Dios.

Este conjunto de indicadores apunta a un panorama del 
todo nuevo en la vida de la Iglesia y del mundo. En nues-
tros días se le está llamando la Nueva Evangelización. Y 
ciertamente a su luz es cuando todos ellos alcanzan una 
trascendencia insospechada.

En otra época, sí

Este bloque de indicadores llena de sentido el distingo en-
tre cambios y época. Nuestras crónicas locales lo confirman 



1. Una Institución en la historia 60

indirectamente: las iniciativas se sostienen cuando nacen 
de la conciencia del cambio de época; en cambio, desapare-
cen pronto cuando se viven como uno más de los cambios 
en estos tiempos de cambios.

Por eso nos viene una y otra vez aquella expresión que nos 
sacudió en los días del Concilio: los ‘signos de los tiempos’.

Tal vez esté hoy un tanto olvidada o reducida a un mime-
tismo intrascendente respecto de las novedades sociales. 
Tal vez ahora mismo se limita a modos de comportamien-
to en su sentido más superficial, modos de hablar, hora-
rios, metodologías, etc. Hay como una fatiga ante resul-
tados que se resisten o un hábito de novedades que las 
trivializa todas.

La transformación del mundo que las hizo nacer a me-
diados del siglo pasado no quedó en un par de decenios, 
sino que ha seguido hasta nuestros días. Ha seguido y ha 
llevado nuestras vidas a situaciones inimaginables hace 
solo 50 años. Por eso es imprescindible retomarla en todo 
su alcance.

Desde este punto de vista, los ‘signos de los tiempos’ van 
mucho más lejos que el imprescindible ámbito del hacer. 
Apuntan al ser, y en concreto al ser con otros, a la Comu-
nidad y a la institución. Lógicamente es claro que una ins-
titución así necesita tener muy presentes las dimensiones 
del mundo, su camino hacia la globalización, su necesidad 
de Evangelio y las condiciones de su significatividad.

Es la gran lección de este conjunto de indicadores: la cues-
tión lasaliana es una faceta de la gran cuestión de la Iglesia 



61De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

o de la sociedad o de la historia. Sin ese contexto solo lleva 
al absurdo.

Por eso, por la magnitud o la trascendencia de ese conjun-
to, necesitamos recordar siempre que los ‘signos’ de que 
hablamos, lo son de Dios: como el sentido mismo de la his-
toria, nunca están totalmente a nuestro alcance. Señalan 
el rastro de su presencia, sin localizarla con exclusividad 
en ningún lugar ni tiempo. Invitan a la atención, al diálo-
go, a la disponibilidad, a vivirlo todo desde su corazón.

Y una Institución como la lasaliana dispone de un valor 
añadido en este quehacer: su conciencia de haber nacido 
y crecido en ese mismo diálogo a lo largo de cuatro siglos.



2. La Nueva Evangelización62

Hablar del misterio de la historia, de vivir un 
cambio de época y de signos de Dios, ayuda 
a imaginar el posible alcance de esta otra 
expresión, tan usada desde hace un par de 
decenios, ‘Nueva Evangelización’. En nuestro 
caso, en este estudio, a su luz se acaba de 
descubrir el sentido del itinerario de la 
Institución a lo largo de su último siglo.

La Nueva Evangelización se expresa en formas 
sacramentales hasta ahora desconocidas.

Entendemos por sacramento toda manifesta-
ción de la Encarnación de Dios.

2. La Nueva Evangelización
Hemos citado, hace unas pocas páginas, al Capítulo Gene-
ral de 1993, hablando de su conciencia de estar inscritos en 
un movimiento de medio siglo. Es el Preámbulo de cuanto 
quiere manifestar al Instituto lasaliano (1.1). E inmediata-
mente (1.2. y 1.3.):

Laicos consagrados en la vida religiosa, la Iglesia nos en-
vía a una ‘Nueva Evangelización’ de los jóvenes y adultos, 
de todos los medios, de todas las culturas, de todas las 
religiones que viven en el mundo...11

11	 Circular 435, del 24 de junio de 1993. El 1.º de octubre de 1981, 
dando cuenta de los resultados de la Reunión Intercapitular, la 
Circular 415 ya se ocupaba del tema, aunque refiriéndolo solo a 
las entonces llamadas ‘Iglesias jóvenes’, a los países de primera 
evangelización (o.c., 27-32).



63De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

La coyuntura de la Nueva Evangelización supone una 
perspectiva imprescindible en este estudio, un puente que 
orienta en el gran escenario de la historia. Se trata de la 
visibilidad del Evangelio en el Proyecto Lasaliano.12

Desde el arranque del siglo XX, en efecto, la Nueva Evan-
gelización era ya la raíz de la incomodidad de todas las 
instituciones cristianas ante las dinámicas sociales. En 
aquellos días la Modernidad iba mostrándose agotada, ya 
antes de la Primera Guerra Mundial. Correlativamente, el 
profundo malestar de las Iglesias ante el modelo europeo 
de sociedad, testimoniaba el agotamiento y la insignifi-
cancia de la evangelización heredada. Había ya un modo 
nuevo de considerar la vida y la historia. Las instituciones 
cristianas, todas, sufrían ante la insignificancia de su pro-
pia propuesta, sin entenderlo demasiado bien.

No cuesta mucho, por ejemplo, interpretar desde este pun-
to de vista los diversos socialismos de fin de siglo, el movi-
miento modernista en teología, el comentario de Barth a 
los Romanos, la emergencia de los fascismos, el subrayado 
existencial de las filosofías de los valores y la fenomenolo-
gía. Eran todas señales de una misma realidad. Algo nuevo 
estaba ya en el mundo y se manifestaba en una situación 

12	 Este mismo enfoque se propone en el sugerente texto de Juan 
F. Martínez Sáez, La nueva evangelización y las nuevas formas de 
vida consagrada y evangélica, en Commentarium pro religiosis et 
misionariis, vol. 84 (2003), fasc. I-IV pp. 7-43. Véase, en especial, 
su reflexión sobre La Nueva Evangelización como contexto 
hermenéutico. También Perspectivas y retos para las nuevas formas 
de vida consagrada, ponencia en II Jornada de Nuevas Formas de 
Vida Consagrada, en la Universidad Eclesiástica San Dámaso 
(Madrid), el 21 de octubre de 2011.



2. La Nueva Evangelización64

general de crisis, dramáticamente expresada en las dos 
grandes guerras, más otra media docena de conflictos lo-
cales, menores.

Era claro que, mientras no se identificaran las verdaderas 
dimensiones de lo que estaba ocurriendo, todas las insti-
tuciones tenderían a posturas de restauración: tratarían 
de reproducir las condiciones sociales anteriores de modo 
que se pudiera establecer y ayudar al desarrollo de modos 
ya conocidos. Una vez que se fuera haciendo más visible la 
naturaleza del cambio, sería otra cosa. Se abriría entonces 
una crisis gigantesca o mundial, en cuyo interior brillaría 
como ausencia o promesa la luz de la esperanza.

A medida que ambas —ausencia o promesa— se fueran 
viendo como dos caras de una misma realidad, las institu-
ciones acabarían encontrando sentido al horizonte que los 
cristianos llamamos hoy Nueva Evangelización.

Los distintos avatares por los que ha pasado la Institución 
Lasaliana en este último siglo son un ejemplo tipo de todo 
esto. Se entienden a su luz, de modo que resulta evidente 
su interacción: la Nueva Evangelización da categoría his-
tórica a cuanto ocurre en el mundo lasaliano y, a la vez, ese 
mundo particular se presenta ante los estudiosos como un 
sector ejemplar del mismo fenómeno global.

No podía ser de otro modo: por ser una institución cris-
tiana y por dedicada a la relación entre el Evangelio y la 
cultura.



65De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

País de misión

En la Primera parte de este estudio, y hablando a propósi-
to del Capítulo General de 1976, recordábamos un párrafo 
de la Evangelii nuntiandi, de san Pablo VI, un año antes de 
aquella Asamblea. Se refería a la relación entre el Evange-
lio y la cultura: 

La ruptura13 entre Evangelio y cultura es sin duda algu-
na el drama de nuestro tiempo, como lo fue también en 
otras épocas. De ahí que haya que hacer todos los esfuer-
zos con vistas a una generosa evangelización de la cultu-
ra, o más exactamente de las culturas. Estas deben ser 
regeneradas por el encuentro con la Buena Nueva. Pero 
este encuentro no se llevará a cabo si la Buena Nueva no 
es proclamada (EN 20).

Son palabras pronunciadas hace ya medio siglo, que de-
bemos releer desde el itinerario lasaliano, desde Gaudium 
et spes (1965) hasta Fratelli tutti (2020). Recordemos solo 
que, si hay tal ruptura, la Institución Lasaliana no tiene 
sentido. Nada menos. Si las cosas son como señala Evangelii 
nuntiandi, la Institución Lasaliana debe desaparecer, nece-
sariamente, se oponga quien se oponga, porque su ciclo de 
vida se ha agotado. 

13	 ‘Ruptura’ es un término fuerte, como para llamar la atención. El 
texto latino utiliza el término ‘discidium’, con cierta connotación 
de drama, de violencia. Se nota en los términos utilizados en 
las versiones que el Vaticano ofrece de este texto: split/bruch/
rottura. Es llamativo el matiz de desgarramiento, aplicado a 
este tema. Podía haberse dicho: desaparición, difuminación, 
confusión, disolución, anulación de límites. Tal vez la violencia 
del término no signifique nada, pero su fuerza es llamativa.



2. La Nueva Evangelización66

Puede parecer muy radical, pero es una tesis con la que 
se está fácilmente de acuerdo, a favor o en contra de la 
escuela cristiana: si hay relación entre religión y cultura, 
la cultura misma es el lugar donde se expresa la religión; 
si no existe esa relación, la cultura no es lugar para la reli-
gión. Ahora bien: si la educación se dedica por principio a 
la cultura, será o no lugar adecuado para una Institución 
religiosa según lo religioso esté o no esté en ella. Según esté 
o no, será o no será lo que en teología clásica se llamaba 
‘lugar teológico’. 

Una institución como la lasaliana nace cuando la educa-
ción es un lugar teológico, al menos potencial, y desapa-
rece en caso contrario. Con toda razón aquel Capítulo fue 
preparado como pocos desde el punto de vista del diseño 
del panorama educativo, lasaliano y evangélico, aunque 
luego resultara fallido por otros factores.

Gaudium et spes era una declaración de principios, defini-
ción, sistema; Fratelli tutti es la propuesta de una actitud 
más que de un programa; en medio, Evangelii nuntiandi, a 
diez años del Concilio e iluminando el camino para los de-
cenios siguientes, un aviso, denuncia, señal de territorio no 
humano. Entre los tres documentos, una secuencia clara. 

Como una ayuda para percibir su trascendencia, podemos 
evocar aquel principio de Paul Tillich, hace ya un siglo: 
“la religión es la sustancia de la cultura; la cultura es la 



67De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

forma de la religión”14. Si aceptamos esta fórmula, las pa-
labras de Pablo VI están diciendo que en cierto sentido 
la religión era imposible, al menos en aquel momento, en 
1975. Y debía serlo, si la palabra cristiana estaba fuera de 
la cultura ambiente. Dígase lo mismo de la palabra lasa-
liana, evidentemente. 

Ahora bien, si en ese momento era imposible, tampoco se-
rían las cosas mucho más fáciles dos o tres decenios des-
pués, dada la magnitud que han ido asumiendo los cam-
bios culturales. Valga esta referencia para lo que hay entre 
los Capítulos lasalianos de 1993 y 2007.

Medio siglo después, seguir hablando de relación imposi-
ble tal vez sea excesivo. Sin embargo, lo que ciertamente 
hay bajo las orientaciones de Juan Pablo II, Benedicto XVI 
y el Papa Francisco, es una continuada declaración sobre 
la urgencia de recuperar aquella relación. De no hacerlo, 
estaremos abriendo todas las puertas a la desaparición de 
lo cristiano, de puro insignificante. 

14	 Lo formuló ya en 1919, en su breve escrito Sobre la Idea de una 
teología de la cultura. Lo importante en esta proposición es la 
relación dialéctica entre lo que Tillich llamaba ‘sustancia’ 
y ‘forma’ (los términos, que coinciden en su referencia 
etimológica, son substanz/form): son las dos dimensiones de la 
cultura, es decir, su visibilidad y su trascendencia.  Su fórmula: 
“Religion, als das was uns unbedingt angeht, ist die sinngebende 
Substanz der Kultur, und Kultur ist die Gesamtheit der Formen, 
in denen das Grundanliegen der Religion seinen Ausdruck findet. 
Abgekürzt: Religion ist die Substanz der Kultur, und Kultur ist die 
Form der Religion”. (Gesammelte Werke, vol. 9, p. 102: Aspekte einer 
religiösen Analyse der Kultur).



2. La Nueva Evangelización68

En nuestro estudio estas referencias ayudan a entender 
tanto la naturaleza del presente lasaliano y su pasado in-
mediato como la orientación básica para su supervivencia. 
Lo podemos entender mejor desde una expresión con 80 
años de historia, a la que también nos hemos referido en la 
Primera parte de este estudio: ‘país de misión’.

Es evidente la relación entre ‘país de misión’ y ‘Nueva 
Evangelización’. Y sobremanera elocuente los 60 años 
transcurridos desde la publicación de aquel estudio hasta 
la aparición de la segunda expresión. Caer en la cuenta de 
que han pasado esos años entre las dos equivale a proyec-
tar sobre la historia lasaliana una luz que desvela conexio-
nes de otro modo ocultas.

Cuando en los primeros años de la posguerra mundial se 
acuñó el término, sus autores lo referían a su país, Fran-
cia15. Poco a poco, a lo largo del siguiente medio siglo, se 
fue haciendo evidente que alcanzaba a muchos lugares del 
mundo, hasta entonces considerados países de cristiandad. 
En ese sentido hemos ido aprendiendo que no era fruto de 
las condiciones concretas de un país, sino que expresaba 
un cambio global, mucho más trascendente. 

En efecto: la referencia local, es decir, el ámbito por re-
cuperar, no era ya el orden de aquel mundo de cristian-
dad del que la sociedad se hubiera alejado en cuestiones  

15	 Debe recordarse un matiz: sus autores titulaban su obra: La 
France, pays de misión?, con interrogante al final. Es decir, un 
título-pregunta. Era 1943. Cfr. Primera parte, en el contexto del 
Capítulo General de 1946: 1. Restaurar, 3. Medio siglo después, otra 
vez las Reglas.



69De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

puntuales. Aquellos factores, en realidad, eran expresión 
de algo más grande, que los años nos han hecho compren-
der como un cambio de época. 

Cuando los Papas de la segunda mitad del siglo XX han 
hablado de estas cosas las han situado en un horizonte 
inimaginable hace 80 años. La calificación de un país con-
creto como lugar de misión parecía hablar de la recupera-
ción de la cristiandad en un lugar concreto; una genera-
ción después, habíamos comprendido que estábamos ante 
una situación mundial. El mundo era, de nuevo, país de 
misión, un espacio global necesitado de la primera presen-
tación del Evangelio.

Lo hemos entendido más adecuadamente cuando hemos ido 
cayendo en la cuenta de que no solo el mundo era ese país 
de misión, sino que la Iglesia misma lo era. La misma Iglesia, 
parte de aquel mundo, desprovista del apoyo social y cul-
tural en el que expresaba su propia conciencia, necesitaba 
considerarse a sí misma como campo de evangelización. 

La misma Iglesia necesitaba, necesita, reencontrar su voca-
bulario, doctrinal e institucional, sin regirse primariamente 
por el que acaba de caducar, sino por la situación de las pri-
meras comunidades cristianas, cuando ‘iglesia’ significaba 
sobre todo la comunidad más próxima y estaba por conce-
birse todo el desarrollo doctrinal e institucional posterior.

Por eso no puede llamar la atención que nos dirijamos 
también a la gran Comunidad Lasaliana como país de mi-
sión. Evangelizadora, sí, y también por evangelizar. Lo po-
demos ver señalando, sencillamente, la relación entre el 



2. La Nueva Evangelización70

camino que va desde una expresión a otra y determinados 
momentos clave en el de la Institución Lasaliana.

Está primero la proximidad entre la obra de Godin y Da-
niel y el espíritu del Capítulo de 1946: se trataba de re-
armarse ante el deterioro institucional, al verse califica-
dos de tierra de misión. 30 años después, en los días de 
Evangelii nuntiandi, estamos todavía rumiando los ecos de 
la Reunión (Intercapitular) de Hermanos Visitadores en 
1971, en la tensión sorda y violenta entre Comisiones con 
el tema de los votos, es decir, en torno a la identidad lasa-
liana y en las puertas del Capítulo General de 1976. Otros 
30 años más, y encontraremos los Capítulos Generales de 
1993 y 2000, con sus lemas del compartir la misión y la 
Asociación lasaliana. En esos mismos días encontramos, 
por ejemplo, la Tertio millennio adveniente, en 1994, en la 
que se habla con fuerza de la renovación en las formas de 
vivir y presentar el evangelio...

No se puede silenciar el comentario: cuánto mejor le hu-
biera ido a la Institución de haber podido contextualizar 
su propia dinámica en el gran juego de la historia y del 
Evangelio…

No hace falta seguir. Es clara la relación entre los dos ca-
minos. Como lo es, en consecuencia, que no se podrá tran-
sitar por uno sin ser conscientes de estar también transi-
tando por el otro.

Es decir, no se podrá interpretar, por ejemplo, el declive 
numérico de la cifra de Hermanos sin recordar el hundi-
miento de la relación entre el Evangelio y la cultura pro-
fesada en las instituciones lasalianas. Y no obsta que esa 



71De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

ruptura pueda ser más estructural que consciente. Como 
tampoco se podrá entender suficientemente la emergen-
cia de los nuevos compromisos, fuera de los votales, si des-
conocemos la emergencia de nuevas respuestas a la pro-
puesta del Evangelio en las nuevas sociedades.

Es claro y, a nada que se piense un poco, es también so-
brecogedor. Porque la distancia entre Evangelio y cultura 
en instituciones como la lasaliana es el reflejo de otra más 
honda, común a todas las instituciones educativas: la que 
se da entre cultura y escuela. Con ella se presenta un hori-
zonte desconocido, en el que apenas sirven los indicativos 
de los mapas que venían usándose. Y, desde luego, remite 
a la raíz del mensaje cristiano: indica que se necesita un 
modelo o referencia capaz de orientar la recomposición de 
las relaciones entre el Evangelio y la cultura.

Así, ¿por qué sentimos que usar o no usar el hábito no tie-
ne apenas importancia?; ¿por qué se mira con prevención 
a las instituciones educativas heredadas?; ¿por qué está 
siendo tan difícil el encuentro de todos los miembros de 
la nueva Comunidad lasaliana?; ¿dónde estamos viviendo 
cuando nos surgen esas preguntas?

En qué Iglesia

Allá cuando la primera evangelización, las primeras comu-
nidades cristianas lo tuvieron muy claro: todo consistía en 
vivir en este mundo como anuncio, presencia anticipada 
del definitivo. Era y es la ley de la Encarnación. 



2. La Nueva Evangelización72

La palabra de Jesús, primero, y su persona, después, lo 
mostraban: Dios, Dios Padre, el Señor de Israel y autor de 
la Creación, aquel Dios era la vida de la vida de aquellas 
comunidades. Era su Padre y su sentido, presente y acce-
sible no solamente para sus miembros sino para todo ser 
humano. Su presencia en el mundo quedaba atestiguada 
por la presencia continuada de Jesús, el Mesías, el Ungido, 
que seguía vivo entre ellos por su Espíritu.16

La evangelización, así, consistía en la difusión del carácter 
sacramental de lo humano, en la celebración del ‘sacra-
mento de la humanidad’, dicho con nuestras palabras.

Por eso la vida de la fe consistía en sentirse necesitados y 
capaces de Dios, habitados17 por Jesús resucitado en su Es-
píritu, el mismo Espíritu de Dios, que decía en su interior 
palabras inexpresables, seguramente incomprensibles, 
más grandes que la boca que las pronunciaba.

16	 En este tema evocamos los himnos de las Cartas de Pablo, 
Efesios y Colosenses, que no son los únicos en formularlo, 
pero sí tal vez los más ricos en el panorama que dibujan. Sus 
términos ‘pleroma’ (la plenitud, la totalidad, de este mundo 
en Dios) y ‘anakefalaiosis’ (el sentido y la presencia de Cristo, 
cabeza, en ese conjunto) orientan la actitud del creyente y la 
‘comprensión’ de la humanidad del Dios uno y trino. Sitúan en 
una comprensión claramente espiritual o existencial de todo 
el mensaje cristiano. Es, además, un tema y un espíritu muy 
claros en la tradición de los orígenes, en la espiritualidad del 
Señor de La Salle.

17	 En Col 1,29, para referirse a esto Pablo usa el verbo ‘energueo’ 
(ser la ‘energía’ interior): Cristo y quienes creen en Él. Y vale 
la misma observación de la nota anterior sobre el carácter de 
estos términos.



73De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Consistía en oír y repetir aquellas palabras y entenderlas 
como el aliento no solo de sus personas sino de toda vida 
en este mundo, el mundo mismo, la creación siempre viva 
y continuada, el itinerario de la humanidad, desde Dios y 
hasta Dios. 

Eso era el Evangelio: encontrarse con Jesús, el Ungido, vivo 
en la propia vida y creer que ese encuentro era la plenitud 
de la creación, la incorporación de todos en el Ungido ya 
en este mundo, como expresión anticipada de lo que se-
ría el no-tiempo final, es decir, la definitiva inclusión en el 
no-tiempo inicial. Así lo afirmaban himnos semejantes a 
los que encontramos hoy en las Cartas de Pablo.

Se trataba, eso sí, de encarnar aquella manifestación o 
aquel encuentro con el Resucitado. Había que saber verlo 
en su huella en toda la humanidad: allí donde había con-
ciencia de la propia limitación y de la propia posibilidad 
de superarla; allí donde se encendía el hambre de Dios o la 
conciencia de la posibilidad de encontrarle algún día, allí, 
estaba la huella de Dios, la evidencia de su Signo. 

Allí se podía compartir la oración del Señor y celebrar con 
Él y con los demás su gran Acción de Gracias. Porque la 
percepción de aquella huella de Dios en la humanidad, 
aquel asomarse del Señor en los pobres, en los necesitados, 
en los sencillos, aquella manifestación era ya la gracia sal-
vadora del Padre, que de ese modo tendía su mano garan-
tizando su fidelidad.

Era necesario escuchar su Palabra, la palabra de los po-
bres, de los que deseaban y necesitaban, de los que confe-
saban su indigencia o su carencia, de los que ofrecían sus 



2. La Nueva Evangelización74

personas como presencia anticipada de Dios en el amor de 
unos y otros. Por eso las dos grandes manifestaciones o 
evidencias de la presencia del Señor eran los pobres y la 
Comunidad.18

Los pobres, como puede entenderse, eran todos los que 
asumían su carencia o su esperanza. En ellos llamaba Dios: 
Dios iba primero encendiendo su esperanza y después 
poco a poco y misteriosa o incomprensiblemente, satisfa-
ciéndola. Oírle en ellos o en el propio interior era recibir su 
Palabra, el Evangelio, la verdadera buena noticia: Él está 
con nosotros o nosotros estamos en Él. Y no falla, porque 
su fidelidad es un don que hace a todos.

Había que hacer efectiva esa escucha, esa recepción de 
Dios. Y no tanto acabando con sus carencias sino llenando 
sus esperanzas. Era así y no había otro secreto. En nuestro 
estudio, además, es un lenguaje que resuena inmediata-
mente en las gentes de la educación: llenar la carencia de 
hoy y la esperanza de mañana. El Evangelio y la escuela no 
están lejos.

La satisfacción de las carencias era el primer requisito 
para presentarse ante el Señor habiendo respondido a su 
gracia con la propia fidelidad. Pero había que ir más allá: 
la satisfacción de las carencias no podía hacer olvidar la 
fuente íntima donde manaba la llamada de Dios. No podía 
de ningún modo dejar a nadie acomodado en este mundo 

18	 Imposible silenciar que las Meditaciones para el Tiempo de Retiro 
se abren precisamente con esta referencia. Inscriben la vocación 
de la Sociedad de las Escuelas Cristianas en ese trasfondo de 
eternidad, nada menos.



75De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

o en esta vida. Se necesitaba del ansia de eternidad de los 
pueblos para orientar sus vidas hacia la vida de Dios.

Y esto era lo que les iba constituyendo en Comunidad, es 
decir, en Iglesia.

La escucha de la llamada de Dios en la esperanza humana 
era el primer momento de la evangelización. Todo empe-
zaba y empieza en la conciencia de la propia necesidad, de 
los propios límites entendidos como frontera insuperable. 
Es el arranque del fenómeno religioso, en cualquiera de sus 
formas institucionales o tradiciones doctrinales.

Un inciso: ese es a la vez el arranque de cualquier ciencia, 
de cualquier maña o saber. Es la fuente y el objetivo de 
cuanto los seres humanos proponen en sus instituciones 
formativas a las nuevas generaciones. Por eso entienden 
enseguida que la manera de aprender un saber es relacio-
narlo con la propia necesidad de saber. Por eso entienden 
también muy pronto que su quehacer consiste precisa-
mente en eso, en estimular la conciencia de la necesidad y 
su satisfacción a través del conocimiento.

En ambas perspectivas, religiosa y educativa, se trata de la 
pobreza, el misterio o el sacramento de la pobreza.

Por eso, volviendo al espacio estrictamente religioso de esta 
reflexión, cuando ese límite se interpreta y se vive como el 
lugar de la manifestación de Dios —hablando ya dentro de 
la tradición cristiana—, se convierte en una frontera supe-
rable, lugar del salto, puerta de un mundo nuevo. Esto es 
la buena noticia de Jesús, el Evangelio.



2. La Nueva Evangelización76

Ahora bien: como enseña la historia de todas las formas 
religiosas, ese ‘Evangelio’ no quedaba —no queda— com-
pleto hasta aparecer un grupo o comunidad que comparte 
ese itinerario y lo hace común y único. 

La Comunidad construía su lenguaje, recreando palabras 
ya conocidas o inventándolas nuevas. Entonces, al encon-
trar sus palabras, eran Comunidad. Entonces se realizaba 
el ministerio de la evangelización: ahora era todo un grupo 
o Iglesia quien lo ejercía. Esto hacía definitivamente visi-
ble la evangelización, porque ya no se trataba solo de algo 
personal-individual sino de algo personal-compartido. Y 
aparecía con claridad definitiva la Palabra de Dios: cuando 
la actitud de alguien se convertía en la actitud de otros, la 
fidelidad personal se convertía en fidelidad comunitaria. En 
este sentido se habla de ‘ministerios’ en las Cartas de Pablo.

No puede decirse cuál de los dos ejes aparecía primero, si la 
pobreza o la Comunidad. Probablemente lo primero siem-
pre es la necesidad, la conciencia y la expresión de la nece-
sidad. Lo que no tiene discusión es la mutua constitución 
de ambos a medida que avanza el itinerario compartido.

A lo largo del itinerario iban apareciendo las funciones 
más adecuadas para hacer fluidas las comunicaciones en 
el interior de la comunidad y con su entorno. Así fueron 
desglosándose los diversos ministerios, funciones especia-
lizadas para el sostenimiento del proyecto evangelizador y 
su trasplante en otros ámbitos. Así nacieron tanto la ac-
ción concreta hacia dentro o hacia fuera, como su denomi-
nación y consolidación organizativa o estatutaria.



77De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Así también fue naciendo el aparato jerárquico, es decir, 
de servicio, en la comunidad cristiana; así, su interpreta-
ción y fijación doctrinal; así, su ritualización, es decir, la 
expresión celebrativa de la vivencia sacramental, hecha 
ahora culto y calendario. 

Así, igualmente había de darse y así se dio en la prime-
ra Comunidad Lasaliana: es el sentido de su travesía, en 
concreto, por el siglo XVIII, así como la vivida en distintos 
lugares de su implantación en los siglos siguientes.

Futuro y contemplación

Para nuestro estudio, es la perspectiva desde la que dispo-
nerse al futuro en la Comunidad Lasaliana.

A mediados del siglo XX, la herencia consistía en su modo 
de leer la Encarnación en el arranque de la Modernidad. 
Era el sentido de su ‘doble’ espíritu, de fe y de celo. A su 
luz leían la Encarnación de la Palabra de Dios en un espa-
cio concreto, el lugar teológico que era la escuela naciente. 
Ahora bien, como ha ido sugiriendo la Primera parte, no 
es nuestro caso exactamente y se entiende. Aquel arran-
que de la Modernidad ya dio sus frutos, de modo que ni 
responde ni puede responder a nuestra pregunta por los 
signos de la Encarnación de Dios hoy. 

Poco a poco se hacía evidente que la luz y lo iluminado no 
eran una sola cosa.

Por eso en los días del Concilio, a la vez que se extendía 
la conciencia de vivir en otro tiempo, ya ‘postmoderno’, la  



2. La Nueva Evangelización78

herencia recibida resultaba encogida sobre sí misma y mos-
traba su propia insuficiencia ante la realidad del Proyecto 
Lasaliano. Por un lado, consistía en el recuerdo de dos y 
tres siglos de historia; por otro, medio siglo más, de examen 
perplejo sobre su coherencia con los nuevos tiempos. Es la 
razón de tanta tensión y tanto desconcierto en la Comuni-
dad Lasaliana entre 1960 y 1990. Otra cosa es que se pudie-
ra ver y que además se viera en todo el universo lasaliano.

Parece claro que, al menos en el arranque de la Moder-
nidad, había una relación entre lo religioso cristiano y la 
cultura en la sociedad europea. En función de esa relación, 
todas las instituciones, de Iglesia o no (monasterios o gre-
mios profesionales, por ejemplo), daban un sentido a su 
acción, a sus estructuras y a su discurso. Así las palabras 
que expresaban su propia conciencia tenían un conteni-
do preciso. Eran vehículo de la significación religiosa de la 
vida de una institución. 

Hoy, como es evidente, no podemos dar por supuesto que 
tales palabras puedan seguir siéndolo, ni siquiera depu-
radas de tales o cuales connotaciones históricas. En efec-
to, el problema puede estar en las palabras mismas, no en 
ninguna de sus connotaciones. Por eso decimos que puede 
no bastar con adecentarlas: tal vez hay que sustituirlas. Y 
habremos de proponer lo mismo respecto de las ‘palabras’ 
institucionales, estructurales, es decir, la organización de 
su fidelidad tanto en las formas locales como en las terri-
toriales o mundiales.

Lo impresionante del asunto está en que coinciden con la 
sencillez y la pobreza evangélicas. Nos llevan a ellas. Esa 
coincidencia, en efecto, fiel reflejo del Sermón del Monte, 



79De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

constituye a un grupo humano en cristiano; y hace de ese 
grupo portador del signo de la sencillez19, nota específica 
de lo que nosotros llamamos ‘consagración religiosa’.

Si recordamos la historia de la tradición familiar lasaliana, 
nos resultará realmente llamativo que la consagración haya 
llegado a la Institución Lasaliana mucho más desde su en-
cuentro con los pobres que desde su adscripción a un lugar 
en el mundo de los cánones. Ni siquiera se trató de la teolo-
gía sobre el tema, francamente deficiente en aquellos días. 

Fueron los pobres y su escuela los que llevaron a aquel 
grupo a vivir un modelo de consagración totalmente fiel 
al mensaje de la primera comunidad cristiana y lleno de 
vida ante el futuro de las nuevas sociedades. Cuando ese 
futuro llegara, según esto, la referencia no estaría tanto en 
la teología de la consagración cuanto en la proximidad a 
los pobres.

Es difícil exagerar el alcance de todo esto. Se siente simul-
táneamente la relación y la distinción entre la luz y lo ilu-
minado, que acabamos de recordar. 

Hace que en las páginas siguientes parezca natural des-
cubrir que no se trata tan solo de refundar la Comunidad 
Lasaliana, sino de refundar esa institución de Iglesia que 
llamamos Comunidad consagrada. Y diremos lo mismo del 

19	 Utilizamos el vocabulario de Raimon Panikkar. Él habla del 
‘arquetipo de la sencillez’ como estructura indispensable en 
la comprensión de lo humano, cuya visibilización especial esa 
misma humanidad encuentra en lo monástico, en su citado 
Elogio de la sencillez. 



2. La Nueva Evangelización80

vocabulario de la identidad lasaliana ante la tarea de for-
mular el lenguaje del Evangelio. O, dentro de la misma ló-
gica, de la escuela cristiana respecto de la escuela a secas.  

La magnitud de estos contenidos impone el talante o el 
espíritu para vivirlos.

Es algo tan impresionante que abruma, sobrecoge. Hace 
caer en la cuenta de que no hay preparación suficiente 
para hacerle frente. Lo que vivimos pide ante todo actitud 
de escucha, de recibirlo, de modo que la respuesta vendrá 
más tarde. La respuesta, en efecto, es el eco de la realidad 
al encontrarse con nuestra acogida.

Y no podemos menos de evocar los dos rasgos con los que 
los biógrafos retratan al Señor de La Salle: místico en ac-
ción. Puede decirse de distintas maneras, pero es eso: la 
combinación de la escucha y la palabra, de la aceptación y 
el compromiso, del silencio y la organización, de pasividad 
e iniciativa. Así fue en aquella primera fundación, como 
correspondía a un tiempo semejante al nuestro: en los dos 
se abre un modo nuevo de vivir.

En el presente lasaliano solo una actitud así, contemplati-
va/activa, es capaz de interpretar el hecho educativo. Solo 
ella es capaz de vivir y mostrar la relación entre el Reino de 
Dios y la universalización de lo humano que vivimos hoy.

Y un lenguaje nuevo 

Cuando, por ejemplo, a consecuencia de un Capítulo Ge-
neral, la Institución Lasaliana cambia su modelo para 



81De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

la Administración Central o la Animación del Instituto, 
está cambiando su lenguaje. Está ocurriendo en estos días 
nuestros: no es lo mismo hablar de Asamblea Plenaria y 
de Capítulo General, ni de responsabilidad subsidiaria y 
‘Proyecto Levadura’.

El lenguaje, en efecto, es otra manera de marcar los límites 
de nuestro mundo, como dejó escrito Wittgenstein. Nuestro 
lenguaje expresa nuestra visión de las cosas, nuestra mane-
ra de descubrir conjuntos y sus relaciones, nuestras aspi-
raciones y frustraciones. Además, expresa nuestra manera 
de configurarnos en plural, nuestra organización, nuestros 
códigos de funcionamiento, explícitos o implícitos.

El lenguaje se refiere a nuestras palabras, sí, pero además 
se expresa en nuestras instituciones. Por eso no se puede 
incluir en la Regla la expresión ‘Misión Compartida’, sin es-
tablecer a la vez los cauces de esa participación; ni se pue-
de hablar de Proyecto Comunitario, sin establecer a la vez 
los procedimientos para la comunicación personales en el 
interior de la comunidad. Antes, antes de utilizar esas dos 
expresiones, no había ni encuentros del conjunto del profe-
sorado ni la misma valoración de las relaciones personales. 

Van juntas la renovación del lenguaje y la renovación de 
las instituciones. Porque son una sola renovación.

Abriendo precisamente la última década de nuestra re-
flexión y poniéndole contexto a cuanto se piense y haga en 
la Iglesia en estos días, encontramos en 2012 el Sínodo de 
los Obispos sobre la Nueva Evangelización; y el primer gran 
documento del Papa Francisco, Evangelii gaudium, en 2013. 
Es el horizonte para apreciar, directamente, el Capítulo  



2. La Nueva Evangelización82

General del año siguiente y, después, todo el pensar y hacer 
de la Institución Lasaliana hasta los días de hoy. 

Se podría decir que es la misma situación de san Pablo en 
el Areópago, con su conocida expresión: “...hallé también 
un altar en el cual estaba esta inscripción: ‘al Dios no co-
nocido’. Al que vosotros adoráis, pues, sin conocerle, es a 
quien yo os anuncio” (Hch 17, 23). Sabemos cómo acabó 
aquel encuentro, pero no es ese final lo que nos importa. 
Lo que encontramos en nuestros días es esa misma aten-
ción hacia lo que se desconoce, apeteciéndolo, buscándolo, 
tratando de imaginarlo. 

En nuestro caso, como entonces, habrá problemas cuando 
aparezca el tema de la Encarnación y, de su mano, la muer-
te y la Resurrección del Dios. Es decir, habrá problemas en 
cuanto se pretenda dar a ese Dios desconocido el rostro de 
lo diario personal. El problema fundamental no está, como 
vemos en el Areópago, en aceptar la trascendencia de Dios; 
está en aceptar su pequeñez, su inmanencia, es decir, su 
humanidad. 

Decimos ‘como entonces’: en el Proyecto Lasaliano todo 
esto se traduce en el tema de cómo puede una comunidad 
educativa vivir y transmitir el lenguaje del Evangelio. Es, 
si se mira bien, uno de los protagonistas principales del 
último medio siglo. 

En cristiano la cuestión del lenguaje nace con el Misterio 
de la Encarnación, es decir, con el Misterio del único co-
nocimiento que tenemos de Dios, el Señor: Jesús. Él es el 
rostro de Dios, su Palabra. Por lo tanto, Dios, nuestro Dios, 
es imaginable y puede ser dicho. 



83De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Ahora bien: así como todas nuestras palabras o todas 
nuestras imágenes valen para decirle, ninguna le abarca, 
ninguna le define. No podemos absolutizar ninguna.

Que Jesús sea la cabeza del cuerpo, de la Iglesia (como can-
taba el himno de los Colosenses), significa que todo este 
mundo es su cuerpo o su rostro o la manifestación de Dios: 
“todo subsiste en Él” (1,17). Pero, precisamente por la tran-
sitoriedad de nuestra vida y de nuestro mundo, resulta que 
nuestro Dios, el Inmutable, Trascendente, Eterno, nuestro 
Dios, tiene historia, tiene límites: nosotros20. Es decir, no 
cabe en ninguna de nuestras palabras, que fluyen con no-
sotros, inestables y esperanzadas, pero no tiene otras para 
decirnos su Buena Noticia. Exactamente: nosotros somos 
los que no tenemos otras palabras que las nuestras.

Por eso es importante hablar de Nueva Evangelización. 

Porque podemos muy bien estar viviendo en un mundo de 
palabras tan distintas o nuevas como los sistemas lógicos 
que las sostienen. Nuestro estudio lo hace ver, evocando el 
camino recorrido entre sus dos páginas límite, 1904 y 2015, 
los dos Capítulos Generales o, mejor, las dos revisiones de 
las Reglas. 

20	 Evocación del verso de Dámaso Alonso: Dios es un inmenso 
lago sin orilla, /salvo en un punto tierno, / minúsculo, 
asustado, /donde se ha complacido limitándose:/yo./�. Cfr. su 
obra Hombre y Dios. Más adelante, en las páginas finales de 
esta Segunda parte, relacionaremos ‘límite’ con ‘frontera’. La 
referencia a D. Alonso y su lenguaje hace mucho más fácil 
nuestra interpretación posterior.



2. La Nueva Evangelización84

Puede estarse viviendo en ese mundo que nos envuelve y 
al que pertenecemos. Puede. Pero a la vez puede ocurrir 
que en el interior de esta Institución se viva o se crea vivir, 
en otro. Es una manera de rechazar o de defenderse de la 
proximidad de Dios: rechazar lo que no tiene aspecto de tal 
porque no se ajusta con la idea que tenemos de Él.

Por eso terminamos recordando, otra vez, que nada de esto 
tiene sentido si el conjunto de la Institución no se consi-
dera a sí misma parte de ese país de misión que es nuestra 
misma Iglesia. 

Nuestro estudio ha recordado una y otra vez la necesidad 
de considerar el proyecto como lo hacemos con todas las 
presencias de la Iglesia en este mundo, en esta sociedad: 
en el interior del mundo lasaliano se da la misma distancia 
o la misma ruptura que en la sociedad y la Iglesia en gene-
ral entre la religión y la cultura. 

Por eso decimos que el horizonte de la refundación de esta 
institución (y tantas otras semejantes) no está en el siglo 
XVII ni en el siglo XIX, sino en los Hechos de los Apósto-
les, en las generaciones que fueron expresándose en los 
evangelios.

Como ellas, las actuales Comunidades Lasalianas necesi-
tan interpretarse desde la Encarnación de Dios. Es el cora-
zón del mensaje cristiano, el criterio por antonomasia de 
la hermenéutica cristiana. 



85De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

La cultura, lugar teológico

Es importante en este estudio recordar siempre la relación 
entre Evangelización y lenguaje, es decir, entre la religión 
y la cultura, que decía el Papa Montini. De esa manera 
se le da al adjetivo ‘nueva’/‘nuevo’ un alcance mucho más 
preciso y ambicioso a la vez.

En efecto, si se acomete la tarea de la renovación del len-
guaje —lasaliano, religioso, cristiano— sin contextualizar-
la en la Nueva Evangelización, todo el esfuerzo puede re-
ducirse a una acomodación ineficaz. En cambio, si la reno-
vación del lenguaje se inscribe sobre la necesidad de proce-
der a una evangelización nueva, el proceso es mucho más 
radical y paradójicamente sólo entonces llega a sostenerse.

Nos importa tenerlo en cuenta para ser fieles y realistas 
a la vez. Y para superar las dificultades, los errores y los 
aciertos propios de la tarea.

A esto venía el principio citado de Tillich: religión y cultu-
ra, sustancia y forma. Sin darle muchas vueltas al sentido 
o alcance de cada uno de los términos, sí entendemos la 
verdadera dimensión secular o encarnada del Evangelio, 
la misma que sus contemporáneos veían, sorprendidos, en 
la palabra de Jesús, así como en su persona. Sobre todo, en 
su persona.

Quiere esto decir que la palabra o el lenguaje de la evan-
gelización en su sonido no son diferentes de las palabras 
y el lenguaje de la cultura. Lo son en su intención, en su 
alcance. Es decir, la renovación del lenguaje, dentro de 
la reflexión de nuestro estudio, está más en la carga de  



2. La Nueva Evangelización86

trascendencia que puede haber en el lenguaje diario, que 
en la invención de términos nuevos.

Por eso, por ejemplo, las Meditaciones para el Tiempo de Re-
tiro contienen la lectura teológica de la identidad institu-
cional sin utilizar para nada el vocabulario que podríamos 
esperar de la teología de la vida religiosa. Hablan del Plan 
de Dios, de la identificación con Jesucristo, de la Iglesia, de 
los ángeles custodios, del compromiso y la personalización 
educadores, de la responsabilidad en el quehacer educa-
dor, de la esperanza en el reconocimiento de Dios y de la 
sociedad. Ni siquiera en la única mención21 la Institución o 
a la sociedad de las escuelas cristianas, ni siquiera enton-
ces, se habla de vida religiosa ni de vida monástica, ni de 
votos religiosos.

Por eso hemos recordado antes la fórmula de Wittgens-
tein sobre el lenguaje y el mundo. Viene muy bien para 
caer en la cuenta de que a veces se puede estar usando un 
lenguaje extraño a la vida diaria, como si se existiera en 
dos mundos diferentes y simultáneos, el hablado y el vivi-
do. Ocurre cuando no coinciden el lenguaje institucional 
y el doctrinal.

Esto es particularmente verdad en el vocabulario de la 
identidad de instituciones como la lasaliana, parte por 

21	 MTR 207,3,3. Se emplea el término ‘Institut’: “Demandez lui 
aussi instament, qu'il lui plaise d'accroître vôtre Institut, et de lui 
faire fructifier de jour en jour; afin que comme dit S.Paul, les coeurs 
des fidèles soient affermis dans la sainteté et dans la justice”. Se 
entiende que es la Sociedad o la Comunidad de ‘los Hermanos 
de las Escuelas Cristianas’, presentes en el título completo de 
las MTR. La cursiva es nuestra.



87De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

culto indebido a un vocabulario heredado, parte por pre-
vención respecto de la hondura y trascendencia del len-
guaje de la vida diaria. En ese tipo de situaciones nuestro 
lenguaje niega el carácter propio de lo cristiano, que es la 
Encarnación o la proximidad absoluta de Dios, la profani-
dad de su apariencia, su presencia en cada persona y en 
cada acontecimiento.

Y es también comprensible, como venimos insistiendo, 
que la renovación del lenguaje comporte necesariamente 
la de la institución. De modo que a veces, para rechazar 
modificaciones institucionales, tachamos grandes territo-
rios de nuestro lenguaje, o bien los reducimos a ideología.



3. La Llamada88

En los días inmediatamente anteriores al 
Concilio Vaticano II y a lo largo de la preparación 
del Capítulo de 1966, se hizo común un lema 
doble, en la Comunidad Lasaliana: había que 
devolver el Fundador al Instituto y el Instituto 
a los Hermanos. 

Era redescubrir la primera fuente y la nueva 
responsabilidad.

La llamada emerge, nueva, en el corazón de la 
formidable tarea de vivir los nuevos tiempos.22

3. La Llamada
La primera parte de aquel lema proponía que el Fundador 
fuera devuelto al Instituto, es decir, que llegase a todos el 
conocimiento y la conciencia de los orígenes, que lo sintie-
ran suyo y que esa propiedad orientase sus vidas. Querían 
sacudirse modelos teológicos y espirituales ajenos, de los 
que no esperaban futuro. Así se hizo y se consiguió crecer 
en identificación, en especificidad. 

La segunda recordaba que eran los Hermanos quienes de-
bían orientar el presente del Instituto a partir de su co-
nocimiento del medio y de sus propios caminos persona-

22	 Sería testimonio suficiente la Circular 475, 9.2.2020, titulada 
De la esperanza al compromiso: vocaciones lasalianas en camino. 
No podemos silenciar, sin embargo, la referencia a la reciente 
Asamblea Plenaria, en julio de 2024: es clara la coincidencia 
entre todo el discurso vocacional y el sentido de este encuentro.



89De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

les. Querían recuperar la responsabilidad institucional a 
través de procedimientos más comunitarios, compartidos. 
También se hizo y desde luego se consiguió que la respon-
sabilidad y la iniciativa crecieran por todas partes. 

Tal vez, sin embargo, por ambos lados hubo una laguna 
importante: la conciencia del tiempo transcurrido desde 
los orígenes lasalianos hasta el presente. Así la fidelidad 
encontró su referencia en la Primera Comunidad, pero 
desconoció la historia de la Comunidad, el mensaje de la 
globalización lasaliana, el de las metamorfosis de la vida 
de los pueblos.

Ese déficit de historicidad ayudó en la inclinación hacia 
un compromiso existencial en el que el dominio del futuro 
escondió un tanto su recepción desde las manos de Dios. 

Fue un enfoque lleno de entusiasmo, aunque marcada-
mente voluntarista. Era comprensible: considerarse en 
una época de cambios invita más al compromiso que a la 
contemplación; en cambio, a medida que creciera la sen-
sación del cambio de época, sonaría más fuerte la llama-
da a la contemplación del misterio oculto bajo todos los 
compromisos. La conciencia de la historia, de su paso por 
la vida de las instituciones y por la configuración de sus 
formas, hace mirar el presente con otro respeto. 

Es lo que corresponde a una consideración trascedente de 
la vida y de la sociedad. Es, para entendernos, lo que hay 
bajo la categoría bíblica de la Alianza. Hay, en efecto, una 
relación profunda entre la conciencia de la historia y la 
vida de fe, la contemplación del Misterio de Dios.



3. La Llamada90

En lo que respecta a nuestro estudio seguramente puede 
decirse que, durante una generación al menos, la Comu-
nidad Lasaliana cultivó la configuración de su proyecto de 
vida un tanto por encima de la llamada de Dios. Lo que 
había de hacerse era urgente y en muchos casos evidente. 

El mundo en que vivimos, evocado en el itinerario de nues-
tra Primera parte, subraya lo plausible de esta interpreta-
ción de la dinámica del último siglo. Es el mensaje claro de 
la última generación de documentos lasalianos y el de los 
itinerarios vitales de sus miembros, sobre todo los nuevos.

En este sentido es sintomático que en más de una oca-
sión los documentos recientes de la Institución Lasaliana, 
pretendiendo formular conceptos o sistemas de conceptos, 
recurren al género narrativo. No proponen un discurso, 
sino que presentan la experiencia de personas que están 
viviendo aquellos conceptos.23

Y probablemente sea un buen ejercicio repasar las bio-
grafías de Hermanos especialmente significativos desde el 
punto de vista institucional, fallecidos en el último me-
dio siglo. No puede afirmarse que su conjunto constituya 
un bloque bibliográfico muy frecuentado, y sin embargo 
contiene una llamada o un toque de atención que nadie 

23	 El último, o casi, la Circular 478 dando cuenta de las orienta-
ciones del último Capítulo General, en noviembre de 2022. En 
este caso, sin embargo, no hay historias personales sino el re-
curso literario de un presunto capitular que dentro de 20 años 
nos cuenta sus recuerdos de lo que vivió. Se trata de sus viven-
cias más que de definiciones. Recuerda, entre otras referencias 
similares, el Boletín N.º 254, en 2015. Y, desde luego, los testi-
monios recogidos en este estudio.



91De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

había previsto. Se ve en muchas de ellas cómo los biógrafos 
tratan de hacer el balance entre lo que sus biografiados 
se propusieron en sus vidas y su conexión o desconexión 
profundas con la llamada de Dios, de sus Hermanos y de 
su pueblo.

En especial, merece la pena repasar las biografías de los 
Superiores Generales de estos últimos decenios. Es segura-
mente su última ofrenda a la Comunidad Lasaliana.24

No parece exagerado recibir de estos hechos un mensaje 
que recuerda el sentido profundo de aquel lema. Devol-
ver el Instituto a los Hermanos no significaba solo hacerles 
dueños de algo, sino además mostrarles de un modo nuevo 
la llamada de Dios. Las crónicas personales van dando fe 
del sentido de aquella propiedad recuperada. 

En este caso, en este mundo y en estas sociedades en las 
que el discurso vocacional parece más cosa de otros tiem-
pos, lo volvemos a encontrar en situaciones personales 
donde no lo esperábamos ni habíamos buscado.

Así, a partir de nuestra evocación de 100 años y desde la 
evidencia en el corazón de nuestras crónicas locales, en-
tendemos que en el subrayado vocacional hay por lo me-
nos tres avisos, tres propuestas de envergadura.

24	 Sirva como ejemplo la dedicada al H. Michel, La frágil esperanza 
de un testigo. Ciertamente es una biografía excepcional, como 
lo fue su vida. Sin embargo, es ilustración suficiente de lo que 
queremos decir y válida para tantas otras: en ella no vemos 
solo lo que Michel proponía sino además su generosa voluntad 
de ser fiel.



3. La Llamada92

Son tres realidades propias de esta Institución, pero de 
ningún modo exclusivas suyas.

Recuperar la vocación (uno)

La primera habla de la necesidad de darle a la llamada vo-
cacional el reconocimiento de que con ella empieza todo 
y sin ella no hay más que movimiento vano. Recuerda, 
así, que tal vez a causa del cansancio ante los avatares de 
tiempos tan accidentados, la Institución Lasaliana necesi-
ta recuperar la dimensión trascendental o teológica de la 
llamada. Es muy claro en el documentario lasaliano desde 
hace tres décadas cuando menos.

En este caso ‘recuperar’ significa caer en la cuenta de que 
se trata de algo bien conocido, que tenemos ahí mismo, 
ante nuestros ojos.

Seguramente este es el secreto de los diferentes procesos 
por todo el mundo lasaliano en torno al discurso de la Aso-
ciación o de la nueva Comunidad. En efecto, si decimos 
que no se trata de un proceso programado desde ningún 
centro lasaliano y que todo nace en una experiencia local 
y personal, no costará caer en la cuenta de que la llamada 
vocacional es lo que sostiene el camino del Instituto en es-
tos 50 años. Es difícil encontrar razón mejor para explicar 
la continuidad y el crecimiento de estos gestos a lo largo 
de tanto tiempo.

Cuando se mira de cerca, lo encontramos con total clari-
dad. Hay en ellos, a veces, una excitación llamativa, pero 
normalmente no se trata de situaciones ruidosas. En cam-



93De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

bio, es la experiencia de recibir una llamada, una invita-
ción, la posibilidad de asumir en la propia vida algo no pre-
visto, sorprendente y gratificante.

En aquel Prólogo o presentación de las Reglas de 1967 se 
decía:

Hermano, has sentido el deseo de servir a Dios y a los 
hombres; te has percatado de las ansias que suscitan la 
penuria y necesidad en el mundo y en los pobres; has des-
cubierto en ti la inclinación a enseñar y sembrar el bien 
en tu derredor; y has llegado aquí con la esperanza de ha-
cer efectivo tu ideal en el Instituto de los Hermanos de 
las Escuelas Cristianas. Sin comprenderlo aún del todo, 
has venido porque Dios te buscaba, porque ya habías 
empezado a encontrarle y porque, allá en el fondo de tu 
corazón, estabas resuelto a amarle, alabarle y entregarte 
totalmente a su servicio…25

Hermosas y programáticas palabras que se escribieron es-
pecíficamente para los Hermanos, como correspondía a la 

25	 El H. P.-A. Jourjon comenta específicamente este Prólogo en 
su Pour un renouveau spirituel, o.c., pp. 381-394. Se nota que 
había sido su redactor definitivo, de modo que transmite su 
espíritu con un interés especial, como si no acabara de aceptar 
la decisión del Capítulo de no incluirlo en el texto mismo de 
la Regla. Y se comprende: tres años antes, coincidiendo con 
el Capítulo General, se había publicado en francés la Regla 
de Taizé, en cuyo prólogo se había inspirado. Con toda razón 
entendía que en él se contenía el espíritu de todo lo demás y 
por lo mismo correspondía incluirlo en la redacción asumida 
por el Capítulo. Se trata de un paralelo muy sugerente ante 
esta primera mitad del siglo XXI. 



3. La Llamada94

naturaleza de aquel documento, pero que hoy, una y otra 
vez, vemos hechas realidad en tantas otras personas.

Es la vocación, que transforma lo conocido de la vida y 
aporta un sentido o pequeñas respuestas a lo diario. Por 
todas partes encontramos el mismo tema: hay algo que 
sorprende y plenifica, satisface. Hay algo donde no se su-
ponía que hubiera nada más que trabajo o quehacer con-
tratado. De pronto el discurso, sin dejar de ser laboral, es 
además otra cosa.   

Es fácil imaginarlo. En un primer momento es una entra-
da curiosa, amable, interesada, en un ámbito desconocido 
pero intrigante. Pronto se va haciendo más atrayente. Se 
va descubriendo un grupo de personas interesada por el 
mismo tema y se avanza en la comprensión creyente de lo 
que está ocurriendo.

La consideración creyente suele irrumpir ante tal o cual 
lugar de la Escritura o de la Tradición lasaliana que de 
pronto muestra una relación con lo que alguien iba sin-
tiendo en su corazón o necesitaba. No era tal vez total-
mente consciente de estarlo viviendo y en un momento 
determinado, ante una persona determinada, o en deter-
minado proceso de formación, lo percibe. Se admira y goza.

En el contexto, envolviendo a esa experiencia íntima, está 
siempre el hecho comunitario, local o institucional. 

En lo local se cuenta con otras personas que de algún modo 
comparten la misma experiencia de estar siendo guiadas 
por Dios o por el Misterio de la vida. Y en lo institucional se 
percibe como pieza de una gran continuidad, un proceso de 



95De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

varios siglos que refuerza la consistencia del momento pre-
sente. En ambos casos se recibe como un testimonio de que 
el proyecto está garantizado por algo o alguien más grande.

La comprobación de que el hecho vocacional no era exclu-
siva de nadie no es el menor de los signos de este tiempo. 

Cuando una persona, superado o asumido el momento de 
la admiración amistosa hacia otra o hacia un proyecto, 
se encuentra ante el Misterio que le envuelve y le guía, 
su vida se conmueve. En el secreto de su corazón siente y 
sabe que ahora es mucho más que antes o mucho más de 
lo que creía ser. Si esto se comparte con otras personas en 
torno al mismo proyecto, entonces ciertamente estamos 
ante el alma de una comunidad. 

Puede vivirse silenciosa o sonoramente, de modo explícito 
o implícito. No importa gran cosa, siempre que se sepa que 
eso está ocurriendo, porque ni la más prolija de las explici-
taciones puede dar fe de ello. 

Se trata del Misterio de Dios conduciendo a la Institución 
más allá del tiempo.

Redescubrir la secularidad (dos)

También en 1967, en la Declaración había quedado escrito:

...deben colaborar gustosos los Hermanos con los seglares, 
que suministran a la comunidad educadora la aportación 
irreemplazable de su conocimiento del mundo, de su ex-
periencia familiar, cívica y sindical. Procedan de tal modo, 



3. La Llamada96

que los maestros seglares estén en condiciones de ocupar 
dignamente su puesto en toda la vida de la escuela... (De-
claración 46, 3.2).

La “aportación irreemplazable de su experiencia” incluye, 
lógicamente, su camino hacia el Misterio o el camino del 
Misterio por su vida. Su experiencia específica incluye su 
manera de vivir la llamada y la respuesta del Señor en su 
quehacer educativo y en el resto de su vida.

Así entendemos que el sentido de esa aportación es doble, 
si se mira hacia el interior de la Institución.

Ante todo, la aportación de la propia sensibilidad ante las 
realidades de la vida: familia, sociedad, trabajo, partici-
pación pública. Todo eso está afectado por su experiencia 
vocacional y, si no es una aportación de esas experiencias 
mismas, sí lo es al menos una aportación de su persona 
desde esas experiencias. Desde este punto de vista ya hay 
una especificidad y un enriquecimiento en la calidad de la 
conciencia vocacional en su conjunto.

Por debajo o por dentro encontramos otra faceta en esa 
aportación: es la de aproximar la consagración y la secu-
laridad.

Es un tema muy importante, por cuanto los miembros ya 
conocidos de las comunidades lasalianas, los Hermanos, al 
cabo de tres siglos de caminar por la historia pueden muy 
bien haber sacralizado indebidamente su práctica exis-
tencial, así como todo el lenguaje en el que se expresan a 
sí mismos. Desde ese punto de vista, pues, la aportación 
de las nuevas vocaciones actúa sobre la conciencia de las 



97De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

anteriores como un correctivo o un centramiento en lo 
esencial. Hace alejarse de una posible y muchas veces real 
sacralización de la vida del Hermano que le desnaturaliza 
y con él, con cada uno de ellos, a todo el proyecto lasaliano. 

Si, dando un paso más, consideramos esta posible apor-
tación desde el punto de vista de la misión, encontramos 
igualmente temas muy importantes. 

Si vivimos en un tiempo no solamente de Nueva Evange-
lización sino además de Nueva Humanidad, es claro que 
el diseño de los proyectos educativos debe experimentar 
un acomodo radical a las nuevas condiciones sociales. No 
puede tratarse del mundo de lo metodológico, sino de algo 
que afecta al concepto mismo de la educación y de su rela-
ción con el Evangelio.

En nuestra Primera parte habíamos recogido el distingo de 
aquellos dos desafíos: técnicos y de adaptación. Con ser con-
siderables los de tipo técnico, los de adaptación lo son mu-
cho más. Y es ahí precisamente donde se precisa estar cerca 
de la fuente de la nueva cultura o de la nueva sociedad. 

Por esta razón es imprescindible atender y asumir la natu-
raleza específica de las nuevas vocaciones. 

Asumir la responsabilidad (y tres) 

En tercer lugar, nos encontramos con un desafío. Se con-
tiene en esta proposición: es más fácil comprometerse en 
la reorganización de lo establecido que en la refundación 



3. La Llamada98

de la Comunidad Lasaliana. De un modo u otro ha debido 
asaltarnos a lo largo del conjunto de esta reflexión.

Devolver el Instituto a los Hermanos o devolvérselo a la 
Comunidad, según hablemos de hace 70 años o de hoy 
mismo, significa poner la propia vida en las manos de Dios 
o dejarla en los ámbitos de nuestros conocimientos. La di-
ferencia está en el fundamento de la fe que puede mover 
en ese compromiso: si son los propios recursos o la llamada 
de Dios.

En estos últimos 70 o 60 años no han faltado las invitacio-
nes a comprometerse en la refundación de la Institución 
Lasaliana. 

En los días del Concilio y del Capítulo General de 1966-67 
se usó el término ‘renovación’. Así lo hizo, por ejemplo, el 
H. Superior General en la presentación de la Declaración. 
Era lógico, por cuanto el mismo Concilio hablaba de la ‘re-
novación adaptada’ en Perfectae caritatis. Y hemos señalado 
cómo muy pronto se vio que la renovación llevaba a lími-
tes no pensados antes, de modo que poco a poco fue siendo 
sustituida por un término más ambicioso: ‘refundación’. 

Si volvemos todavía a recordar las tensiones de aquellos 
días, desde 1966 hasta las puertas de 1986, no nos costará 
mucho imaginar las que suscitaba cualquiera de los dos 
términos, sobre todo el segundo. Finalmente, 30 o 40 años 



99De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

después del Concilio ya los mismos Superiores Generales 
utilizaban el término26.

Sin embargo, una cosa es afrontar la refundación desde las 
dinámicas empresariales o institucionales, y otra hacerlo 
desde la llamada de Dios. Así, probablemente podemos es-
tar de acuerdo en que en los últimos decenios hemos usa-
do el término ‘refundación’, pero sobre todo con sentido de 
adaptación. 

Es perfectamente discutible además de muy grave, de 
modo que basta con señalar su posibilidad. Pero lo que de 
ningún modo es discutible es que en la clave de la refun-
dación encontramos la conciencia de la llamada de Dios a 
comprometer la vida en esa tarea.

El Plan de Dios

Es, literalmente, la propuesta del señor De La Salle: el es-
píritu de fe, es decir, mirarlo todo con los ojos de la fe, atri-
buirlo todo a Dios y no hacer nada sino con la mira en Dios. 

Nada nuevo: las distintas revisiones de la Regla lo recuer-
dan una y otra vez. Así en 1967, 1986, y 2015. No requiere 
comentario.

26	 A este propósito, cfr. la Carta Pastoral del Superior H. Johnston, 
1.1.93, que tituló Transformación; y del H. M. Sauvage, las 
últimas páginas de su ensayo Perspectivas de refundación, en 
Cahiers lasalliens 55, 293-312, en especial sus párrafos finales 
sobre fragilidad y esperanza.



3. La Llamada100

Hay, obligadamente, una cuestión: si creemos en Dios o en 
nuestros recursos. 

No se puede soslayar, como si en los medios lasalianos no 
hubiera lugar para su planteamiento o las respuestas fue-
ran evidentes. Esos lugares son también hijos de su tiempo, 
es decir, de un tiempo en el que todo el lenguaje —verbal 
e institucional— ha dejado casi de significar o de remitir a 
la trascendencia. Por lo mismo en la Comunidad lasaliana 
puede no faltar la palabra o la organización, pero su refe-
rencia a la fe puede más de una vez no pasar de presunta.

Recordarlo es el gran servicio que la nueva Comunidad re-
cibe de sus miembros de siempre, pero especialmente de 
los nuevos.

Los de siempre dominan el vocabulario y los caminos de 
la conciencia. Pero pueden ser como los túneles subterrá-
neos por donde ha circulado la lava, ahora vacíos, solo re-
curso turístico. Los nuevos pueden ayudar a recordar el 
fuego de Dios. 

Este recuerdo de la fe da su sentido a los tres criterios si-
guientes.



101De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Los tres criterios anteriores son como los puntos 
cardinales del universo lasaliano (y de otros seme-
jantes, naturalmente). Marcan los límites o las posi-
bilidades del guión. Entre los tres —el Misterio de la 
historia, la Nueva Evangelización, el Misterio de la 
Vocación— llevan a considerar de un modo muy es-
pecífico las grandes cuestiones que van apareciendo 
en este universo a lo largo del último siglo.  

Ante todo, plantean la gran cuestión de qué entender 
por ‘misión’ en el Proyecto Lasaliano. Al introducir el 
tema del Misterio de la historia y del Evangelio, obli-
gan a preguntar si la Misión coincide con el trabajo o 
es algo más, algo distinto pero que no lo parece�

Después, ante la novedad que supone la presen-
cia del Misterio de Dios en la vida y en el itinera-
rio de las personas, encontramos la pregunta de si 
el quehacer de la educación es o no es ocasión de 
encuentro con Dios. Nos preguntamos si el modelo 
educativo es o no es indiferente a la hora de la ma-
nifestación de Dios.

Y finalmente, ante la evidencia de que la educación, 
se mire como se mire, es un quehacer compartido, 
plantean la gran cuestión de si un grupo de profe-
sionales es una organización o una comunidad edu-
cativa. Es la pregunta por lo que constituye a la Co-
munidad Lasaliana.

Son los tres criterios restantes.



4. El Envío102

Los tres criterios anteriores aportan temas 
cuya naturaleza se descubre enseguida, al 
considerar el presente de la Comunidad 
Lasaliana. Ahora, en cuarto lugar y de su 
mano, aparece otro mucho más enigmático: el 
problema de la relación entre la vida religiosa 
y la vida apostólica.

Este siglo ha demostrado que sus relaciones 
no son fáciles y deja en la Institución el 
convencimiento de que mientras esas 
relaciones no sean naturales, no hay futuro 
para la nueva Comunidad. 

Se trata de convertirse en Signo de Dios: 
esta cuarta es la página de la teología de la 
consagración.

4. El Envío 
Damos ahora un paso más. En este caso se trata de algo 
específico de todas las instituciones de vida apostólica que 
a lo largo de la Modernidad han adoptado formas de vida 
consagrada27 de tiempos anteriores, acomodándolas a la 
sociedad de su tiempo. 

27	 La teología de la consagración necesita hoy reflexionar con rigor 
sobre la fórmula de santo Tomás que, expresa o implícitamente, 
ha orientado toda la formación en la Comunidad Lasaliana (y 
en muchas otras, como es evidente): “Ita maius est contemplata 
aliis tradere quam solum contemplari.” Su visión, en Summa 
Theologiae, 2-2. 188,6.



103De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Así como el tema anterior, la conciencia vocacional, viene 
propuesto desde su aparición en los nuevos miembros de 
las Comunidades Lasalianas, este de ahora responde inicial-
mente al estado de ánimo de los Hermanos: ¿dónde queda lo 
suyo de siempre?; ¿dónde, su misión ante el compromiso de 
tantas personas que ‘no han hecho el noviciado’?

Nace ahí, sí, en ellos. Pero aun antes de llegar a su respues-
ta, salta al espíritu de todos los demás y se convierte en 
cuestión común. 

A todos, en efecto, les nacen las cuestiones de en qué con-
siste lo que se espera que hagan. ¿Y lo que se espera que 
sean?; ¿y la relación entre ser y hacer?; ¿y lo que queda de 
sus vidas cuando ya no tengan nada que hacer o sencilla-
mente no puedan hacerlo?; ¿en qué consiste, en suma, este 
ministerio de la escuela cristiana, qué significa ser maes-
tra y maestro?

En este estudio hemos de preguntarnos cómo pueden unos 
y otros recibir la reflexión de los Superiores Generales o las 
propuestas de los Capítulos Generales, desde qué idea de 
sí mismos.

Responder requiere revisar nuestro lenguaje habitual, por-
que posiblemente no vale sin más. Es el momento de tener 
presentes las perspectivas de los caminos de la historia y 
los de la Nueva Evangelización. Y atreverse con todo lo que 
bloqueaba o posibilitaba la redacción de las Reglas.

Merece la pena estudiar la cuestión a la luz de los tres cri-
terios anteriores. 



4. El Envío104

El Ministerio del Signo

Ante todo: la vida consagrada entró en las Comunidades 
de vida apostólica de la Modernidad como un medio para 
garantizar la estabilidad del compromiso evangelizador, 
no como algo pretendido en sí mismo. Es fundamental te-
nerlo en cuenta y ver a su luz todo su desarrollo posterior.

Lo que contó inicialmente fue la utilidad de la renuncia 
respecto de la dedicación apostólica. 

Este comienzo dejaba en el aire la grave cuestión de si la 
renuncia a este mundo era compatible o no con la dedica-
ción al Evangelio en este mundo. Hace dos, tres o cuatro 
siglos, esta cuestión no se planteaba. Sencillamente, no te-
nía sentido. 

Eran otra sociedad y otra cultura, que no habían pasado por 
la invención del concepto de progreso y de su alcance en la 
profesión de la fe. Esto empezaría a plantearse con el siglo 
XVIII y sobre todo en medios protestantes, donde precisa-
mente la vida religiosa había desaparecido de hecho.

Hoy, en cambio, dado que la dedicación al Evangelio en 
este mundo tenía y tiene sentido, no se puede soslayar 
la cuestión. Nos hace preguntarnos si la renuncia a este 
mundo puede ser lo específico de la vida consagrada o no. 
Es la cuestión del sentido de la renuncia evangélica y su 
compatibilidad con el compromiso apostólico. Esta cues-
tión está planteada con toda claridad desde hace ya un 
siglo. En nuestro estudio la encontramos desde las fechas 
en las que arranca nuestra Primera parte. 



105De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Por eso, cuando hoy tratamos de comprender nuestras 
Comunidades y empezamos directamente desde la vida 
religiosa, tal vez no seamos muy coherentes con lo que 
pretendemos. Puede ocurrir que nos estemos posicionan-
do más desde una costumbre, o incluso un prejuicio, que 
desde la identidad misma de la comunidad examinada.

Se trata de la interacción de consagración y compromiso 
apostólico. 

En el interior del sistema abarcado por ambos concep-
tos se mueven al menos otros dos juegos implicados en la 
misma reflexión: uno, el trabajo (apostólico, educador en 
este caso) y la misión (también apostólica y educadora); y 
dos, la comunidad (educadora) y la organización (también 
educadora).  

Así, pues: consagración y compromiso, trabajo y misión, 
comunidad y organización. Temas centrales, sin discusión.

Pues bien: no podemos decir que en torno a estos concep-
tos haya, si no unanimidad, sí al menos armonía ni en el 
corpus doctrinal emanado desde la dirección de la gran 
Comunidad Lasaliana, ni en los procesos e instrumentos 
elaborados sectorial y territorialmente. No la hay. Con ello 
nuestros documentos y nuestras prácticas están diciendo 
que la Institución Lasaliana sufre un déficit que no acaba 
de subsanar desde hace medio siglo. Por ejemplo: cuando 
cualquiera de esos seis términos aparece en los proyectos 
locales o en las Cartas de los Superiores, no siempre signi-
fican lo mismo.



4. El Envío106

En esa situación es casi una irresponsabilidad hablar de 
Familia Lasaliana, Asociación, Misión Compartida, Fra-
ternidad o, últimamente, Proyecto Levadura.

Sirva como ejemplo la reciente Declaración sobre la Misión 
Educativa Lasaliana (2020), varias veces citada y aplaudida 
en este estudio. Es un documento hermoso, con bloques 
realmente felices. Véanse, por ejemplo, estos dos párrafos:

La comunidad es quien educa, quien fortalece a sus miem-
bros, quien se preocupa por los débiles y nutre su espíritu; 
es la mejor garantía para responder a los mayores desafíos 
imaginables. Ser lasaliano, por definición, es pertenecer a 
una comunidad y comprometerse dentro de la misma co-
munidad en una tarea común. Comunidad y misión son 
dos caras de la misma moneda. La comunidad es para la 
misión y la misión crea comunidad; no puede haber una 
sin la otra (p.65).

El abandono, como lo expresaba La Salle, consiste en po-
ner en las manos de Dios la vida, los proyectos, las ilu-
siones; como el navegante que se hace a la mar sin velas 
ni remos. Es la actitud del que espera todo de Dios. Es la 
fuente de la, profundamente evangélica, virtud de la es-
peranza (p.67).

Excelentes, los dos. El primero señala la relación entre Co-
munidad y Misión; el segundo, la actitud profunda que la 
constituye. No se trata de cualquier grupo humano, por 
tanto. Es clara la relación entre la actitud de abandono y 
la manera como esa comunidad vive y entiende la misión. 
Lógicamente, cuando los vemos, no podemos evitar nues-
tra preocupación por la realidad de los grupos lasalianos 



107De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

desde ese punto de vista. Y entendemos que ese sea el gran 
desafío de esta Institución.

Pues bien: cuando en la cuarta parte de esta Declaración 
(la última, la más propositiva) se habla de los desafíos de 
la misión educativa, no se dice ni palabra de ello. Todo 
son desafíos externos, pedagógicos o sociales. Por lo que 
podemos leer, para este documento la redefinición de la 
comunidad educativa no es un desafío, siendo así que en 
el mundo lasaliano no hay desafío mayor. Y caemos en la 
cuenta de que estamos ante un documento sobre la Educa-
ción Cristiana en las nuevas condiciones sociales, sí, pero 
no sobre la Comunidad que la anime. Para este documento 
la misión consiste en el proyecto educativo, no en el Signo 
de la comunidad que lo anima. 

En realidad, estábamos avisados desde su título. No es una 
Declaración sobre la Misión Lasaliana, o sobre la Misión 
de la Comunidad Lasaliana. Su tema es la Misión Educa-
tiva Lasaliana. No son lo mismo. En efecto, si lo pensamos 
bien, ‘Misión Educativa Lasaliana’ es una redundancia o 
un pleonasmo: no puede haber otra misión que la educa-
ción. ¿Por qué, entonces, añadirlo? Tal vez porque estemos 
separando misión y escuela lasalianas y hablamos enton-
ces de la escuela, pero no de la misión.

Y se puede decir algo parecido de otro hermoso documen-
to, un año anterior a este. Se titula La Formación Lasaliana 
para la Misión. El Itinerario. De nuevo el pleonasmo: en esta 
Comunidad no puede haber formación si no es para la Mi-
sión. ¿Por qué, entonces, añadirlo? Tal vez porque estemos 
separando la formación lasaliana y la formación para la 



4. El Envío108

educación, y hablamos entonces de formación para la es-
cuela, pero no de formación lasaliana.

Son afirmaciones que necesitan muchos matices y aquí 
solo se proponen al objeto de ayudar en la reflexión, lle-
vándola un poco más allá de los tópicos o de lo esperable. 
Pero, aun así, nos hacen percibir que de hecho ni en la mi-
sión ni en la formación se incluye la consagración. 

No sabemos si es porque no se percibe o porque, percibiéndo-
lo, es demasiado incómodo tratar de algo todavía no resuelto.

Palabra de quien envía

La idea y el término de ‘consagración’ han transitado estos 
últimos tres siglos sobre un trasfondo que solo después del 
Concilio Vaticano II hemos percibido. Es la irrupción, el 
desarrollo y la desintegración de la idea y el término de 
‘progreso’. Han sido tres tiempos en cuyo contexto se llevó 
a cabo la separación entre religión y cultura, aunque en 
todos ellos siguiera empleándose el término mismo una y 
otra vez. Más allá de la conciencia de quienes lo usaran, en 
cada uno de ellos ha significado algo diferente.

Desde el principio, muy a finales del siglo XVII, ‘progreso’ 
significaba atender al desarrollo de las sociedades, o me-
jor a su gestión, como si no tuvieran ninguna relación con 
la religión. Era la herencia de aquella primera secularidad 
que marcaron los tratados de Westfalia (1648), una y otra 
vez citados en este estudio. Como los sabios nos indicaron 
dos siglos más tarde, en la definición del progreso que di-



109De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

fundieron los ilustrados había ya un déficit28. La dialéctica 
de la distinción entre ciencia y Misterio quedó de hecho 
oscurecida por la predominancia casi total de la ciencia, 
de modo que la actitud ante la vida y el presunto progreso 
quedaba limitada a lo cuantitativo, lo empírico, que segu-
ramente llegó al cénit en las fórmulas de Comte. 

Durante el siglo XIX el progreso fue poco a poco adueñán-
dose del mundo, transformando las sociedades y desde 
luego toda su visión de la vida. Poco a poco se vació de 
cuanto no fuera lógica organizativa. Dio lugar a la tremen-
da catástrofe del primer medio siglo del XX, del que toda-
vía pretendió salir debidamente enmendado y más capaz 
de paz y de futuro. Pero en esa segunda fase, 20 años des-
pués del establecimiento de las instituciones para el orden 
mundial, para los primeros años 70 ya era evidente que el 
progreso no era tal o no había sido tal. 

Había supuesto un gran desarrollo en el bienestar de los 
pueblos, aunque siempre discurriendo el de unos por enci-
ma del de los demás. Y, sobre todo, ante la perspectiva de 
que sus desajustes se corrigieran, surgía un panorama que 
va desde lo incómodo a lo desolador, dejando un tremendo 
interrogante sobre el progreso real heredado.

En cada una de tales fases, como puede comprenderse, 
‘consagración’ significaba algo distinto en la vida de quie-
nes querían vivirla. 

28	 Es la tesis que Max Horkheimer y Theodor Adorno presentaron 
como nadie antes en su Dialéctica de la Ilustración, ya en 1944, 
con la profunda amargura de la guerra, la emigración y la 
descomposición social.



4. El Envío110

En la primera, muy en el tono de lo que luego se llamó la 
ética protestante, consagración significaba esfuerzo, aus-
teridad, orden, honradez, generosidad, inventiva, dedica-
ción. En la segunda, en cambio, no significaba nada, o al 
menos nada efectivo: se limitaba a hacerle el juego al desa-
rrollismo, distanciándose de él, en una actitud de menos-
precio y condena de lo conseguido basada en aquello que 
faltaba. De hecho, equivalía a ‘ser más apto para trabajar’. 
En la tercera, consagración ha significado un desafío, una 
respuesta a la desintegración de lo establecido, una pro-
puesta entre el acompañamiento y la trascendencia del 
camino del mundo.

En nuestro estudio, aunque interesándonos solamente 
por el recorrido de la Institución Lasaliana durante el siglo 
XX, hemos ido encontrando los tres tipos o los tres sig-
nificados. Todo dependía de la situación de los distintos 
territorios en relación con los modelos sociales del resto 
del mundo. Se puede ver con total claridad si se traza una 
línea desde el Capítulo de 1905 hasta el del 2015, pasando 
por el de 1966-67. Se puede ver en la bibliografía interna de 
la Institución Lasaliana durante el siglo, desde los prime-
ros días del Bulletin de l’Institut, después entre 1907 y 1935, 
y finalmente de 1950 a 1980, más los que acompañaron el 
paso de un siglo a otro.

Ciertamente en cada uno de esos momentos, ‘consagra-
ción’ significa algo distinto y necesitamos tenerlo presente 
para no hacer una reflexión anacrónica.

El anacronismo suele tener muy malas consecuencias, so-
bre todo cuando varios interlocutores usan el mismo tér-
mino, pero desde contextos diferentes. Así cada uno puede  



111De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

poner en el suyo referencias a uno de los tres pasos o mo-
delos que acabamos de recordar y entonces no llegan a 
nada, perdidos en un debate necesariamente inacabable.

Consagración significó en un principio entrega o presen-
tación de alguien o algo ante Dios, para ser santificado. Se 
suponía que solo Dios consagra, porque solo Dios es ‘sagra-
do’. Entonces se trataba de ofrecer y prometer mantener 
la ofrenda. Consagrar significaba ser consagrado. Pero con 
el paso del tiempo esta idea fue modificándose, como una 
muestra más de la rutinización de los carismas: dejan de 
tener sentido y sin embargo permanecen, en forma de ru-
tinas de las que se ha ausentado el espíritu.

Así consagración significaba de hecho algo que una perso-
na se atribuía a sí misma. No se trataba primariamente de 
algo cuyo primer protagonista fuera Dios, sino el ser hu-
mano. Lo cual llevaba precisamente a subrayar lo que dis-
tingue a la persona consagrada respecto de los demás. En 
cambio, la referencia a Dios subraya lo contrario: la fuente 
común de nuestras vidas, que en unas personas se mani-
fiesta de un modo y en otras de otro. 

Por eso, según se subraye uno u otro enfoque, primará la 
referencia a la fuente común o a la diferencia entre las per-
sonas. El tema es grave, como se percibe cuando se cae en 
la cuenta de que hablamos de misión para referirnos a lo 
que se hace, al quehacer en el que se muestra un compro-
miso. Si no prima la fuente común, ese quehacer será casi 
fin en sí mismo, de modo que la misión consistirá en el 
quehacer. En el otro enfoque, en cambio, el quehacer es la 
ocasión de trasparentar la fuente de todo. La misión ya no 



4. El Envío112

es hacer nada en sí mismo, sino remitir a quien consagra, 
a quien envía para que se haga lo que se hace.

Y del mismo modo debe pensarse también el término 
‘misión’. 

‘Misión’ significa envío. El vocablo origen del término es el 
verbo ‘mittere’, es decir, enviar. En su participio, el enviado 
es el ‘missus’, y el envío mismo es la ‘missio’. La misión, por 
tanto, es el envío. Su objetivo es reproducir el mensaje o el 
cometido que se ha confiado a alguien, para cuya repro-
ducción es enviado. No se trata de un mensaje autónomo, 
un quehacer inventado por el enviado o misionero. El con-
tenido de la misión es el recuerdo del enviador, del primer 
mitente. No otra cosa.

Así, de nuevo nos encontramos con la trascendencia tanto 
de la consagración como de la misión: ambas remiten a 
quien consagra, que es quien envía. En realidad, consagra 
para un envío, para una misión. La cual, lógicamente, no 
puede consistir en otro cometido que el de recordar al con-
sagrador/mitente.

Es, exactamente, la idea del Mesías: el consagrado (‘ungi-
do’) por Dios para ser su testigo en medio de su pueblo. El 
Mesías —consagrado, ungido, ‘cristo’— aparece en medio 
de su pueblo para recordarle que su Dios está en medio de 
ellos y que, por tanto, su vida y este mundo tienen senti-
do. Es el Reino o el Reinado de Dios.

Y no está de más señalar a este respecto que, así como en 
el caso del Mesías se usa el término ‘ungido’ o ‘cristo’, en 
la teología lasaliana de los orígenes, el Hermano es Jesús 



113De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

para sus alumnos. El Hermano es el enviado, es decir, el 
consagrado por Dios para sus alumnos. Por eso para ellos 
es Jesús, el Ungido.

Sí, hablamos de algo mucho más trascendente que el tra-
bajo educador. El trabajo se convierte en misión por su ca-
rácter de Signo de quien envía. 

Misión, Signo, fidelidad

Por eso la actitud básica en esto de la misión es la fideli-
dad. Y no simplemente la fidelidad a algo ya establecido, 
es decir, a un modo de organizar, de trabajar, de pensar, 
de hablar. Es eso, desde luego, pero la fidelidad se refiere 
ante todo a la escucha de quien envía, que se muestra en 
quienes tenemos cerca. 

Por aquel principio de la Encarnación que venimos seña-
lando, la consagración se celebra en los lugares y las perso-
nas en los que se muestra Dios. Es decir, en los márgenes, 
en los lugares donde reinan el deseo y la necesidad. Perci-
birlo y darle respuesta es la fidelidad. 

Lógicamente, se trata de algo con una fecundidad única.

En efecto, si la fidelidad se refiere ante todo al Dios que 
consagra y llama, se vive en contacto directo con una 
fuente superior a toda otra fuente. No hay otra explicación 
para el mantenimiento de instituciones como la lasaliana 
a lo largo de la historia. Su garantía no es su ingenio sino 
su fidelidad.



4. El Envío114

Así se entiende la relación entre el éxito profesional y la 
referencia a Dios. 

La sociedad lo sabe porque lo ve. Primero aplaude, es decir, 
muestra su satisfacción, agradece, reconoce y pone recur-
sos nuevos. Pero enseguida calla y se queda en suspenso: 
ha ido más allá del éxito y se pregunta por la fuente de lo 
que está viendo. Cuando llega ese silencio, el quehacer se 
ha convertido en Signo. Por eso, cuando no lo encuentra, 
pierde todo el respeto por aquella institución y la ignora. 
Deduce que para vivir esos resultados no se necesita vivir 
de ningún modo especial y desprecia la aparente diferen-
cia, que ya no significa nada.

Este es el verdadero trasfondo del discurso de las Cartas 
pastorales, mensajes de Navidad, al hablar del Signo de la 
Fraternidad, entre 2010 y 2020. No es la fraternidad en sí 
misma, como un ejemplo de convivencia y comunidad; y 
tampoco la fraternidad para el trabajo, para su mejora y 
eficacia. Es la fraternidad desde el quehacer, es decir, des-
de la Misión. No son lo mismo. Aunque parezca un poco 
complicado o incluso retorcido: hablamos de la fraternidad 
consagrada en la Misión, vivida como Signo de Alguien, 
definitiva y fecundamente fiel.

Nadie lo ha impuesto, pero es lo que subyace en todos los 
procesos de formación, de articulación de los nuevos y vie-
jos grupos lasalianos. Esto, dicho o insinuado de diferentes 
maneras, pero esto. Igualmente, si se mira con cuidado, 
se descubre como la constante y la garantía de todas las 



115De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

iniciativas que han ido surgiendo en los últimos 30 años y 
siguen vivas, rompiendo todos los límites heredados.29

Es también lo que fundamenta, en definitiva, la vida de 
todos los miembros de la Comunidad Lasaliana, más allá 
de los límites de sus contratos profesionales. La Misión 
trasciende todos los contratos, les antecede y sobrevive. 
La Misión hace que personas fuera de las condiciones la-
borales sigan viviendo el ministerio de la educación parti-
cipando en el Signo que les constituye en Comunidad.

Toda fe, cualquier fe, es signo de lo que se cree, vaya o no 
acompañada de una acción. Por eso decimos que cuando 
la fe va acompañada por una acción, el signo no es la ac-
ción en sí misma sino en cuanto trascendida por dentro 
por el objeto de la fe de quien actúa. Así, cuando esa fe 
es compartida, el signo se precisa mucho más, adopta un 
carácter específico y especificador: en el caso de nuestra 
reflexión, es la fe en el Dios que se muestra diariamente en 
la relación personal y educativa, no solo en la interioridad 
de cada persona que comparte.

Se podría decir que este modo de relacionar trabajo y Sig-
no o Comunidad y Misión, remite al episodio de Emaús, 
ahora convertido en estado, cosa habitual, modo de ser.

29	 Es impresionante el camino que va desde —por ejemplo— la 
Guía de Formación de 1991 hasta la última, de 2019 (que acabamos 
de citar en el cuerpo de este último apartado). Lo muestra con 
claridad la simple comparación de sus dos índices, 30 años 
entre los dos. No es fácil dar con un procedimiento mejor para 
tomar conciencia del camino de la Comunidad Lasaliana en 
esta última generación.



4. El Envío116

‘Emaús’, en efecto, no consiste en una referencia a otro 
mundo que vendrá, sino a este que vivimos. Emaús signi-
fica no que esta vida es paso hacia otra, sino que esta vida 
tiene en sí misma su propia trascendencia. Y no puede ser 
de otra manera, por cuanto no estamos hablando de un 
tiempo nuevo, una vez que se acabe éste que conocemos. 

‘Emaús’ nos deja en este mundo, pero nos sumerge en él 
hasta encontrar en él su propio más allá: más allá de lo que 
parece, más allá de las limitaciones o las incomprensiones, 
más allá de las alegrías y el pecado, los odios y las frustra-
ciones, más allá de todo esto y a la vez en su propio inte-
rior, está el Señor. Esto es lo que se aprende en Emaús. No 
a esperar en otro mundo, sino a vivir en este de otro modo.

Todo consiste en creerlo y entregarse a Él. Entonces toda 
nuestra vida es Signo. Todo nuestro trabajo, compromiso, 
o bien todo nuestro estar, silenciosamente, contemplan-
do, amando y siendo amados, todo eso se muestra como el 
más allá que ya está aquí.

Es lo que se espera de la Comunidad: no que señale a lo que 
vendrá, sino a lo que ya ha venido y que lo descubra/revele 
cargado de sentido, es decir, de esperanza. Cuando seme-
jante comunidad se dice educativa, entonces su escuela es 
para su pueblo la garantía de que la vida merece vivirse.

Es el mensaje de los profetas.



117De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Testigos de la fraternidad

Es imprescindible recordar una y otra vez que el Señor de 
La Salle no es el fundador de las Escuelas Cristianas sino 
de los Hermanos de las Escuelas Cristianas. Lo que él y sus 
compañeros fundaron fue una Comunidad y una red de 
Comunidades para sostener la obra de las Escuelas Cris-
tianas. Lo sabemos.

Pues bien: a la hora de pensar en el futuro y formular pau-
tas o definiciones, hemos de considerar la densidad de esa 
fórmula, la herencia que ha supuesto para la Institución 
Lasaliana. Y pensarlo desde lo que venimos diciendo de los 
‘signos de los tiempos’, la evangelización y el lenguaje.

Así encontramos en un primer momento que ‘maestro’ 
significa compromiso con un educando o más realística-
mente, con un grupo de alumnos. Y puede parecernos bas-
tante porque en cierto sentido esa relación puede ser ca-
lificada de ‘comunidad’. Ahora bien: cuando hablamos de 
Comunidad, de Comunidad de los Hermanos de las Escue-
las Cristianas, hablamos de algo más. Estamos añadiendo 
al término maestro la presencia de otros maestros junto al 
primero, otros que se comprometen con él para el servicio 
de sus educandos. De ‘relación’ pasamos a ‘Fraternidad’.30

30	 Igual que hemos dicho páginas atrás sobre la lectura en paralelo 
de las Guías de Formación, añadimos ahora: merece la pena 
repasar desde esta óptica, entre otras, la Circular 466, de enero 
de 2013, Se llamarán Hermanos; y la Carta pastoral de diciembre 
de 2019, Testigos de la fraternidad, título que tomamos para esta 
página y que recordaremos más adelante.



4. El Envío118

Esto es lo que ellos fundaron y hemos recibido en herencia. 
Es en este lugar donde reside lo específico de la identidad 
Lasaliana: en la profundidad de vida que comparten sus 
miembros y emiten hacia fuera como un Signo de lo que 
les envía y une. Eso que percibimos cuando contemplamos 
simultáneamente una organización educativa y una co-
munidad educativa.

Ocurre que esto no siempre fue valorado tanto por la cul-
tura y el lenguaje ambiente como por la propia conciencia 
de sus miembros. Así, por chocante o atrevido que pueda 
parecer afirmarlo. Tanto la cultura ambiente como su pro-
pia conciencia pudieron pensar que lo básico era la acción, 
el compromiso; y creyeron que la Comunidad era solamen-
te un medio, un facilitador. 

Esto, indiscutible, supondría una rémora cuando llegaran 
tiempos en los que hubieran cambiado la cultura ambien-
te, la palabra cristiana o la antropología. Porque durante 
un tiempo una defectuosa conciencia de sí mismos pudo 
muy bien ser compatible con su recepción por parte de 
su sociedad como gentes pertenecientes a otro mundo, 
del que eran Signo. Lo primero se enmendaba en lo segun-
do. Ahora bien, cuando los tiempos cambiaran, cuando 
no existiera esa suplencia social e institucional, deberían 
depurar su propia conciencia y expresarse de otro modo. 
Porque habrían encontrado que, para organizar bien la es-
cuela, no era necesario vivir como ellos vivían.

Desde hace más de medio siglo están en ese otro tiempo. 

Poco a poco han ido viendo que en adelante deberán vivir 
su comunidad no como un medio para otra cosa, sino como 



119De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

la realidad misma en la que han comprometido su vida. Su 
misión, su sentido, será mostrarse al hacer lo que hacen.

Tal vez, sin embargo, puede decirse que esta orientación a 
veces no es muy tenida en cuenta en los procesos de for-
mación en la Institución Lasaliana. A pesar de su presencia 
tanto en las Reglas como en las Guías de Formación, tal vez 
de hecho se subraye más el servicio educativo que la refe-
rencia al sentido de la vida, al Misterio de Dios. Tal vez se 
proponga más la invitación al compromiso y la iniciativa 
personales que a la conciencia de sentirse ministros del Se-
ñor, testigos de su realidad en este mundo. De hecho, en 
más de una situación puede ser así, y en consonancia con lo 
que se viene llamando ‘pensamiento débil’, estaríamos ha-
ciendo una ‘lectura débil’ de los documentos. Puede ser, sí. 

A veces —es solo una hipótesis— se puede proponer a los 
nuevos miembros de la Comunidad solamente el lema de 
la abnegación, la entrega generosa, el compromiso y la 
iniciativa. Pues bien: tal vez al hacerlo así no se tiene su-
ficientemente en cuenta el alcance del posible itinerario 
vocacional que pueda estar animando ese compromiso. 
Es diferente seguir una llamada que llega de fuera y nos 



4. El Envío120

trasciende, y otra, solamente nuestra, más voluntariosa 
que fiel31. 

Importa señalarlo, porque su herencia o su identidad son 
vivir la escuela como rostro de Dios. Es decir, especializar-
se en el Ministerio del Signo.

31	 Hace ya muchos años —la primera edición es de 1960— G. 
Huygue publicó Équilibre et Adaptation, dentro del gran tema 
‘Problemas de la vida religiosa de hoy’ (Cerf, Paris), versiones 
en español e inglés el mismo año 1961. Impresiona leer párrafos 
como éstos : “... nous sommes toujours en danger de baptiser ‘zèle du 
salut des âmes’ ce qui n'est que l'expression plus ou moins désordonnée 
d'un besoin incoercible d'activité. On peut se dévouer et ne jamais 
révéler la personne du Christ. On peut se dévouer et ne révéler que 
soi-même. Il s'agit d'ailleurs beaucoup plus d'evangeliser que de 
se dévouer, et il y a un monde entre les deux...”. (O.c. p. 233). Son 
expresiones repetidas y conocidas en muchos lugares, de ayer 
y de hoy. Si lo recordamos es por su ubicación: en las puertas 
del Concilio y de la renovación de tantas instituciones como la 
lasaliana. No se puede decir que todos (ni siquiera una mayoría 
notable) lo hubiéramos tenido en cuenta, ni entonces ni en los 
dos o tres decenios siguientes. Y, por lo menos en los primeros 
años de la publicación, conocimos y aplaudimos al autor. 



121De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Todavía un paso más, siguiendo el camino 
anterior: la integración entre la transparencia 
de Dios y la profesionalidad educadora. El 
proceso nos va trayendo hasta un panorama 
basado tanto en el esfuerzo y el ingenio como 
en la contemplación del misterio del saber y 
el desarrollo humano.

En los últimos decenios del siglo XX, 
ante el riesgo de reducir la educación a 
funcionamiento, el camino presenta sobre 
todo la sabiduría o la vida interior, es decir, la 
propuesta de vivir la escuela desde la persona.

En este caso estamos en la página de la 
teología de la educación. Hablamos de la 
educación y el Misterio.  

5. La Escuela Cristiana   
Nuestro estudio ha recordado que en los últimos 80 años 
uno de los temas más repetidos en el mundo lasaliano ha 
sido la referencia a los orígenes. Había surgido con fuerza 
ya antes del Concilio; después, los últimos 70 u 80 años 
han sido magníficos en este sentido32. Se han evocado 

32	 Homenaje a sus nombres: Michel Sauvage, Maurice-Auguste, 
Saturnino Gallego, Luis Varela, Carlos Alcalde, Yves Poutet, 
Michel Fiévet, Vincent Ayel, Jean Pungier, Luke Salm, Miguel 
Campos, Luis Aroz, Augustine Loes, Henri Bédel, Jean Guy 
Rodrigue, Secondino Scaglione, André Rayez, Émile Lett, 
Georges Rigault, W. J. Battersby, Leo Burkhard, Félix-Paul, 
Mario Presciuttini, Émile Rousset, ...  



5. La Escuela Cristiana122

como nunca antes en todos los procesos de formación de 
los nuevos cuadros lasalianos. Durante ese tiempo los días 
de la primera fundación nos han resultado muy próximos, 
atrayentes, ilusionantes, incluso fascinantes. No hay más 
que ver cómo y cuánto se citan.

Ha habido de todos modos un efecto desequilibrante en 
esa recuperación: de puro fascinante, tal vez ha invitado 
más a la erudición que a su consideración a lo largo de 
los siglos siguientes. Era como si se tendiera un puente de 
tres siglos y se pretendiera transitar por él de un extremo 
al otro hablando el mismo idioma. Ha de insistirse en ello 
una y otra vez, a riesgo de caer en una lectura puramente 
voluntarista del alma del proyecto.

Por ejemplo: al ver que todavía a mediados del XX se te-
nían muy poco en cuenta las Meditaciones para el Tiempo 
de Retiro o se leía el Método de Oración de una manera muy 
simplista, o no se concedía ninguna trascendencia a la Co-
lección, al ver estas cosas, solo surgía el interés por recupe-
rar otra lectura de aquellos textos. Pero no la pregunta de 
por qué había pasado. Lo hemos encontrado varias veces.

Luego, necesariamente, vino el otro itinerario, no ya del 
Fundador, sino de la Institución, del Instituto, de la Co-
munidad y la Sociedad de las Escuelas Cristianas. Y enton-
ces la consideración fue siendo más completa. Por eso sólo 
a partir de la Regla de 1987 encontramos:

Persuadidos de que el Espíritu Santo se manifestó de ma-
nera particular en la vida, la obra y los escritos de san 
Juan Bautista de La Salle, Su Padre, y luego en la tradición 
viva de su Instituto, los Hermanos beben en estas fuentes el 



123De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

principio inspirador de su misión y de su proceder. Por eso 
mismo se esfuerzan en profundizar más su conocimiento 
del Fundador y de la historia del Instituto. (Artículo 4. La 
cursiva es nuestra).

Y la edición de 2015 reproduce este texto al pie de la letra 
en su artículo 10. Antes, no. Antes, en la edición de 1967, 
no había lugar para la tradición o la historia del Institu-
to. Tampoco en 1976 se consideró adecuado introducir ese 
matiz. Suponemos que se percibía, sí, pero no con la tras-
cendencia de 20 o 30 años después.

Así ocurrió, sí, y es importante matizarlo.

Antes que se planearan los estudios de recuperación de 
las fuentes, ya se había publicado la formidable Histoire de 
l’Institut, de Georges Rigault. En particular el primero de 
sus diez volúmenes hizo precisamente eso: el retrato de 
los orígenes, y lo hizo con un vigor difícil de superar. Así, 
es muy elocuente leer en paralelo aquel primer volumen 
y, por ejemplo, los dos del H. Yves Poutet sobre los oríge-
nes lasalianos, la biografía del Fundador, del H. Saturnino 
Gallego, y la última biografía, la de Bernard Hours. Poutet, 
Gallego y Hours pueden parecernos —porque lo son— rigu-
rosos en cuanto a la ubicación de las influencias o en cuan-
to a una contextualización histórica muy precisa, pero los 
tres son deudores del trabajo de Rigault.



5. La Escuela Cristiana124

La obra de Rigault se había compuesto sobre patrones que 
pertenecían a otros tiempos. Acabada su serie para 195233, 
todavía no había estallado la gran crisis, en lo social y en 
lo lasaliano. Estaba latente, como nuestro estudio ha ido 
sugiriendo y hemos mencionado hace unas pocas páginas. 
No había razón para poner en tela de juicio el tipo de his-
toria de aquel gran hombre. 

Él recogió datos, los ordenó y los expuso, en un trabajo 
monumental. Pero no los interpretó, al menos no tan radi-
calmente como necesitamos hoy. Por eso al recuperar los 
textos fundacionales a mediados del siglo pasado, no sur-
gió con la misma fuerza la cuestión del porqué de su olvido 
o de su interpretación reductora. Probablemente no había 
suficiente conciencia del papel de la historia en el itinera-
rio de la Institución Lasaliana. 

Tal vez se pueda decir que era más crónica que historia. Su 
diferencia se hace patente en tiempos de cambio de época.

33	 El primero, en 1937. Hablamos de diez volúmenes y no nueve 
en atención al último de la serie, sobre el primer tercio del 
siglo XX lasaliano, que dejó manuscrito y hemos citado más 
de una vez. Se ha editado en el último decenio del siglo, con el 
título Les temps de la sécularisation (1904-1914), abriendo la serie 
Études Lasalliennes, en Roma, en 1991. Está muy presente en 
los primeros apartados de nuestra Primera parte.



125De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Tiempos modernos: la primera armonía

Pues bien. En los días finales del siglo XVII estaba nacien-
do la Modernidad34. En la primera Comunidad Lasaliana 
no lo sabían, pero así era. Solo teniéndolo en cuenta pode-
mos entender el itinerario de la Institución. Por eso debe-
remos admitir que las dimensiones de su obra trascendían 
los límites de su conciencia. Es una constante histórica, 
que lógicamente nos afecta tres siglos después.

En la mente del Señor De La Salle, lo primero fue una com-
binación entre su propio proyecto apostólico y la obliga-
ción moral para con Nicolás Roland. La referencia al Evan-
gelio hemos de suponerla, por cuanto estaba muy reciente 
su ordenación y había pasado ya diez años encuadrado en 
las estructuras diocesanas, clérigo de un modo u otro. De 
su relación con Roland, su director espiritual recién falle-
cido y puente con Nicolás Barré, le quedaba su obligación 
moral de encaminar su obra escolar.

Pronto, al irse implicando más personalmente, entendió 
que se precisaba, primero de todo, una organización más 
seria, hoy diríamos profesional. Ahí sí empezó todo: por 
parte del grupo de maestros, con la organización; por su 
parte, con la organización más el Evangelio. A partir de ahí 

34	 Recordamos todavía otra vez que ‘modernos’ en este estudio 
son los tiempos entre los Tratados de Westfalia (1648) y el final 
del Concilio Vaticano II (1965). Abarcan, así, un período de más 
o menos tres siglos, con sus tres fases naturales: constitución, 
desarrollo y agotamiento. Nos importa precisarlo porque la 
Institución Lasaliana nació con la Modernidad. Es un producto 
suyo, podemos decir.



5. La Escuela Cristiana126

se construiría el resto, empezando por una organización y 
un proyecto comunes. 

¿Por qué tuvo éxito, y además un éxito plurisecular? Nos 
importa saberlo para imaginar su futuro.

Ante todo, por la organización. Había que unir el propó-
sito evangelizador y la organización, no solo local, sino 
inicialmente comarcal, por cuanto enseguida aparecieron 
varias otras escuelas que debían funcionar en red y armó-
nicamente35. Por eso se imponía la organización. Lo decisi-
vo de semejante arranque estaba en que no se llegaba a la 
organización solamente por necesidad del grupo, o porque 
al Fundador le resultaba insoportable el desorden. A su 
tiempo, a su sociedad y a la evangelización les ocurría lo 
mismo. Era una constante de la época: estaba gestándose 
un nuevo modo de vivir la sociedad.

En los últimos decenios de aquel siglo, después de 100 años 
de sacudidas bélicas y doctrinales, religiosas y científicas, 
las cosas iban dejando ya un sedimento sobre el que se 
construirían los tiempos nuevos: se trataba del orden, la 
lógica, aplicada tanto al pensamiento como a la conviven-
cia social. Por esto decimos que la aportación del Funda-
dor no fue solamente cosa suya. Era el espíritu de su tiem-
po, que en su caso se abría paso a través de su compromiso 
con la escuela popular36.

35	 La ‘herencia’ que recibe el Señor de La Salle es ya una pequeña 
red o grupo de escuelas, con la huella del P. Barré sobre todo.

36	 Como retrato de la época o del momento histórico, en nombre 
de varias otras, citamos la obra de P. Hazard, La Crise  de 
la conscience européenne (1680-1715), Boivin, Paris, 1935. 



127De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Entendemos así mejor la correspondencia que se daba en-
tre el orden racional y el bienestar social, diciéndolo en 
nuestros términos. La separación o distinción entre el 
Misterio (referido sobre todo a la religión) y la razón (en-
carnada sobre todo en la organización social), aportaba un 
nivel de bienestar que satisfacía en los órganos responsa-
bles. Pero sobre todo era urgente ante la tremenda miseria 
heredada de siglos anteriores. La razón y el orden redimían 
la miseria de los pobres. Cuando menos les abrían la posi-
bilidad de comprender un poco mejor el funcionamiento 
de la sociedad. Al cabo de otro medio siglo serían el vehí-
culo para encaminar sus derechos por la vía de las leyes y 
la participación en el gobierno37.

Se trataba de una sociedad en la que el valor de la comu-
nidad seguía todavía siendo importante y que descubría 
el orden social en un nivel nuevo. La escuela, sobre todo la 
básica, al constituirse y difundir el valor organización, era 
para el pueblo el agente principal de aquel descubrimien-
to38. Nada menos.

37	 Sumamente sugerente al respecto la obra de Ph. Sassier, Du bon 
usage des pauvres, Fayard, Paris, 1990. En el subtítulo va su tesis: 
Histoire d'un thème politique. Ayuda a entender el verdadero 
alcance de lo que aquellas escuelas estaban haciendo desde los 
primeros días del siglo XVIII y en los siglos que vendrían.

38	 Tal sería, por ejemplo, una de las conclusiones de la República 
Francesa tras la derrota de Sedan, en 1870, cuando el Proyecto 
Lasaliano cumplía casi dos siglos: los maestros prusianos 
estaban por delante de los franceses. El fenómeno, o la 
conclusión, se impondría poco a poco por todos los países del 
mundo. En el caso francés esta situación está en la fuente de 
la actitud de la III República ante la educación primaria y en 
concreto ante la presencia de los religiosos en la escuela pública.



5. La Escuela Cristiana128

Si además los maestros vivían vocacionados, entonces todo 
esto les era palpable. Y les satisfacía. Encontraban senti-
do al rigor de su uniformidad. En cambio, se equivocaban 
quienes, 100 años después, les despreciaban por lo exiguo 
de su bagaje intelectual. ‘Ignorantins’ 39 en apariencia, ellos 
eran la vanguardia de la Modernidad y le abrían paso al 
difundir la llave de sus secretos, es decir, el orden, hecho 
lectura, escritura y cálculo. 

Como se puede comprender, esto ya desde un principio te-
nía al menos dos efectos importantes, en lo que se refiere a 
nuestro estudio: la Comunidad y la profesionalidad. 

Ante todo, esto reforzaba lo gratificante de su constitución 
en Comunidad. Podían vivirla con mayor o menor entu-
siasmo, pero su sentido positivo era muy claro. Y desde un 
principio habían aprendido a entenderla como el Plan de 
Dios que les unía. Dios les había escogido, había contado 
con ellos, desde antes de la constitución del mundo, como 
expresaban los textos paulinos que su fundador interpre-
taba para ellos en aquellas Meditaciones para el Tiempo de 
Retiro. Así se hacían una sola la visión de la escuela desde 
la fe y desde su asociación.

Es un punto clave, este del encuentro entre el nacimien-
to de la escuela moderna, la comunidad, la asociación de 
comunidades/escuela y la fe. Y es digno de mirarse con el 
respeto que merecen los grandes signos sociales. 

39	 La expresión, del siglo XVIII, dice bien el sentido social de los 
déspotas ilustrados, que fueron sus usuarios.



129De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Recogiendo el término de Westfalia40, allá cuando todo 
esto empezó, el encuentro de esos factores significaba que 
aquellos ‘Ignorantins’ llevaban ya 80 años secularizando la 
escuela primaria popular cuando les conocieron La Chalo-
tais y Voltaire. Así, como suena: secularizando. Y además 
en dos sentidos.

Por un lado, ellos estaban distinguiendo la necesidad de 
conocer a Dios y la de vivir en la nueva sociedad. Y, reco-
nociendo la trascendencia de ambos objetivos, su distin-
ción y su relación, les dedicaban su fórmula escolar. Por 
eso su escuela ya no era el catecismo parroquial más algo 
de lectura sino otra cosa: la escuela popular moderna.

Pero hubo más: se constituyeron en red, diseñando una 
‘asociación’ translocal con identidad propia y autonomía 
institucional. Se constituían en un ente al servicio de la 
sociedad naciente, pero a la vez autónomos respecto de su 
administración. Entendían que su servicio requería la au-
tonomía de su asociación de comunidades educativas.

Con el paso de los siglos este doble movimiento secularizador 
—respecto de la Iglesia y del Estado— sería su mejor servicio 
a la nueva sociedad. Y hoy permite considerar su futuro de 
un modo muy propio. Es nada menos la puerta por donde 
entramos al mundo de su esperanza como institución.

40	 Sus documentos, conjunto de ‘tratados’, contienen por primera 
vez en la historia de Occidente el término ‘secularización’, 
referido a la separación de incumbencias o administraciones, 
eclesiástica y civil.



5. La Escuela Cristiana130

El misterio íntimo

En aquella armonía había algo que debemos recordar, por 
su proximidad a nuestros días. Es su vertiente interior, es-
piritual. Era y es la condición para que todo funcione, ayer 
y hoy. Todo dependía y depende de si el trabajo, además de 
ser satisfactorio personal e institucionalmente, hace posi-
ble la fe o no.

Ese secreto constituye el tema de este quinto criterio. Es-
tamos hablando del alma de la Misión.

Aquella armonía nacía de la correspondencia entre la ne-
cesidad social, la actualidad del pensamiento y la orga-
nización de la escuela. Iba produciendo una experiencia 
íntima de serenidad, de coherencia interior. Con sencillez 
o incluso pobreza y sin demasiada expresión ni oral ni es-
crita, aquello satisfacía las expectativas vitales y profesio-
nales de aquel grupo de maestros. Lo podemos imaginar 
fácilmente. Era la satisfacción del trabajo bien hecho y de 
su imagen social, positiva.

Era su secreto (podemos hablar así). Estaba en el interior, 
en la entraña de aquella coherencia profesional o aními-
ca: entendían que aquella serenidad y aquella satisfacción 
era el rostro de Dios. (La expresión es nuestra, pero no su 
contenido). 

Ellos hablaban del espíritu de fe y del espíritu de celo, con 
un vocabulario propio de la época, muy de la escuela fran-
cesa de espiritualidad. La fe, el espíritu de fe, era el alma 
de todo: les proponía ver a Dios en todo, tanto en lo que 
recibían como en lo que ofrecían: mirarlo todo con los ojos 



131De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

de la fe, no hacer nada sino con la mira en Dios, atribuirlo 
todo a Dios. 

Hacía falta que en el corazón de aquella coherencia hubie-
ra algo susceptible de ser vivido así. 

No se trataba simplemente de un claro espíritu de traba-
jo41. Era mucho más que entender el esfuerzo como camino 
para ganar la otra vida. Era vivir ya ahora la otra vida. Como 
suena. Por eso la otra cara del espíritu de fe —el espíritu de 
celo— no podía ser solamente el desahogo, el vaciamiento. El 
lugar del alimento de su fe estaba allí donde vivían el celo, no 
en otro lugar. Aquella escuela era la mediación sacramental 
del encuentro con Dios. 

41	 Testimonio suficientemente claro, el Comentario de las Doce 
Virtudes del buen maestro, en el que el Superior General de la época, 
el H. Agathon, presenta a los Hermanos su modo de leer lo que el 
Fundador había dejado solo como enumeración. Es sintomático 
lo que propone en la presentación de la obra, pretendiendo 
un orden que, al no ser el del Señor de La Salle, él mismo no 
puede subrayar mucho. Pero refleja su manera de interpretar al 
Fundador casi un siglo después. Para el Superior, el conjunto es 
como un gran arco, apoyado primero en la sabiduría (no hace 
falta decir que no significa muchos conocimientos, sino honda 
vida interior) y luego en la mansedumbre: “...Ainsi, on pourrait 
mettre la Sagesse dans le premier rang, parce qu’elle présente le grand 
objet, l’objet entier qu’un Maître doit se proposer; la Prudence dans le 
second, parce qu’elle lui fait connaître la manière de le bien remplir. 
Ensuite viendraient les autres vertus, chacune à sa place, et l’ouvrage 
serait terminé par la Douceur. Elle est en effet le complément des vertus 
d’un bon Maître, par l’excellence du prix que lui donne la Charité, qui 
est la reine et la maîtresse de toutes les vertus...”. 



5. La Escuela Cristiana132

Porque era Dios quien se les mostraba en su esfuerzo, en 
su servicio, en su empleo meticuloso de una didáctica lle-
na de pormenores. Era —así podríamos decirlo— el espíritu 
de orden o, con cierto atrevimiento en la expresión, el otro 
sacramento del orden.

Lo facilitaba y mucho la elementaridad de sus progra-
mas (desde el punto de vista de los contenidos). En efecto: 
cuanto más cerca estuviera su trabajo respecto de la lógica 
básica, menos podía distraerse en ejercicios de memoria, 
de habilidades sin reflexión, de repeticiones de saberes aje-
nos. Por eso en ellos asistimos a la paradoja de la gran ca-
lidad de su nivel de programación, aparentemente despro-
porcionada respecto del nivel de contenidos. Así entende-
mos, por ejemplo, su resistencia a la inclusión de materias 
dentro de su programa escolar. Es justo reconocer que en 
un principio no entendieron por qué, ya en el primer ter-
cio del siglo XIX, debían introducir contenidos que nunca 
habían estado en su escuela. 

A dos siglos de distancia, se entiende por qué inicialmente 
decidieron ‘tolerar’ aquella renovación de sus programas42. 

42	 La expresión ‘tolerar’ es de aquella Asamblea de 1834. Sin 
embargo, muy pronto tanto la experiencia de lo positivo de su red/
asociación como de sus resultados en su pueblo les empujarían 
a progresar en la cantidad y en la calidad de sus programas. Ya 
cuatro años después, en el Capítulo General de 1837, encontramos 
que son conscientes del cambio en la situación. Así, a demanda 
de diferentes instancias sociales, diversificarían y ampliarían sus 
modelos escolares por las áreas de lo profesional y las situaciones 
especiales (ciegos, presos, deficientes de otros tipos). Cfr. el 
estudio del H. Bruno Alpago, Respuestas educativas del Instituto; 
elementos para una visión panorámica, en la obra colectiva Que la 
Escuela vaya siempre bien, Roma, 2013, pp. 222-240.



133De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

No era sólo porque no los dominaran, porque los descono-
cieran. También era por ello, desde luego, pero por debajo 
estaba lo que venimos señalando. La memorización de un 
caudal de nuevos contenidos no era ocasión de vida inte-
rior; la vivencia de la lógica, sí; al menos podía serlo. 

Así fue, desde los días del H. Benildo en Saugues hasta los 
del H. Exupérien en París. Y que esto ocurriera más en el 
ámbito de lo implícito o incluso inconsciente no lo invalida 
como categoría básica de su espiritualidad.

Un agotamiento no del todo consciente

No podemos prescindir de esta perspectiva, porque de lo 
contrario caeremos en el error de interpretar el objeto de 
nuestro estudio —este último siglo lasaliano— solamente 
desde su dimensión social, antropológica o cultural. Porque 
lo es, pero de un modo muy especial. Ellos se sentían, o así 
se lo proponían, Ministros de Dios, animados por el Espíritu 
de Jesús. Por eso podían decirse que no había ningún salto 
entre las cosas de Dios y las cosas de la Escuela, las de su 
profesión de educadores y de su consagración bautismal.

Puede parecer una perspectiva fuera de los límites de una 
reflexión que se pretende objetiva, pero no lo es. La vecin-
dad del misterio hace que la propia experiencia de vivir se 
considere de otra manera: como parte, vertiente, lado, di-
mensión�, complementarias de otras, que las trascienden. 
Si, como sabemos, la eficacia del maestro crece en fun-
ción de su satisfacción personal en su profesión (supuesta 



5. La Escuela Cristiana134

siempre la dignidad profesional, como es evidente)43, en-
tonces aceptaremos que cuando alguien vive consideran-
do que su vida es ya otra cosa dentro de ésta, entonces, su 
creatividad y su resiliencia crecen.

Y no lo es, definitivamente, porque se trata de una interio-
ridad plural o compartida. 

Importa subrayarlo porque, como ya vamos señalándolo 
varias veces, se trata de una comunidad sacramental. No 
estamos ante una experiencia de fe personal albergada en 
una organización profesional. La organización se hace sa-
cramento porque la vocación y el trabajo compartidos son 
el lugar de la fe verdaderamente personal, es decir, com-
partida, relacional.

Se comprende así que, si algún día esa armonía se rompie-
ra, su asociación, su escuela y su fe serían insignificantes 
para su pueblo, inútiles, invisibles. No le dirían nada. Se 
notaría pronto, sin necesidad de que nadie se les opusie-
ra: su creatividad iría desapareciendo, tanto en su diseño 
institucional como en sus modelos didácticos o educativos 
en general. Por mucho que se esforzaran, dejarían de tener 
sentido para su pueblo como institución social.

43	 A modo de ejemplo, dos referencias solamente. Ahora mismo, 
J.-P. Delahaye, escribiendo desde su experiencia en el gobierno 
de la educación en Francia, L'école n'est pas faite pour les pauvres, 
Le Bord de l’eau, Lormont, 2022. El subtítulo es elocuente: Pour 
une école républicaine et fraternelle. Y hace medio siglo, C. Freinet, 
esta vez desde su militancia de varios decenios en la escuela 
básica, en su colección Les dits de Mathieu, Delachaux et Niestlé, 
Neuchatel, 1967. También en este caso, a retener el subtítulo: 
Parábolas para una escuela popular.



135De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

La observación, dentro de pertenecer al sentido común, es 
importante por cuanto describe una situación no exclusi-
va de siglos pasados, sino realísima hace no tantos años en 
más de una región del mundo lasaliano. Y es comprensible 
que así fuera, dada la diferencia de los ritmos de acceso a la 
Modernidad primero, y a la Postmodernidad finalmente.

Importa percibirlo para entender esa combinación para-
dójica de honestidad y error en tantas palabras y gestos 
institucionales. Una y otra vez aparece en la sucesión de 
los Capítulos Generales o Regionales durante los últimos 
50 años o en esfuerzos y programas por ampliar el número 
de personas comprometidas en el proyecto.

Honestidad y error: se explica un poco porque en aque-
lla coyuntura de desagregación hubo dos circunstancias 
que hicieron más difícil percibirlo, como se puede ver en 
la Primera parte de este estudio. Puede verse, ante todo, en 
lo deficiente del vocabulario y del sistema teológico para 
codificar la identidad del Proyecto Lasaliano. Dos ejem-
plos, precisamente en dos expresiones de gran influencia: 
Misión Compartida y Asociación. Ha quedado subrayado 
páginas arriba. Ninguna de las dos estaba suficientemente 
precisada y ya las empleaba todo el mundo.

Para finales del siglo XVII había ido naciendo un modelo de 
conocimiento y construcción de la sociedad. Se plasmaba 
en sus diferentes dimensiones (cultura, estética, ciencia, 
política, religión). Dos siglos después aquel modelo se ha-
bía encogido sobre sí mismo, reducido a sistema de explo-
tación de los recursos sin atender a su sentido. Y en medio, 
en el cruce de todas esas dimensiones, estaba la escuela, 
la educación en general, sirviendo a semejante reducción 



5. La Escuela Cristiana136

más de lo que ella misma podía percibir. Síntoma, indiscu-
tible, la ya citada Circular del H. Irlide en 1881.

Como, además, el vocabulario teológico empleado para 
decir y decirse su identidad respondía a un mundo clara-
mente anterior, sin relación (incluso oposición) respecto 
de la historia de los pueblos, se hacía mucho más difícil 
interpretar y situarse ante la novedad social como institu-
ción. También quedó señalado desde las primeras páginas 
de nuestra Primera parte.

Ambos factores —el sociológico y el teológico— estuvieron 
palpablemente presentes en los cuatro Capítulos Genera-
les lasalianos desde 1946 hasta 1976. No ayudaron a clari-
ficar la interpretación del presente. Después, el panorama 
ha ido cambiando poco a poco, como puede verse en las 
crónicas capitulares. 

Desafíos y nueva Comunidad

Hoy —finales del siglo XX, inicios del siglo XXI— vivimos 
otro modelo de relación de la educación y su entorno, otro 
modelo en la gestión de las instituciones educativas, otro 
modelo en la inclusión de cada proyecto en los del conjun-
to de la sociedad... De hecho, estamos ante otro modelo de 
Comunidad Lasaliana.

Es como un estribillo que escuchamos una y otra vez y 
necesitamos interpretar. Es el contexto de todo, absoluta-
mente todo, lo que se vive en el Proyecto Lasaliano duran-
te el siglo XX. Y todo queda marcado, posibilitado o condi-



137De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

cionado por él, mucho más que una referencia a la historia 
de la pedagogía.

Un modo nuevo de pertenecer: es lo que había en la con-
ciencia de aquellos Capítulos de 1993 y 2000. Lo mismo 
que sentimos bajo el discurso de la Misión Compartida y 
las actuaciones regionales que iban surgiendo casi por to-
das partes. Es lo que hay bajo el lema de la refundación.

Nuestro estudio ha recogido en su momento la iniciativa 
del Distrito de San Francisco, en torno al año 2000, propo-
niendo un distingo: para cualquier institución hay desafíos 
técnicos y desafíos estructurales44. Lo mencionábamos para 
avisar justamente de que la educación, al igual que la cultu-
ra y la sociedad de la posmodernidad, necesita respuestas a 
los desafíos técnicos que encuentra, pero sobre todo las ne-
cesita frente a los desafíos estructurales que las envuelven. 

Para entendernos mejor en este estudio, diremos que es 
una situación análoga a la que se vivía en la enseñanza 
primaria de los pobres en los días de la primera Comuni-
dad Lasaliana. La escuela moderna popular que sus miem-
bros difundieron, junto con otros, suponía una revolución, 
primero en cuanto a sus destinatarios; después, en cuanto 
a sus contenidos; y finalmente en cuanto a la metodología.

De los destinatarios recordaremos que incluso ellos mis-
mos y sus contemporáneos seguían considerando sus es-
cuelas como escuelas de caridad, es decir, centros en los 
que se acogía al pobre para que aguantara las amarguras 

44	 Ver en la transición de los Capítulos Generales de 1993 y 2000. 
Cfr. Primera Parte, 2. Refundar, 1. 1993: compartir la Misión (2).



5. La Escuela Cristiana138

de la vida. No se trataba de formarle para que saliera ade-
lante, para que encontrara un oficio, para que echara las 
bases de una formación posterior. No. Eran escuelas de mi-
sericordia, de caridad. Y esa fue la primera revolución de 
aquella Comunidad y alguna otra semejante45. La hicieron: 
sus hechos iban mucho más allá de sus conciencias.

Igualmente ocurrió en cuanto a los contenidos o los pro-
gramas: a nosotros nos cuesta entenderlo, pero que aquella 
escuela se dedicara estrictamente a la lógica, matemática 
y gramatical, era una revolución. Aquella primera comu-
nidad, en cambio, secularizó la escuela cristiana dedicán-
dola a la lógica, al cálculo, al análisis gramatical46, sin dejar 
por eso de ser cristiana. Más: siendo cristiana precisamen-
te por dedicarse a ello. 

Su metodología dio a su proyecto su forma definitiva, como 
escuela y como escuela cristiana, simultáneamente. De nue-
vo: su práctica estaba mucho más allá que sus conciencias.

45	 Además del estudio ya citado de Ph. Sassier, Du bon usage 
des pauvres, como contexto general desde una perspectiva 
estrictamente sociopolítica, señalamos los dos de M. Fiévet Les 
enfants pauvres à l'école (la révolution scolaire de Jean-Baptiste de 
La Salle) y L'invention de l'école des filles (des Amazones de Dieu aux 
XVIIe y XVIII siècles), ambos en Ed. Imago, 2001 y 254 pp., 2006 
y 237 pp. respectivamente.

46	 La lectura cristiana del surgimiento de la escuela popular 
moderna es cosa nuestra. Se basa, entre varios otros, en la 
Teología del mundo, de J.B. Metz. La síntesis de aquella escuela 
en torno a la lógica puede verse por ejemplo en el clásico de M. 
Foucault, Vigilar y castigar; como también en La République des 
instituteurs, de Jacques y Mona Ozouf. 



139De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Debía ir a la misma escala que la necesidad de sus desti-
natarios y la secularización de los contenidos. Por eso se 
impuso la escuela en red con otras escuelas, con funcio-
namiento homogéneo todas y con organización rigurosa 
en cada instalación. Así establecieron los registros y los 
varios niveles dentro de la escuela y dentro de cada aula. 
Al ir a escala, como decimos, de las urgencias que encon-
traban alrededor, podemos entender cómo se trataba de 
dar aspecto de disciplina, es decir, de orden.

Pues bien. Una cosa semejante es lo que corresponde a los 
tiempos posmodernos. A este tipo de acciones se refieren 
los desafíos de adaptación, formulados para el 2000 y he-
chos realidad en todas nuestras crónicas locales. En todas.

Al comenzar el siglo pasado, por los días terribles de 1904, 
ya era evidente que estábamos ante un tiempo radical-
mente nuevo desde el punto de vista de la adaptación47. 
Sin embargo, buena parte de los Superiores Generales y las 
fuerzas de los Capítulos Generales tendieron a interpretar 
la novedad en clave de desafío técnico. Y sirva de ejemplo, 
por aquellos mismos días, el denominado Asunto del La-
tín: desde la última década del siglo XIX hasta 1923, fue 

47	 Fue muy reconocida la presencia lasaliana en las diferentes 
Exposiciones Universales habidas en el último cuarto de siglo 
del XIX. París, Londres, Chicago y otra vez París, testimonian, 
con sus medallas, el movimiento de actualización pedagógica 
del Instituto Lasaliano en esa época. Así se reflejaba igualmente 
en los Capítulos Generales de la época y en la remodelación de 
sus manuales escolares/educativos.



5. La Escuela Cristiana140

una manifestación, también terrible, de la desorientación 
en el enfoque.48 

De hecho, en el universo lasaliano la primera mitad del 
siglo XX en su conjunto es un ejemplo claro de la tensión 
entre la necesidad de ampliar y modificar el diseño de los 
proyectos educativos, por una parte, y la imposibilidad 
de llevarlo a cabo con una actitud más reaccionaria que 
creativa, por otra. El Capítulo de 1946, por ejemplo, leído 
desde el distingo de los desafíos, ofrece una visión clara del 
estado interior de la Institución en los anteriores 50 años.

Después, avanzando en la historia y situándonos en el Ca-
pítulo del 2000, el distingo de los dos tipos de desafíos lle-
va todavía más lejos. No basta con su aportación de que los 
problemas de una institución son de un tipo o de otro. Ni 
siquiera basta con la observación del error de considerar 
los de adaptación como si fueran técnicos. Porque todavía 
está la posibilidad de quien, conociendo el distingo y tra-
tando de tenerlo en cuenta, actúa con fórmulas técnicas y 
cree que lo está haciendo de otro modo.

El tema es importante en nuestra reflexión sobre la identi-
dad de la comunidad, como puede verse enseguida.

Tanto las crónicas locales como el panorama del docu-
mentario lasaliano de las últimas décadas muestran con 
claridad que con frecuencia se hace tal gesto creyendo res-

48	 Puede verse una excelente síntesis de todo el tema en el cuarto 
volumen de la Iniciación a la Historia del Instituto..., del H. Bédel 
(Siglos XIX-XX, 1875-1928; Estudios Lasalianos 11, Roma, 2006), 
pp. 99-124.



141De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

ponder a un desafío de adaptación. Y, sin embargo, más 
de una vez, se propone una fórmula meramente técnica, 
imaginando que no lo es sino que va más allá. El resulta-
do es siempre frustrante y acaba cegando ante cualquier 
novedad posible, con lo que la Institución va poco a poco 
desintegrándose. 

La renovación en la educación hoy se basa en el principio 
de que todo es en función de sus relaciones. Todo es por-
que forma parte de estructuras, conjuntos que dan su ser 
a cada uno de sus elementos. Por eso es justo decir que en 
realidad desaparecen las materias o las asignaturas, pero 
no los contenidos. Estos dependen de la ubicación de cada 
elemento de la realidad dentro de su conjunto. Por eso se 
trata siempre de realidades multidisciplinares, marcadas 
no por la autonomía sino por la pertenencia.

Entenderlo no suele ser fácil. Seguramente se debe a la 
costumbre, tanto en la mente de cada maestro como en 
la configuración de sus relaciones profesionales. Lo uno va 
con lo otro.

En efecto: la aplicación natural de estos principios lleva 
a la re-constitución de la comunidad educativa. Porque 
también la persona es en función de su relación. Por eso 
también la organización educativa —comunidad o no— es 
reflejo necesario de la realidad del saber a la que sirve. Y 
este es un concepto que todavía no está tan difundido en-
tre nosotros. Se ve, como no podía ser de otro modo, en la 
última Declaración sobre la Misión Educativa Lasaliana. Pero 
la realidad de sus establecimientos no alcanza todavía 
este nivel de respuesta a los tiempos. 



5. La Escuela Cristiana142

Así se necesita caer en la cuenta de que un equipo de tra-
bajo no es todavía una comunidad de maestros. Un equipo 
está marcado más por la organización de distintas espe-
cialidades que por las necesidades de un tema común. A 
medida que esto último va contando más, hablamos de co-
munidad. ‘Tema común’ se refiere a la programación esco-
lar, desde luego, pero además al sentido de la escuela. Así, 
al menos, como principio general.

A partir de lo visto en los últimos decenios de la historia 
lasaliana, nos podemos atrever a señalar que la perviven-
cia del proyecto depende de la constitución de comunida-
des sobre proyectos realmente estructurales o interdisci-
plinares o contextuales. Tal vez, incluso, la experiencia lo 
está mostrando ya en los intentos de renovación habidos 
en los últimos 80 años. Cuando desaparece la innovación, 
lo que ha fallado no es la visión de la renovación de los pro-
gramas, sino el equipo, la comunidad docente49. Y en todos 
los lugares del mundo lasaliano conocemos ejemplos.

49	 Es lo que evoca la expresión difundida en tiempos recientes 
en ámbitos europeos: ‘la escuela que aprende’. Es una feliz 
imagen para señalar el mejoramiento de la institución escolar, 
además del de sus docentes y como definitiva garantía de su 
sintonía con los tiempos. Cfr., por ejemplo, M.A. Santos Guerra, 
La Escuela que aprende, Morata, 2000, 146pp. En su contexto 
originante encontramos sobre todo a Peter Senge y su The 
Fifth Discipline: The Art & Practice of The Learning Organization 
(1990), amplísimamente difundida en todos los medios 
organizacionales. En la raíz de este modo de pensar y constituir 
las instituciones sociales está siempre el camino que discurre 
entre la organización y la comunidad.



143De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Una armonía nueva

También en este caso, en estos tiempos nuevos, la clave de 
la armonía está en el interior, en la espiritualidad. Todo el 
discurso anterior, tanto en esta Segunda parte como en la 
anterior, ha debido mostrarlo: solo en la vocación compar-
tida por un grupo puede hablarse de comunidad educati-
va y por lo tanto solo entonces estamos hoy ante una es-
cuela. No queremos decir ‘ante una escuela cristiana hoy’, 
no. Queremos decir lo que decimos: solo hay escuela si hay 
comunidad. Importa mucho más su constitución que su 
color ideológico. 

En nuestra reflexión lo hemos recordado, apoyados en el 
conjunto del documentario institucional: se necesita que 
el modo de vivir la educación avive nuestra capacidad de 
contemplar el Misterio de Dios.

Es cierto que el espíritu de la educación o de la pedagogía 
puede llevar a ello, pero se necesita un paso más para no 
quedarse en organización, es decir, algo que solo garantiza 
el presente de la institución educativa, pero no su soste-
nibilidad a medio plazo. Si se vive el ministerio educador 
de acuerdo con las claves de esto que llamamos postmo-
dernidad, parece claro que poco a poco se va viviendo esa 
pertenencia o nuevo sistema, que hace verdad a la verdad.

Si todo es por pertenecer, es decir, por sus relaciones, na-
die puede ser miembro de una organización educativa si 
no vive ese mismo espíritu. Es decir, educa quien se sien-
te parte, quien comulga con su grupo de trabajo y con 
los saberes que comparte, quien se siente pertenecer a la 
historia de un lugar concreto y al camino del mundo o de 



5. La Escuela Cristiana144

la naturaleza. Se podría decir: quien se hace uno con el 
alma de lo que enseña. En caso contrario, solo instruye: 
pronto le sustituirá una máquina.

En el tiempo anterior, el que venimos llamando Moderni-
dad, la armonía iba surgiendo poco a poco en la experien-
cia del trabajo bien hecho, del orden y la rentabilidad, del 
progreso en el bienestar de la sociedad, en el dominio de 
los saberes y su aplicación al crecimiento de los pueblos. 
La armonía surgía cuando, al compartir explícita o implí-
citamente esa experiencia íntima, el grupo iba encontran-
do que de ella surgía una capacidad pedagógica especial, 
eficaz y sólida.

Análogamente, en este otro tiempo que llamamos Post-
modernidad, la armonía surge de esta otra fuente. 

Ahora es la contemplación del fluir de la vida y de la his-
toria más allá de sus constantes lógicas, de la experiencia 
de saberse parte de una conciencia colectiva, de la percep-
ción de las virtualidades y los límites de la pertenencia, de 
la caducidad y lo imprescindible de todos los programas 
y de todas las expresiones. En el fondo, de lo inasible del 
misterio del encuentro del alumno y el maestro, del cono-
cimiento de que el vínculo que les une, a la vez les supera, 
les lleva, les anima y en el fondo les impide juzgarse.

El agotamiento de la Modernidad nos lleva a buscar un 
Dios más allá de Dios, una Iglesia más allá de la Iglesia, 
una religión más allá de la religión. Y, por el mismo razo-
namiento, una escuela más allá de la escuela. 



145De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Podríamos decir que necesitamos dar con algo que no esté 
contaminado por nuestra deformación lógica o crítica. Ne-
cesitamos algo donde se subraye la comunidad y el encuen-
tro con Dios, tenga ese encuentro el nombre que tenga. Un 
lugar donde se celebre juntos la necesidad de vivir el miste-
rio, donde se pase de la depuración crítica de todas las pa-
labras a la identificación con una experiencia compartida.

Después de la Modernidad, el Espíritu: en este sentido in-
vocamos a Joaquín de Fiore, como podríamos hacer con 
Teilhard y su Misa sobre el Mundo, allá en las estepas de 
Asia central hace ahora 100 años50. Es igualmente el re-
cuerdo del nacimiento de la primera comunidad, aquellos 
50 días entre Pascua y Pentecostés.

Fijémonos bien: en realidad las conmemoraciones de Pen-
tecostés y de la Pascua fueron una sola, al principio de la 
crónica cristiana. El primer Pentecostés, para empezar, se 
entiende desde la Pascua, como su culminación. Por eso en 
cristiano la escena del temblar la casa, las lenguas como de 
fuego y la palabra que todos entienden, son el paralelo o la 
continuidad del primer encuentro con el Resucitado. Ya no 
hablamos de las santas mujeres ni de los discípulos. Ahora 
es la manifestación del Resucitado para todo el pueblo, sin 
paredes ni puertas. 

Todos entienden que están ante el espíritu de Jesús, el cru-
cificado que ahora vive. Su espíritu, presente en este grupo 

50	 De Joaquín de Fiore, en la segunda mitad del siglo XII, recordamos 
su comprensión de la historia y su situarnos en la Edad del 
Espíritu. Por su parte, Teilhard vivió y escribió su larga oración, 
a modo de canon de una Eucaristía cósmica, en 1923. 



5. La Escuela Cristiana146

y en este acontecimiento, lo prueba. Es el grupo de Jesús 
y les ha invadido violentamente su espíritu. Lo que se ha 
oído y se está viendo es el espíritu de Jesús, que pronto 
será el Santo espíritu de Dios y después el Espíritu Santo, 
huella del Padre y presencia del Ungido, hijo de mujer. El 
Espíritu, hecho grupo, ekklesia.51

Pentecostés significa el encuentro con el Espíritu52. Y si-
multáneamente, la constitución de la Comunidad, que es 
Iglesia y será Iglesia.

Saben que en ellos y entre ellos se ha instalado el Miste-
rio, la plenitud, el sentido definitivo. Toda la historia de 
su pueblo ha llegado a su fin: es el Espíritu de la Pascua, el 
que todo lo trasciende y llena de sentido, el que anunció 
Jesús, el que murió y resucitó y ahora vive para siempre. 

No son dueños de eso que tienen ante sí, pero es eso, pre-
cisamente eso, lo que les hace personas. Ese algo ahora es 
Alguien. Por eso entienden la tensión que en adelante con-
ducirá sus vidas: su Dios está en ellos y a la vez es más 
grande que todos ellos. En adelante conocen su nombre, 
sus nombres, porque son los suyos, los de cada uno y cada 
una, los de sus gestos, todas sus palabras, todas sus ex-
periencias fundamentales. Eso son los nombres de su Se-

51	 Recordemos que el término se usaba ya en Grecia, cinco siglos 
antes de Cristo, para denominar la asamblea o el órgano de 
gobierno de la ciudad.

52	 Otra vez, el recuerdo de la conclusión de K. Rahner: el cristiano 
del futuro será místico o no será cristiano. En los Escritos de 
teología, vol. 7 (ed. alemana) y Escritos de teología (Madrid: 
Taurus, 1969), 7:13-34. 



147De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

ñor. Pero a la vez saben que ninguno le abarca del todo, 
de modo que conocerle no es dominarle, ni comportarse 
adecuadamente es adquirir derechos sobre Él.53

Saben que Él es el amor que les une y a la vez que ese amor 
es la única ley y la única verdad. En adelante vivir será 
mostrarlo. Es su buena noticia.

En nuestro caso, en esta reflexión sobre el camino de una 
Comunidad Lasaliana a otra, se necesita caer en la cuenta 
y vivir conscientemente lo que había estado fundamen-
tando el sentido de las Escuelas Cristianas en el siglo ante-
rior: el Signo de la Comunidad. Es un encadenado de fuen-
tes o un círculo virtuoso: la escuela se vive como Comuni-
dad; la Comunidad, como Signo; el Signo, desde la relación 

53	 Como pocos, el siguiente texto ilustra esta idea. Es de Lorenzo 
Milani, entonces en Calenzano, y en honor a su aportación a 
la comprensión de la escuela, nos permitimos una cita larga. 
Escribía así, en 1950, a un joven comunista con quien se sentía 
muy unido: “...Pipetta, fratello, quando per ogni tua miseria io patirò 
due miserie, quando per ogni tua sconfitta io patirò due sconfitte, 
Pipetta, quel giorno, lascia che te lo dica subito, io non ti dirò più 
comme dico ora: ‘hai ragione’. Quel giorno, finalmente, potrò riaprire 
la bocca all'unico grido di vittoria degno d'un sacerdote di Cristo: 
‘Pipetta, hai torto. Beati i poveri perché il regno dei cieli è loro’. Ma 
il giorno che avremo sfondata insieme la cancellata di qualche parco, 
installata insieme la casa dei poveri nella regia del ricco, ricordatene, 
Pipetta, non ti fidar di me, quel giorno io ti tradirò. Quel giorno io non 
resterò là con te. Io tornerò nella tua casuccia piovosa et puzzolente a 
pregare per te davanti al mio signore Crocifisso. Quando tu non avrai 
piu fame ne sete, ricordatene Pipetta, quel giorno io ti tradirò. Quel 
giorno, finalmente, potrò cantare l'unico grido di vittoria degna d'un 
sacerdote di Cristo: Beati i... fame e sette...”. Ver en Lettere di don 
Lorenzo Milani priore di Barbiana, Mondadori, 1970, p.12.



5. La Escuela Cristiana148

personal y compartida con Dios; y esa relación, a partir de 
la llamada de los pobres en la escuela.

En el interior de ese circuito los últimos decenios nos han 
hecho descubrir algo que, sin duda, no habíamos percibido 
o al menos cultivado. Lo encontramos tanto en las cróni-
cas locales como en los textos del Instituto. 

Es su alma: la relación personal y silenciosa con el Dios 
que llama. A esto venía nuestro discurso sobre la armonía 
interior y su carácter espiritual. 

Comunión y Evangelio

La pertenencia, la mística de la pertenencia: es la orienta-
ción clara que se deriva de la modificación en el paradigma 
cultural, es decir, en la mediación educativa respecto de la 
identidad lasaliana.

Se puede decir que el itinerario de la Modernidad ha lle-
vado a su propia superación dejando a la sociedad en un 
punto nuevo, no previsto. Durante este período, durante 
estos tres siglos, el punto de partida y el método, es decir, 
las claves del itinerario, eran la lógica, el análisis, la or-
ganización. Sin embargo, su desarrollo, al convertirlas en 
globales, ha llevado a su superación. Así, la nueva lógica se 
ha de entender no solamente desde su descomposición en 
unidades sucesivamente menores, sino desde su inclusión 
en estructuras sucesivamente más complejas.

Esto ha transformado todas las formas de conciencia de 
la humanidad, de modo que todo se interpreta en función 



149De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

del conjunto y no sólo en lo económico o en lo cuantita-
tivo, sino además en lo cultural, espiritual e incluso en lo 
religioso.

De ahí se deriva un talante muy específico en lo que haya 
de entenderse por educación y todas las formas de la es-
cuela. 

En adelante educarse, formarse, significará ir haciéndose 
capaz de descubrir relaciones, dominar visiones de con-
junto a la vez que explotaciones localmente puntuales. 
Educar significará acostumbrar a percibir identidades co-
lectivas, saberes participados, y conseguirlo a través de la 
metodología correspondiente.

Es claro que eso impone, está ya imponiendo, un mode-
lo nuevo de institución educativa. Ya no tiene ni horarios 
exclusivos o excluyentes, ni disciplinas, ni especialistas. 
Todo se articula, y ya se está haciendo así, desde el dialogo 
entre la institución educativa y las demás instituciones 
sociales, entre el personal docente y las instituciones de 
animación social, entre la formación de base o inicial y la 
permanente, entre la especialización y la visión de la vida, 
es decir, entre los saberes y la cultura.

Es la situación en la que vivimos. Paradójicamente, las 
instituciones educativas que conocemos suelen encogerse 
sobre sí mismas dejando buena parte del objetivo de la for-
mación en manos de otras instituciones sociales. Es decir, 
que el modelo completo de educación que hoy funciona en 
todo el mundo consta de instituciones tradicionalmente 
educativas y otras nuevas, que no pretendían inicialmente 



5. La Escuela Cristiana150

ser formadoras sino ocupar un hueco en la socialización de 
las nuevas generaciones.

Conocemos la situación y no hace falta extenderse sobre 
ella. Se nos ha hecho evidente que ahora ‘educación’ no 
coincide con institución educativa convencional. Paralela-
mente esto supone un nuevo modelo de educador.

Su novedad debe estar desde luego en su conocimiento de 
su especialidad. Además, estará en su inclusión en contex-
tos sociales complejos y en su capacidad para participar 
en equipos. Y, definitivamente, en su vida interior. Este 
punto debe subrayarse, precisamente por la misma lógi-
ca que nos lleva desde la Modernidad a lo que llamamos 
Postmodernidad.  

En efecto. La garantía de calidad en el ministerio de la es-
cuela y de la escuela cristiana ha de estar no solo en la 
vastedad de conocimientos de cada uno de los implicados 
en ella, sino en su capacidad contemplativa, es decir, en 
lo que podríamos llamar su trato habitual con la unidad 
de todos los saberes54. Se diría que la vida y los saberes se 
dominan desde su interior y no desde su exterior, es decir, 
desde su fuente más que desde el conjunto de sus resulta-

54	 Abriendo así la puerta al último apartado de esta Segunda parte, 
recordamos aquí toda la obra de F. Capra, señalando en concreto 
The hidden connections (2002) por las que permite descubrir en 
el corazón de instituciones como la lasaliana. Recordamos, 
además, ya en el mundo de la educación, a E. Morin, con Los 
siete saberes necesarios para la educación del futuro (Unesco, 1999), 
formidable y a la vez sencilla reflexión sobre el pensamiento 
complejo, que en este estudio entendemos como el fundamento 
de la comunidad educativa.



151De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

dos. Lo subrayan todas las Circulares y Cartas Pastorales 
de los últimos 20 años. Todas.

Si lo consideramos desde la óptica de la fe, aquella a la que 
nos acercamos en estas reflexiones cuando hablamos de la 
armonía interior, nos encontraremos con un lugar cono-
cido: el Espíritu de Dios, el Espíritu Santo, o el Espíritu de 
Jesús, o... 

En este caso la mediación profesional llama a sentir y 
aceptar su animación universal, más que a conocerla, ra-
zonarla, depurarla, fragmentarla y teorizarla. Se tratará 
pues de vivir una espiritualidad más marcada por la con-
templación que por el esfuerzo y más por la pertenencia 
que por la distancia.

De nuevo: se trata del espíritu de fe, en su denominación 
lasaliana. 



6. La Comunidad de la Escuela Cristiana152

Lo hemos visto en este estudio: por todas partes 
se habla y se trata de construir comunidades 
al servicio de este proyecto, vivido hoy, Signo 
de Dios hoy, en esta globalidad.

Por todas partes, la evidencia de que sin 
relación no hay educación: el mismo desafío de 
los orígenes, entre el Barroco y la Modernidad, 
cuando el establecimiento de aquellas 
comunidades fue la garantía del acierto y la 
pervivencia de las nuevas escuelas. 

Esta última es la página de la teología de la 
comunidad: redescubrir que ella es el Signo 
de Dios, la clave de la refundación. De esto 
hablamos con ‘Asociación’ y ‘Fraternidad’, tres 
siglos después.

6. La Comunidad de la Escuela Cristiana
En los días inmediatamente anteriores al Concilio Vati-
cano II y los dos o tres decenios posteriores (más o me-
nos 1956-1986), los esfuerzos de la Institución Lasaliana 
se centraron en el análisis crítico de cuanto se vivía con el 
presunto marchamo de la herencia recibida. Fue, como lo 
testimonian Capítulos y Circulares, un magnífico esfuer-
zo, imprescindible y en muchos casos agotador. Se notó 
sobre todo en los programas de formación, inicial y perma-
nente. Lo hemos recordado.

Con ello, de todas maneras, no estaba hecho todo. El análi-
sis y la racionalización de las estructuras se centraron más 



153De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

en la configuración de las mediaciones que en su signifi-
cado. La configuración trataba de remodelar la escuela; el 
significado mismo de la escuela era otra cuestión. Tal vez 
no pudo ser de otro modo.55

La revisión del significado parecía menos urgente o inclu-
so innecesaria. En medio del trabajo de reformulación de 
las mediaciones se daba por sobreentendida la realidad del 
significado, es decir, se esperaba que el alma de la fidelidad 
a Dios y a los pobres se mantendría a través de aquel ho-
nesto y laborioso esfuerzo. Lo uno traería lo otro.

Pero no fue así. No podía serlo, como se vio enseguida. 
Todo dependería del grado de percepción del cambio so-
cial. A medida que viera su alcance, se vería también que 
además de las mediaciones estaba en juego su significado.

55	 Imposible silenciar aquí el movimiento que proponía 
desescolarizar la sociedad, expresándolo con el término de Ivan 
Illich (por ejemplo, en su Deschooling Society, de 1971). Imposible, 
igualmente, olvidar el esfuerzo generoso e inteligente del H. D. 
Piveteau y el equipo de la revista Orientations, tan en sintonía 
con las propuestas de Cuernavaca leídas desde la experiencia 
francesa de mayo de 1968. Se puede recordar aquí el distingo 
entre cómos y porqués. Hoy, medio siglo después, vemos que 
más de una vez nos hemos preocupado por cómo hacer las cosas, 
sin considerar suficientemente su porqué. En nuestro tema, por 
ejemplo, esto pudo y puede significar dedicarse a configurar la 
identidad lasaliana sin poner en tela de juicio lo que de ella se 
da por supuesto. En relación con la cultura y la educación, en 
general pero de una manera muy próxima a nuestro estudio, J. 
Wagensberg lo reflexiona de una manera muy sugerente en su 
A más cómo, menos porqué (Barcelona, 2016).



6. La Comunidad de la Escuela Cristiana154

La Institución Lasaliana —como seguramente muchas 
otras— vivió una relación con Dios en la que contaba un 
poco más la limpieza de la práctica que la hondura de la 
contemplación y la fidelidad personal de toda la comuni-
dad. Se diría que los tiempos todavía llamaban más a la 
renovación que a la refundación. Es, al menos, el aire que 
parecen haber respirado los distintos conjuntos de la Ins-
titución desde Vaticano II hasta hoy.

Es comprensible: lo primero que se percibe es el desajuste 
puntual y sus causas próximas. En cambio, la raíz profun-
da de todos los desajustes tarda en aparecer. Una es la lla-
mada a la reforma; otra, la llamada a la refundación. Así, 
en los días de Concilio era más fácil ver los desajustes que 
el cambio de época. Ahí estaba la verdadera razón de los 
desajustes. Lógicamente las instituciones necesitan cuan-
do menos una generación para irlo percibiendo. Y además 
será una percepción que no ocurre simultáneamente en 
todos los territorios donde está instalada.

Si es así, como parece, esto ha dejado para los días de hoy 
y los próximos decenios una tarea imprescindible: la fide-
lidad y el futuro de las instituciones de la escuela cristiana 
necesitan que se viva conscientemente la relación entre 
Comunidad educativa y evangelización.

A esto nos referimos al hablar del significado de las media-
ciones, en la renovación del Proyecto Lasaliano.

En la literatura y la oficialidad lasalianas del último siglo 
esto sólo aparece en los últimos decenios, tal vez desde el 
cambio de siglo. No aparece antes, es decir, hasta que se va 
alcanzando una percepción, un tanto confusa o inicial, de 



155De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

la nueva Comunidad a través del lema ‘Misión Comparti-
da’. Y desde luego, sin la fuerza, contundencia o unanimi-
dad de hoy.

Esta Institución sabe que en el camino de la educación en 
el último medio siglo todavía han contado más el desarro-
llo y la especialización que la pertenencia o la comunidad. 
También, que la abundancia de éxitos en la inserción la-
boral en la sociedad ha sido más importante que la visibi-
lidad del modelo comunitario. 

En ese sentido la globalización del Proyecto Lasaliano ha 
podido actuar en su contra, frenando la conciencia del 
conjunto. Ha sido una paradoja dramática: la cantidad, 
universal, de experiencias no ha facilitado la apreciación 
de su conjunto. 

En efecto: a lo largo de los últimos 80 años hemos ido vien-
do cómo, al aparecer la novedad social, se la consideraba 
como cosa extraña a la tradición familiar heredada. Se in-
terpretaba como una presencia indebida de lo social (o lo 
político) dentro de lo educativo. Poco a poco, sin embar-
go, la vida imponía su ley y la institución escolar acababa 
teniendo en cuenta su pertenencia la sociedad. Como un 
proceso repetido en todos los lugares, el problema venía 
de su diferente ubicación en la historia y la diferente con-
ciencia de la globalización, según los territorios.56 

56	 Así, la diversificación de módulos de formación para el trabajo, 
la atención a extranjeros, la relación con las administraciones, 
la constitución de clubes deportivos, el fomento del folklore 
regional, la formación de adultos, los grupos catecumenales, etc.



6. La Comunidad de la Escuela Cristiana156

En ese sentido, no se puede decir que en el último medio 
siglo la globalidad del Proyecto Lasaliano haya sido armó-
nica, precisamente57. Hay que comprender el valor media-
dor de las situaciones económicas respecto del modo de 
sentir la cultura y la religión. Hay situaciones económicas 
que no permiten asumir la perspectiva histórica que sí es 
posible en otras. Es una consideración importantísima en 
el proceso de la Comunidad Lasaliana y sobre todo ante la 
propuesta de su futuro58. Puede verse en la autoconciencia 
del Instituto en el sucederse de los Capítulos Generales o 
en la variedad de las crónicas locales al describir sus pro-
pios procesos.

Ha sido así por cuanto lo que se ha manifestado en un lu-
gar ha sido muchas veces rechazado en otro, atribuyéndo-
se a error o defecto de la comunidad ajena. Así se compa-
raba la reacción local ante la novedad y sus resultados con 
la misma en otro territorio ante resultados aparentemen-
te diferentes. El dictamen era comprensible: aquello está 
mal; o, al menos, eso que se ha hecho no es seguro, mejor 
seguimos con lo nuestro, lo de aquí.

57	 Es el eco que suscita en nosotros la lectura del número 250 del 
Boletín del Instituto (definiendo la Asociación y proponiendo 
muy interesantes testimonios personales) y los 255-260 
(dedicados a la descripción de la situación de las cinco grandes 
zonas del mundo lasaliano, 2015-2020). Los hemos recordado 
en nuestro Intermedio. 

58	 Un espacio en el que esta realidad se ha experimentado a lo largo 
del último siglo lasaliano ha sido el Consejo General, el Régimen 
o la Cúpula del Instituto. No hace falta señalar nombres porque 
nos bastan determinados hechos, como el que recordamos en el 
interior del Consejo General en los años 60 y 70 del siglo pasado. 
Cfr. Primera Parte, 2. Renovar, 1. Una Declaración.



157De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Lo que sigue, esta última consideración, quiere tenerlo en 
cuenta y proponerle un horizonte de esperanza. 

El sacramento de la Comunidad

Lo abrimos con un salto atrás hasta el último tercio del 
siglo IV, en la Iglesia cristiana de Oriente. Otro mundo, 
ciertamente.

Hay un pasaje en la obra de san Juan Crisóstomo que pue-
de ayudar en la comprensión de la hipótesis o propuesta 
final a la que vamos llegando. Está en su Tratado contra los 
impugnadores de la vida monástica. 

La obra consta de tres discursos con el común denomina-
dor que puede deducirse de su título. El primero es general, 
es decir, referido a la apreciación de la vida monástica por 
parte de la sociedad en su conjunto; el segundo se dirige 
a un padre no cristiano ante la vocación monástica de su 
hijo; el tercero, a un padre cristiano, ante la misma situa-
ción. La referencia que nos interesa viene en este último: 

...¿No veis cómo los labradores, por más prisa que tengan 
en gozar del fruto de su trabajo, jamás consentirían que 
se coseche antes de sazón? Pues no retraigamos tampo-
co nosotros antes de tiempo a nuestros hijos de su vida 
solitaria, dejemos que se asienten bien las enseñanzas y 
que las plantas echen raíces. Que necesitan pasar diez, 
veinte años en el monasterio, no nos alborotemos, no nos 
apesadumbremos por ello, pues cuanto más tiempo pase 
en el gimnasio, más fuerzas adquirirá. O, más bien, si te 
parece, no determinemos tiempo alguno: el límite sea el 



6. La Comunidad de la Escuela Cristiana158

tiempo que necesite para llevar a plena sazón los frutos de 
su virtud. Entonces, que vuelva enhorabuena del desierto; 
antes, no.59

Lo que está proponiendo el santo es que a todo cristiano 
le viene muy bien vivir unos años de su vida en un mo-
nasterio. Así, como suena. Que, a todo cristiano, en aquel 
momento histórico (segunda mitad del siglo IV), ante la 
degeneración o la masificación de la fe, le convenía acudir 
al monasterio y allí formarse, siendo monje durante unos 
cuantos años. A todo cristiano.

Al entrar en el Tratado, esperábamos una exposición sobre 
las excelencias de la vida monástica tal como nosotros la 
entendemos o tal como se vive hoy en las Iglesias cristia-
nas, al menos en Occidente. Y, de pronto, nos encontramos 
con que el santo no está hablando de eso que nosotros co-
nocemos. Se trata de otra cosa. Para él, vida monástica sig-
nifica formación cristiana por antonomasia, de modo que 
todo el mundo —esa había sido precisamente su experien-
cia personal— debía vivirla hasta sentirse maduro como 
cristiano y como ciudadano. Por eso haría mal aquel padre 
que no respetara los ritmos de la maduración de su hijo.

Es lo que dice el texto y enseguida nos sentimos de acuer-
do con él. Si leemos el Tratado desde ese punto de vista, es 
decir, considerando el tiempo monástico como tiempo de 
formación cristiana, nos parece que así deben ser las cosas. 

59	 La cita va por la versión española de la BAC, Obras de san Juan 
Crisóstomo, Tratados ascéticos, Madrid, 1958, pp.513s. En la 
patrología griega, versión Migne (1863), vol. 47, pp. 379ss.



159De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Ahora bien, si lo pensamos con más calma, nos descubri-
mos frente a cuestiones de respuesta no tan sencilla: du-
rante esos diez o veinte años, ¿el joven ha sido miembro de 
una comunidad monástica?; ¿qué es, pues, una comunidad 
monástica?; ¿qué es la vida monástica?; y —lo que nos im-
porta en nuestro estudio— ¿tiene algo que ver con lo que 
hoy llamamos vida religiosa o vida consagrada? En resu-
men: ¿puede ayudarnos en la comprensión de las nuevas 
formas de la comunidad?

A este puñado de preguntas nos referimos párrafos atrás 
al hablar de los diferentes ritmos de la globalización lasa-
liana y la aceptación o rechazo de las diversas respuestas 
a la actualidad.60

En realidad, entender la vida consagrada como escuela de 
cristianismo no es algo nuevo. No puede serlo, desde luego, 
si ya se proponían estas cosas en el siglo IV. Pero tampoco 
lo es si consideramos los siglos posteriores. En efecto, las 
comunidades ‘consagradas’ han ejercido siempre un mi-
nisterio semejante: no tanto asumiendo miembros ‘tem-
porales’ en su interior a modo de formandos de larga du-
ración, pero sí ofreciéndose a su pueblo como referencia o 

60	 La Circular 435, al dar cuenta del Capítulo General de 1993, lo 
señalaba con total claridad: [habla sobre la Misión Compartida 
y la historia del Instituto, en particular al concluir el siglo 
XX] “…La diversidad de situaciones nos lleva a abrir nuevos 
caminos. Y esto nos pide, algunas veces, interrogarnos sobre 
algunos hechos de nuestro pasado. El movimiento no ha sido 
uniforme: ha habido crispaciones, pasos atrás, comprensibles, 
sin duda, por la época. Algunos Hermanos han quedado 
marcados por estas actitudes: ello nos permite comprender 
algunas reticencias de hoy” (el subrayado, en el texto).



6. La Comunidad de la Escuela Cristiana160

ejemplo de relación con Dios e incluso con la sociedad y el 
mundo en general.61 

Pues bien: pensemos en este enfoque de la consagración 
ante los mensajes de los Capítulos y los Superiores lasa-
lianos de los últimos 30 años. Imaginemos, por ejemplo, el 
título de la Carta Pastoral del H. Robert Schieler en 2019: 
Testigos de la fraternidad. Con cierta sorpresa encontrare-
mos una continuidad o coherencia claras a través de un 
arco de 15 siglos. 

Y es precisamente la raíz de esa coherencia o de esa conti-
nuidad la que nos lleva más lejos de lo que a veces estamos 
pensando. Porque nos sitúa más allá de la pregunta por la 
redefinición de lo lasaliano. Nos lleva a la gran cuestión de 
la recomprensión de la vida consagrada.

No, con el título de la Carta del Superior Schieler que aca-
bamos de citar no estamos solamente ante una cuestión 
dirigida a una institución concreta, sino al sentido de la 
consagración tradicionalmente llamada ‘religiosa’. 

Las dimensiones de la cuestión

En consecuencia de todo lo anterior proponemos que la 
cuestión lasaliana sobre el paso de una comunidad a otra a 
lo largo de estos 100 años� no tiene respuesta en sí misma.  

61	 Es muy sugerente, en este sentido imaginar un puente entre 
aquellos monjes de Egipto en los primeros siglos del cristianismo 
y los monasterios budistas en el sureste de Asia en la actualidad.



161De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

En cambio, vemos que se incluye en esta otra, mayor: cómo 
entender hoy la relación entre la evangelización y la vida 
consagrada (la ‘vida monástica’, de Crisóstomo). Y apre-
ciamos igualmente que aquel Tratado ayuda a interpretar 
el camino de este último siglo, no sólo en esta Institución 
concreta sino en todas las formas de encuentro entre con-
sagración y evangelización (‘vida apostólica’, en el vocabu-
lario del Código de Derecho Canónico)62.

En este estudio parece algo sobradamente patente a lo lar-
go de todo el último siglo. Es el efecto que ha producido 
en todo lo cristiano el contraste con el acontecimiento del 
Vaticano II. El Concilio lo ha sacudido todo, aunque sin 
llevarlo a solución. Esa tarea, la solución o las soluciones, 
corresponde a cada espacio de la Iglesia y es su programa 
posconciliar. Para nuestro estudio, en concreto, significa 
que sin tenerlo en cuenta no se puede interpretar el itine-
rario interno de esta institución.

Desde el comienzo del siglo XX, según hicimos notar, apa-
recía al respecto en la Institución Lasaliana un déficit tan-
to estructural como de conciencia. Lo recordamos en los 
dos episodios de la Conditae a Christo y la carta de san Pío 
X, en 1900 y 1905. Volvió a aparecer en las perplejidades de 
mediados de la centuria en torno al tema del profesorado 
seglar y sobre todo del sacerdocio y de la naturaleza de los 
votos, desde 1946 hasta 1976. Se comenzó a convertir en 

62	 CIC, libro II, sec. II, cc.731-746. No está de más señalar que las 
Instituciones de vida consagrada ocupan la sección I de este 
mismo libro (cc. 573-730), de modo que el Código acusa la 
misma perplejidad doctrinal de quienes tienen problemas para 
relacionar consagración y apostolado.



6. La Comunidad de la Escuela Cristiana162

un clamor con la entrada de miembros no Hermanos en 
las Comunidades educativas o en el conjunto del Proyec-
to, desde 1976 en adelante. El no va más de la perplejidad 
se dio en los Capítulos de 1993 y 2000 con la presencia, 
aun parcial, de seglares en las labores del máximo órgano 
de animación de la comunidad. Y a partir de esas fechas, 
lógicamente, han llegado a los medios lasalianos invitacio-
nes repetidas a experimentar nuevas situaciones e irlas 
convirtiendo en discurso institucional. La última se llama 
Proyecto Levadura (2022) y Asamblea Plenaria (2024).

Como un ámbito específico generado por esta última di-
námica de presencias y propuestas, la Institución ha ido 
creando algo así como una red paralela o doble para la ani-
mación de su conjunto: una red de instituciones y flujos es-
pecífica de las Comunidades de Hermanos y otra, centrada 
en el hacer, entendido como la Misión. De hecho, salvo en 
la cúpula, ocupada por el Hermano Superior General, todo 
el resto funciona de manera paralela, normalmente coor-
dinada y a veces autónoma.

Esta última realidad, la autonomía, es comprensible sobre 
todo teniendo en cuenta las deficientes definiciones de cada 
una de las redes. Ahí es donde entra o aparece el discurso de 
la renovación, no ya de la Institución Lasaliana, sino de la 
misma vida consagrada. Las situaciones sugeridas en nues-
tro Intermedio lo muestran con claridad: por todas partes se 
siente la insuficiencia o la ineficacia últimas del vocabula-
rio heredado y a la vez por todas partes van surgiendo pis-
tas que suponen un concepto nuevo de consagración y de 
comunidad. Por eso en ocasiones podemos preguntarnos si 
esta doble red más que resolver el problema, se limita a plan-
tearlo. A veces, ciertamente, parece que lo dilata o pospone.



163De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Se entiende que nada de esto sea comprensible sin inter-
pretarlo dentro de un contexto mucho más amplio que 
el itinerario de esta institución. Por eso puede ser útil el 
enorme salto atrás de la lejana referencia del Crisóstomo. 

Es claro que a partir de aquella reflexión se podría, como 
hizo Lutero, proponer una definición alternativa de la con-
sagración religiosa. Se podría proponer y debatir como in-
terpretación de la historia de la vida consagrada a lo largo 
de un milenio. Más: seguramente se necesita hacerlo.

Pero en este estudio, aun teniendo en cuenta ese horizonte 
general, seguimos en un lugar concreto del territorio. Es el 
ámbito de la nueva configuración de la Comunidad de la 
Escuela Cristiana. Y ahí sí que estos textos nos ayudan a 
caer en la cuenta del carácter necesariamente reactivo de 
las propuestas de Trento sobre el tema y la consiguiente 
perplejidad de las instituciones de Iglesia ante la necesi-
dad de asumir las formas nuevas de vida apostólica. 

No se puede decir que Trento pusiera las cosas fáciles para 
la dedicación al apostolado de los consagrados, ellas y 
ellos. De La Salle, como Vicente de Paul, Juana de Leston-
nac, Francisco de Sales, Juana De Chantal, Anne de Xain-
tongue, Pedro Fourier, Nicolás Barré, Mary Ward, Luisa de 
Marillac, y tantos otros, estaban anticipando el futuro63. 
Sus vidas suponían para su Iglesia una cuestión que tar-
daría siglos (varias Revoluciones, sociales y científicas, las 

63	 Sobre este tema resulta muy útil el conjunto de la reflexión 
del H. Maurice-Auguste en su ya citado estudio sobre la Bula: 
L'Institut des Frères des Écoles..., Cahiers lasalliens 11, en sus dos 
primeros capítulos, pp. 4-43.



6. La Comunidad de la Escuela Cristiana164

dos Guerras más devastadoras que el mundo conoce y dos 
Concilios) en poderse plantear.

Por eso afirmamos que, en el origen del diálogo entre vida 
apostólica y vida consagrada en la Modernidad, es decir, en 
el arranque de su propia historia (porque todas nacieron a 
partir de Trento), las Congregaciones de vida apostólica no 
disponen de una referencia contextual satisfactoria ante 
sus perplejidades. Su camino se ha hecho más bien a pesar 
de la teología de la Contrarreforma y a favor de las dinámi-
cas de la Modernidad. Es una grave limitación, cuyas conse-
cuencias sufrimos desde los días posteriores al Vaticano II.

Desde esta panorámica entendemos mejor el itinerario de 
tres siglos de la Institución Lasaliana y sobre todo el hori-
zonte de los desafíos que enfrenta hoy.

Tres siglos, tres fases

En efecto, si repasamos el conjunto de la historia lasaliana 
encontramos tres fases o tiempos, de desigual duración se-
gún de qué países o áreas culturales se trate. Y la sucesión 
de las tres ofrece un panorama perfectamente interpreta-
ble desde la perspectiva que comentamos. La hemos evo-
cado varias veces en este estudio.

Hubo primero un tiempo de instalación, acomodo, diseño, 
en respuesta a una necesidad, y en un territorio concre-
to. Es el siglo XVIII francés, el tiempo de la Ilustración y 
el nacimiento de la Modernidad. La comunidad vive esa  
coyuntura albergada en su manera de interpretar la lla-
mada de Dios y en la estructura canónica o legal de insti-



165De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

tuciones como la suya. Es un primer tiempo de fundación 
y diseño de identidad. 

Hubo después un tiempo nuevo, al que se accedió a tra-
vés de la Revolución Francesa: el de la sociedad burguesa y 
positivista del siglo XIX. En él la fórmula se mostró excep-
cionalmente fecunda, tanto en su propio desarrollo como 
en la pauta que ofreció a muchas otras semejantes. Si el 
momento anterior fue el de los orígenes, fundación, este 
segundo es el de la plenitud institucional, servicio adecua-
do a las nuevas sociedades.

Y vino después un tercero, marcado por el declive de sus 
modelos anteriores y la emergencia titubeante de formas 
nuevas. Se caracterizó por su diferente aparición en las di-
ferentes sociedades. Podemos situar este tercer tiempo a lo 
largo de los tres primeros cuartos del siglo XX, aunque en 
las diversas regiones lasalianas se fue dando a medida que 
llegaban a su propio siglo XX y a su propia crisis. Así, lo 
que en determinados países ocurría entre 1900 y 1960, en 
otros se daría entre 1930 y 1970, o valores semejantes, pero 
siempre como una sucesión repetida de la misma gráfica.

Nuestra reflexión se ha centrado en este tercer tiempo. Ha 
resultado un lugar de signos respecto de nuestro presente, 
del todo semejante al ‘campo de estrellas’ que sacudió la 
Europa medieval. En él ha surgido la cuestión de la nueva 
Comunidad, como hemos ido evocando. 

Desde este panorama de tres tiempos se entiende bien que 
la cuestión de la nueva comunidad significa el agotamiento 
del patrón anterior. Se entiende también la dificultad de 



6. La Comunidad de la Escuela Cristiana166

dar con el nuevo. Y se entiende finalmente la magnitud de 
los factores implicados.

En los comienzos hubo una alianza natural entre el quehacer 
de la escuela y la Comunidad. La estabilidad del quehacer 
requería una Comunidad fuertemente cohesionada, lo cual 
suponía dedicación exclusiva y de por vida. De esa manera 
se garantizaba la estabilidad del compromiso y del servicio. 
Se posibilitaba también un itinerario de especialización y 
progreso en el servicio educativo, de modo que la garantía 
no se refería solamente al presente, sino que se proyectaba 
al futuro, a un futuro posible imaginado solo como perfec-
cionamiento del pasado, no como su superación. 

En esto consistió la primera fundación. Es lo que sellaron 
las Letras Patentes y la Bula.

Lo que ocurrió fue que la estabilidad de la Comunidad, 
clave en el proyecto, se sostenía desde la fe en la vocación 
compartida por sus miembros. Ahora bien: esto no supo-
nía una garantía homologada por las instituciones sociales 
del momento. Eran un tiempo y una sociedad que llama-
mos de cristiandad, donde no quedaba tan clara la distan-
cia entre las definiciones teológicas y las leyes sociales, de 
modo que podían confundirse realidades teológicas y sus 
efectos civiles64. Para la ley civil la estabilidad era función 

64	 A modo de ejemplo y como explicación más que suficiente: es 
la Asamblea de la Revolución Francesa quien suprime los votos 
de la Comunidad Lasaliana, en agosto de 1792. A primera vista 
sorprende, como cosa no de su incumbencia. Pero, si se piensa 
con cuidado, lo que se suprime no son los votos sino su efecto: 
la existencia misma de aquella comunidad.



167De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

de un compromiso especial de cada uno de los miembros 
con el proyecto de la Institución, es decir, de los votos. 

En ese contexto se dio el proceso lasaliano en Roma, cuan-
do, a propuesta ajena a la Comunidad solicitante, se inclu-
yó la referencia a los votos para facilitar la concesión de la 
Bula de Aprobación.65

La Comunidad estaba perfectamente constituida sin ellos, 
como se entiende por el hecho de que, en la primera ver-
sión de su solicitud, al presentarse, no habían hablado para 
nada de votos. Ahora bien, sin ellos era más difícil su apro-
bación romana y, por otra parte, con ellos parecía mucho 
más sencillo presentarse ante la Administración francesa 
y ser reconocidos como entidad legal y socialmente fiable.

Lo subrayamos: este modo de considerar los votos remite al 
ámbito de la utilidad, no del sentido. Y seguimos subrayan-
do: por ese camino tarde o temprano se llegaría al absurdo.

Así, entendieron que no había ningún problema en acep-
tar la estructura de los nuevos votos junto a la institu-
cionalización de su Comunidad y de la Asociación de  
comunidades66, que más bien se expresaba en los de es-

65	 Cfr. L'Institut des Frères des Écoles Chrétiennes à la recherche...� 
(Cahiers lasalliens 11, 215ss) y Les voeux des Frères... (Cahiers 
lasalliens 2, 106ss).

66	 Blain, el biógrafo, lo comenta en estos términos: “...[les Frères] 
ravis de l'ouverture que la Divine Providence leur faisait, ils coururent 
au devant du beau joug qu'on leur offrait, et présentèrent avec joie le 
col aux agréables chaines qu'on leur préparait”. Cit. en Maurice-
Auguste, Cahiers lasalliens 2, 111. Quien lo escribe es un 
eclesiástico, es decir, alguien de quien debemos suponer conoce 
la teología del momento en relación con la vida religiosa.



6. La Comunidad de la Escuela Cristiana168

tabilidad, obediencia y asociación. En realidad, la estruc-
tura o el protocolo votal expresaba el compromiso real de 
la comunidad ante los pobres y ante Dios. Con el tiempo, 
sin embargo, y en especial con el que transcurre desde 
principios a finales del siglo XVIII, ocurrió que la nueva 
estructura pasó de ser expresión de la comunidad a ser 
considerada como su fuente y su guardián.67 

A partir de esta inversión la Institución Lasaliana hipote-
cará su futuro al mantenimiento del protocolo, entendido 
en adelante como la estructura básica de su identidad. Así 
desaparecía, paradójicamente, la esencia de su compren-
sión específica de la vida consagrada. Aquí está la clave.

Si recordamos el llamativo concepto de la vida monástica 
que propone el Crisóstomo, hacia el año 380, si imagina-
mos qué era la Comunidad de las Hijas de la Caridad, de 
Vicente de Paul, hacia 1650, o el primer grupo del Císter, 
de Roberto de Molesmes, hacia 1100, o los monjes de Co-
lumbano y de Bonifacio en las tierras sajonas, hacia 650, o 

67	 El H. Agathon se expresaba así en su alegato a la opinión pública 
y a las autoridades de la Revolución: “...ces voeux perpétuels, 
quoique simples, sont un moyen nécessaire aux freres pour soutenir 
et propager leur institut, dont la conservation est desirée par tous ses 
membres. Sans voeux, ils ne pourroient ni compter sur leurs sujets, 
ni par suite s'obliger à en fournir nulle part; ils ne pourroient même 
en avoir, parce que personne ne voudroit d'un état qui ne présenteroit 
aucune perspective ni ressource assurée, en cas de vieillesse et 
d'infirmité; sans voeux par conséquent ils ne pourroient se conserver. 
Des voeux annuels produiroient chez eux le même effet que le défaut 
absolu de vœux”. Idée Génerale de l'Institut des FEC, 1790. Citamos 
por el ejemplar correspondiente a la localidad de Angers. Ver 
en AMG y Archivos Lyon, p.3. Es clara su proximidad con las 
expresiones de Blain que hemos reseñado un par de notas atrás.



169De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

las Hermanas de la Compañía de María, de Juana de Les-
tonnac, hacia 1620, o si evocamos la terrible derrota de su 
contemporánea Mary Ward, hacia 1640, si reflexionamos 
sobre este conjunto aparentemente heterogéneo de situa-
ciones, no nos costará mucho encontrarnos ante la identi-
dad de la vida consagrada. 

Habremos llegado a un grupo de personas y de institucio-
nes, con un quehacer común, fundamentado en la llamada 
de Dios, y percibido por sus contemporáneos como algo 
fuera de lo normal, algo inexplicable en sí mismo, signo de 
otra cosa o de otro mundo.68

68	 Un tema de gran trascendencia en este discurso es el de 
la ‘monaquización’ del laicado, recogiendo la expresión de 
Harnack al estudiar el ideal y la historia del monacato. Él 
hablaba de ‘mönchisierung des Laientums’ en su Das mönchtum, 
seine ideale und seine geschichte, ya en 1881. Vauchez la asume en 
varias de sus obras sobre la espiritualidad en la Edad Media 
(por ejemplo, expresamente, en La lente valorisation de l’état 
laïque [XIIe-XVe siècle], colaboración en Structures et dynamiques 
religieuses dans les sociétés de l’Occident latin [1179-1449], Rennes, 
2010, pp. 207-217). La expresión misma se refiere al fenómeno 
de la derivación de algo no monástico hacia formas monásticas. 
De ese modo lo monástico es solo un medio para satisfacer 
el sentido de una vida que esa otra forma no pretendía para 
alcanzar su propio sentido. Es una situación de yuxtaposición o 
inadecuación que tarde o temprano explota en un agotamiento 
silencioso o se transmuta en algo para lo que no había nacido. 
Con cierto valor de caricatura, es la historia de las Hermanas 
de la Visitación, de santa F. Chantal y san F. de Sales: ellas, 
nacidas para ‘visitar’ necesitados, a partir de un momento de 
monastización indebida, ya no ‘visitan’ a nadie, sino que ‘son 
visitadas’, y pasan a llamarse ‘Visitandinas’. 



6. La Comunidad de la Escuela Cristiana170

En este sentido sí podemos hablar de vida consagrada refi-
riéndonos a la primera comunidad. Y aceptaremos la estruc-
tura votal porque y en la medida en que contribuye a expre-
sar esa identidad profunda. Pero lo desnaturalizamos todo 
si, insensiblemente, derivamos de esta perspectiva de esen-
cia-expresión para llegar a otra de requisito-compromiso. 

Aunque en esa situación no hablemos de vida ‘religiosa’ 
sino de vida ‘consagrada’.69

La sucesión de los tres momentos en la historia lasaliana 
y su inclusión en el contexto de la modernidad, que a su 
vez va a entrar en crisis a mediados del siglo XX, hace que 
comprendamos mejor el valor y la fragilidad de la alianza 
entre comunidad y votos. 

En realidad, era la Modernidad misma la que vivía los tres 
momentos que señalamos para esta Institución: su pre-
paración desde mediados del siglo XVII, su plenitud, en-
tre mediados del siglo XVIII y del siglo XIX; su progresivo 
agotamiento, evidente un siglo más tarde. Es la sucesión 
de tres estados: definición o propuesta, desarrollo y resul-
tados, perplejidad y sustitución por otro modelo. 

Coinciden, y no podía ser de otro modo. Por eso nos es útil 
la referencia al Tratado de Crisóstomo: no para hacer lo que 

69	 Viene bien recordar aquí las archicitadas palabras de san 
Vicente de Paul en una de sus charlas a las Hijas de la Caridad: 
“considerarán que no pertenecen a ninguna religión, porque 
ninguna va bien con su estado...”. Y el resto del párrafo, 
justificando esa afirmación al proponer otro modelo de claustro, 
capilla, residencia, Reglas y Superiora. Era el 24 de agosto de 
1659 (Ver en ES IX, 1178-1179 / Coste X, 661). 



171De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

él hacía, ni para vivir como él vivía, sino para imaginar en-
tre nuestro pasado y nuestro futuro algo tan diferente y sin 
embargo coincidente como su modelo y el de hoy. El texto 
de aquel gran hombre nos amplía el horizonte de lo posible 
y nos conduce a buscar fórmulas en las que la fidelidad y la 
refundación se den sentido ante los tiempos nuevos.

Así, desde los apartados anteriores de esta Segunda par-
te de nuestro estudio podemos deducir que el alma de la 
consagración es constituirse en referencia a la esencia del 
mensaje cristiano. Se trata de articular un modo de vida 
que lo refleje, que se aproxime a él. Tiene que ser un modo 
de vida que de algún modo destaque, llame la atención, no 
se ajuste completamente, se distinga respecto del modo de 
vida de la sociedad que recibe o puede recibir el Evangelio. 

A eso le llamamos, hoy y siempre, vida consagrada. O vida 
religiosa o vida monástica.

Desde ahí miramos a la dedicación a la escuela de los po-
bres y comprendemos que el ministerio o el quehacer de la 
Comunidad Lasaliana consiste en vivir la educación de los 
pobres de tal modo que su pueblo vea en su escuela no sólo 
un anticipo del Reino de Dios sino su misma realización, 
dentro de los límites que tiene nuestro vivir el Evangelio 
en el espacio y el tiempo. Un Signo de algo que en sí mismo 
no se ve.

¿Se puede ser hoy algo así?



6. La Comunidad de la Escuela Cristiana172

El Ministerio del Signo

En realidad, lo que en cristiano llamamos ‘ministerios’ son 
dos o de dos tipos: de la Animación y del Signo. 

El de la Animación incluye todo lo necesario para que la 
Comunidad cristiana viva con orden, se comunique en 
su interior, se identifique ante su exterior, se sostenga 
sobre unas estructuras capaces de recibir el futuro. Es el  
ministerio que atiende a la organización, la presidencia, la 
doctrina y por lo mismo tiene distintas formas. 

El Ministerio del Signo es de otro orden: se refiere al ser-
vicio especial de personas o grupos que viven en medio de 
los demás como un recuerdo de que todo es más grande, 
de que todo es posible, de que hay un tiempo más allá del 
tiempo y un espacio de otro orden que este espacio. No se 
refiere primariamente al hacer sino al ser. Esas personas y 
grupos no se distinguen por lo que hacen sino por la mane-
ra de hacerlo. Es el ministerio del silencio, del testimonio 
(que hemos avanzado en las últimas líneas de la presenta-
ción del cuarto criterio).

Tiene también dos formas, según se subraye la vida fami-
liar o la vida de comunidad. 

La vida familiar es el nivel común de la relación humana 
y muestra a este mundo que el Dios de Jesús se hace real 
en el amor que une a los miembros de esa familia o de esa 
amistad. Cuando se trata de una comunidad no basada en 
el amor sino en la vocación para un compromiso, la cosa 
no es tan diferente: entonces se es Signo de lo que une a 
sus miembros en un proyecto. En ambas situaciones se es 



173De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Signo de algo que trasciende la experiencia habitual de los 
seres humanos al vivir sus relaciones. 

Esta última ‘modalidad’ es el ‘ministerio’ que la historia 
ha ido adjudicando a eremitas, religiosos, consagrados, o 
como se les quiera llamar, con o sin votos, con o sin vida 
materialmente en común. Así lo ha hecho la historia, des-
de luego, pero no sin ofender gravemente a la otra situa-
ción, la vida familiar, que Pablo entendía como ‘un gran 
misterio’: el de ‘la unión de Cristo y su Iglesia’, en el capí-
tulo 5 de los Efesios.

Los días de la Declaración —todo aquel 1967 y en especial su 
cuarto trimestre— fueron de gran tensión en el Capítulo. 
Se debió, precisamente, a las dos maneras de entender la 
Misión.

Al repasar todo aquello, deducimos hoy que unos y otros 
concebían la Misión sobre todo como quehacer, trabajo, 
compromiso. En consecuencia, parecía que la definición de 
la identidad del Hermano se quería hacer desde/para el 
quehacer y no desde su vida consagrada. Se puede detec-
tar aun hoy cuando se mira en panorámica aquella Decla-
ración y se ve que, entre el bloque de capítulos dedicados 
a tres aspectos de la Misión (segunda parte) y los anterio-
res, dedicados a la Identidad (primera parte), no hay tanta 
relación como sería bueno esperar. Entre ambos bloques, 
de hecho, hay un desajuste importante. A ese respecto se 
puede decir, repetimos, que a la Declaración le habría veni-
do muy bien un tiempo más largo, casi una tercera sesión 
del Capítulo.



6. La Comunidad de la Escuela Cristiana174

Seguramente no se habría podido, también es verdad. Se-
guramente solo unos meses después, las ideas o los enfo-
ques no habrían cambiado significativamente y por eso 
debamos hoy contentarnos con el texto tal como quedó. 
Podría, sí, haberse dado una segunda sesión en cualquiera 
de los Capítulos siguientes a partir de 199370, pero no ha 
sido así.

En su raíz tal vez había una comprensión defectuosa del 
concepto de Misión. En efecto, cuando se entiende la Mi-
sión en función de la organización educativa se llega a una 
identidad diferente de cuando se relaciona Misión y Co-
munidad. En un caso se llega a trabajo y en el otro a Signo. 
Solo por este último camino puede llegar el futuro.

No se trata de divisiones o clasificaciones inútilmente ló-
gicas o matemáticas, desde luego. 

Por eso tal vez sea más exacto decir que la Misión, leída 
desde la organización educativa, se aproxima más al ámbito 
del trabajo (sin dejar por ello de ser Signo de la manera de 
entender la vida de los miembros de la organización). En 
cambio, cuando se relaciona la Misión con la Comunidad, se 
subraya más el testimonio de lo que une a los miembros de 

70	 La historia muestra que las dimensiones habituales de un Capítulo 
no permiten hoy apurar los temas desde cuya comprensión 
presenta sus propuestas. La situación que hizo lógico aceptar 
una segunda sesión en 1966 se repite en los últimos 30 años: es 
un paso más respecto de las definiciones que se necesitaban hace 
60. Y posiblemente el no haberlo hecho sea una de las razones 
de la falta de claridad y fundamentación suficientes en las 
orientaciones que hoy llegan al Instituto Lasaliano.



175De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

esa Comunidad comprometida (sin menospreciar tampoco 
ahora la vertiente del compromiso y el quehacer). 

Como decimos, en un caso hablaremos de predominancia 
del Signo; en el otro, del trabajo.

Y no son, insistimos, disquisiciones quiméricas, porque 
según el enfoque que adoptemos, al buscar pistas para el 
futuro, acabaremos preguntándonos: qué ha de hacer o 
cómo ha de ser nuestra comunidad. No son la misma pre-
gunta de modo que sus respuestas no llevan al mismo sitio 
ni son igualmente hábiles para señalar caminos nuevos.

Lo que no tuvieron en cuenta en los días de aquella Decla-
ración fue que la Identidad o la consagración del Hermano 
sí pueden ser entendidas desde la Misión, siempre que la 
Misión se lea desde la consagración de la Comunidad.71 Es 
la consecuencia lógica de aquel discurso de las dimensio-
nes, que señalamos en su momento y que las Reglas asumi-
rán como esquema o criterio desde 1986. 

En la Comunidad Lasaliana siempre ha de aparecer el tra-
bajo educador, el compromiso, el quehacer. Siempre. Para 
ello ha nacido y es su condición de fidelidad y futuro. Pero 
lo que se estableció desde un principio, como hemos re-
cordado varias veces, no fue una red de escuelas sino una 
red de comunidades para atender a las escuelas. Y eso lo 
cambiaba todo.

71	 Cfr., en la Primera parte, hablando del Capítulo de 1966/67, 
el apartado Renovar la conciencia, renovar las definiciones, y 
la referencia a los comentarios del H. Brun. (Renovar, 1. Una 
Declaración)



6. La Comunidad de la Escuela Cristiana176

En la Misión tiene que aparecer ‘la escuela’, necesaria-
mente, sea cual sea el alcance del término en cada lugar 
o momento históricos. Pero, al ser función de una Comu-
nidad o de una red de Comunidades, aparece un factor 
nuevo: aquella Comunidad y aquella red de Comunidades 
necesitaban fundamentarse en algo que trascendiera al 
quehacer concreto de cada escuela y cada persona. Cada 
escuela y cada persona, en efecto, eran lo que eran por ser 
parte de una Comunidad y de una red de Comunidades. 

La Misión de tal Comunidad, como hemos recordado más 
arriba, es ofrecer a su pueblo una escuela que sea signo de 
esperanza. Toda escuela lo es o puede serlo, ciertamente. 
Pero lo es como la ciencia o el pensamiento: si son posibles 
es que la vida tiene sentido, es decir, quien piensa, sabe, 
hace o rentabiliza, es garantía de futuro, signo de esperan-
za, por tanto. Toda escuela.

Cuando hablamos de la escuela de la comunidad habla-
mos además de otra cosa. Esta escuela se presenta ante su 
pueblo como animada por una comunidad capaz del mejor 
gesto profesional porque lo bebe en una fuente que tras-
ciende lo empírico. Su fecundidad o su excelencia profesio-
nales están basados en lo que une a sus miembros, en lo 
que constituye a esa escuela en una institución colectiva. 

Asociación, ayer y hoy

Con este título se puede expresar el mensaje profundo de 
las crónicas locales que se han tenido en cuenta en este es-
tudio: sus protagonistas están hablando de la emergencia 
de un laicado lasaliano nuevo, no previsto. Más: lo consi-



177De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

deran no como un accidente o un relevo, sino como una 
oportunidad. La oportunidad.

No se puede soñar, es decir, substituir sin más la disminu-
ción de las cifras de Hermanos por una quimera ideal. Se 
diría que para alguno todo se resuelve recibiendo con ama-
bilidad a nuevos miembros en los proyectos educativos. Es 
otra cosa. No se puede ignorar el drama de la extinción 
de un modelo de Comunidad, el basado exclusivamente 
en los Hermanos, consagrados en comunidad, célibes. No. 
Esto es algo que debe tenerse siempre presente, como una 
cuestión gracias a la cual la Institución sigue viva por la 
conciencia que despierta. 

Al hablar de oportunidad ha de pensarse en otra cosa que 
emerge precisamente ahí, en el agotamiento de la primera. 
Y seguramente se podría aplicar a esa conciencia la com-
paración evangélica del grano de trigo que muere, pero no 
muere72. Es mucho más que la permanencia del Proyecto 
cuando desaparecen los Hermanos.

Porque sí se puede considerar la situación desde un punto 
de vista no de muerte sino de vida. Sí se puede interpretar 
la emergencia de ese nuevo laicado como la evidencia de 
que no todas las personas están en los proyectos educa-
tivos simplemente por motivos contractuales, laborales o 
económicos. Ni mucho menos.

72	 El entrañable y profundo comentario de Henri Denis, Semences 
(Desclée de Brouwer, Paris, 2004), sobre ‘escribir para más 
allá de nuestras vidas’, cosas que se harán realidad en otras 
generaciones. Él lo aplicaba a sus palabras de orientación 
espiritual o creyente en la parroquia a la que dedicó sus últimos 
años, que calificaba como su ‘testamento espiritual’.



6. La Comunidad de la Escuela Cristiana178

Sí podemos, primero, admirarnos de la generosidad y la fe-
cundidad de un tipo de personas a las que hace solamente 
40 años nadie en el mundo lasaliano les pedía otra cosa 
que unas horas a cambio de un contrato de trabajo. Ahí, 
en un terreno que para nada avisaba de lo que ocurriría, 
ahí, precisamente ahí, es donde ha ocurrido este futuro. 
Está ocurriendo.

También podemos y debemos reconocer que esta emer-
gencia no ha sido fruto de la perspicacia de los Hermanos 
tratando de asegurar el relevo en el interior de las obras. 
Esta emergencia ha sido parte del nuevo modo de ser cris-
tianos, de las nuevas Iglesias locales, de la nueva sensibi-
lidad ante la trascendencia, de la conciencia de la posibili-
dad de relacionar compromiso vital y compromiso laboral. 
Ha sido parte, en suma, de la emergencia de un modo nue-
vo de sociedad, en el que las formas de vivir y mostrar el 
compromiso no son las de siempre.

Y podemos, finalmente, interpretar así de otro modo los 
gestos cruciales ocurridos a lo largo del siglo XX en los que 
se han ido configurando formas nuevas de compromiso 
creyente, confesionales e interconfesionales, cristianas y 
de otras culturas. Con toda legitimidad. 

Son situaciones recordadas en varias de las últimas Circu-
lares o diversos mensajes del Consejo General lasaliano y 
que pueden adivinarse bajo la serie de testimonios de los 
Boletines del Instituto nn. 250 a 260, en la segunda mitad 
de la década 2.010/20. Ante todas ellas el lector se siente re-
mitido a su propia casa, a su propia tierra y examina tales 
o cuales gestos semejantes o contrarios a los que está le-
yendo, reportados tal vez de las antípodas de lo que conoce.



179De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Esa remisión a la propia conciencia acaba llevando a los 
miembros de las comunidades concretas a preguntarse 
por su propia identidad. Y esto ya es una gracia. La que 
podemos llamar la última, hasta el día de hoy.

Examinar la propia identidad, en efecto, no es reducible a 
pasar un fin de semana de retiro o de serenamiento espi-
ritual y volver sin más a donde estábamos y a lo que está-
bamos. Es precisamente lo que esas sesiones van dejando, 
como invitando a un examen con mucho más calado. Ese 
es el espacio de la gracia73.

Es revivir la experiencia de Vaugirard en setiembre de 1691, 
cuando el Fundador reunió a todos los Hermanos ante la 
gran crisis. En sus escuelas quedaron estudiantes de la Es-
cuela de Maestros; ellos, dejando toda otra preocupación, se 
dedicaron a examinar su itinerario personal e institucional.  

73	 Como si definiera nuestro horizonte, al cerrar unas páginas 
sobre la teología de los votos, J. Angulo afirma: “las fronteras 
entre las diversas maneras de vivir el seguimiento de Cristo no 
son tan claras como quizá desearíamos y la vida cristiana se 
resiste a ser encajonada en estrechos esquemas sin que, por ello, 
pierda validez ninguna de las formas que adquiere. Aceptar esta 
realidad implica reconciliarnos con lo incierto y asumir que, 
quizás, estemos ante una ‘forma de vida sin forma’. La identidad 
no se define por contraste y no depende de tener contornos claros 
y bien delimitados, sino de la conciencia de quiénes somos y 
en qué medida las mediaciones que usamos siguen siéndonos 
válidas a cada uno de nosotros para esa finalidad última que 
todos compartimos: seguir a Jesucristo desde las raíces de 
nuestra existencia”. Janire Angulo, Los votos: una realidad por 
repensar, Revista Vida Nueva n. 3.350 (27.1.2024), pliego central. 
La cursiva es nuestra.



6. La Comunidad de la Escuela Cristiana180

Entonces y ahora, hay primero una clara conciencia de lo 
que se apaga. Esa misma conciencia lleva a percibir con 
mayor nitidez la realidad misma del compromiso vocacio-
nal. Lo muestra como algo percibido por quienes lo com-
parten y quienes lo contemplan, dentro y fuera de la co-
munidad. En este estudio lleva a considerar de otro modo 
el último siglo de la historia lasaliana (y todas las demás, 
semejantes). Propone que por encima de todas las situa-
ciones personales de permanencia o de cansancio, está 
apareciendo un modo nuevo de compromiso creyente. 

Es la emergencia de esas nuevas formas la que determina 
el agotamiento de la anterior, al menos de su exclusivi-
dad. Por eso esas nuevas formas son una gracia: porque no 
hablan de muerte sino de vida. Exactamente como aquel 
otoño en Vaugirard que acabaría en noviembre con lo que 
luego se ha llamado el Voto Heroico. 

A esto se refería el Superior General Charles Henry, abrien-
do el Capítulo General de 1977 con las palabras que hemos 
evocado en la primera página de este estudio.

La gracia de la nueva Comunidad 

En este momento casi último de nuestra reflexión, vemos 
claramente formulada la alternativa que ha ido insinuán-
dose desde la primera página: la nueva Comunidad es el 
desarrollo de la anterior o bien una quimera, es decir, la 
continuidad del Proyecto Lasaliano o su negación.

En la primera posibilidad la reflexión sobre la nueva Co-
munidad apuntaría a la recreación de lo anterior, en un 



181De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

proceso imprevisto, fruto de la maduración de lo conocido. 
Sería la imagen evangélica del grano de trigo enterrado. En 
la segunda, lo contrario: todo este discurso se mostraría 
como la configuración de algo sin más alma que la deses-
peranzada voluntad de supervivencia.

En ambos casos —continuidad o agotamiento, entre el pa-
sado y el futuro de esta institución—, estaremos en con-
diciones de interpretar de distinto modo toda su historia. 
Hablaríamos de algo que fue o de algo que puede ser.

En efecto, si consideramos que la emergencia de la nueva 
Comunidad significa el fin de la anterior, solo nos queda 
esperar su definitivo agotamiento y a la vez el progresivo 
afianzamiento de otras nuevas formas. Son desenlaces en 
los que no tiene sentido intervenir.   

Pero si consideramos que la emergencia de las nuevas for-
mas es la continuación por transformación de las anterio-
res, entonces entenderemos las anteriores de otro modo. 
Entenderemos dónde ha estado su alma y la situaremos 
no en su aparato jurídico o contextual sino en la coheren-
cia de su comunidad con su entorno y en la calidad de las 
relaciones educativas.

Este presente ayuda a ver de otro modo toda la historia 
de estas formas de consagración y compromiso apostólico. 
Es un presente que transforma nuestra visión del pasado. 
No hace falta insistir en que esta posibilidad se basta para 
justificar el proceso de esta reflexión.



6. La Comunidad de la Escuela Cristiana182

En este lado de la alternativa entenderemos de otro modo 
el compromiso de vida de los Hermanos, la consagración 
que comparten. 

Ya no miraremos su Comunidad como una obligación li-
mitante en función de unos resultados (más tiempo, más 
proximidad al trabajo), obligación reforzada por su pro-
fesión religiosa. En cambio, la entenderemos como la vi-
vencia y la mostración de la comunión con el Espíritu del 
Señor al servicio de la escuela popular, a lo largo de ese 
tiempo de la historia que llamamos Modernidad. Y ese 
modo de vivir la consagración será lo que defina su vida, 
no sus votos.

Entenderemos por qué la estructura canónica ha sido lla-
mativamente insignificante a lo largo de la historia de esta 
Institución. Y entenderemos mejor sus actuales impreci-
siones, así como la posibilidad de ir convirtiendo en crite-
rios los modos de construir hoy la comunidad lasaliana.

Encontraremos la paradoja de que la emergencia de la 
nueva Comunidad no significará primariamente el agota-
miento de la anterior, sino su evolución y acabamiento74, 
hasta hoy. Y se tratará, sin ningún falso consuelo, de la 
emergencia de una nueva esperanza.

74	 En el llamado Voto Heroico, en los orígenes lasalianos, en 1691, 
se expresa así el plazo que se dan los tres contrayentes: “jusqu'à 
l'entière consommation de l'établissement de ladite Société...”. Tal 
vez puede interpretarse de dos formas: ‘...hasta la definitiva 
consolidación de...’, o bien ‘...hasta que desaparezca...’. Pensaran 
en lo que pensaran, una cosa u otra, imaginar su espíritu desde 
este punto de vista es muy sugeridor para el presente.



183De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Por fuerza esto lleva a entender de un modo nuevo las vo-
caciones o las identidades en el seno de la comunidad. Es 
un modo nuevo que no supone la desaparición de ninguna 
de sus dos formas principales, sino que propone a cada una 
la necesidad de configurarse teniendo en cuenta la exis-
tencia de la otra. Esta es la otra cara del regalo de Dios, 
don y tarea.

Por eso debemos señalar un comportamiento parcialmente 
errado y sin embargo frecuente en estos temas: considerar 
a los miembros más recientes de estas nuevas Comunida-
des desde el modelo de los anteriores. El error consiste en 
considerar que el analogado principal de las nuevas Comu-
nidades debe ser el modelo anterior, el del Hermano, que se 
acomodará a lo nuevo, pero siempre dentro de unos límites. 

El error está en empeñarse en que el futuro deba acomo-
darse a su pasado.

El Hermano, su Comunidad, son depositarios de una me-
moria institucional que viven y que ofrecen a las nuevas 
formas lasalianas. Es su sentido. Pero, ante semejante 
cambio de época, no es lo mismo guardar la memoria de 
los orígenes que disponer del modelo para el futuro. 

Si consideramos, en cambio, la coyuntura presente como 
continuación y nueva forma de lo anterior, antiguos y 
nuevos aprenderemos a mirar de otro modo las formas pa-
sadas. Entenderemos que su sustancia no estaba en tal o 
cual rasgo sino en tal otro, que es precisamente el que si-
gue animando el proyecto inicial hoy, siglos después. 



6. La Comunidad de la Escuela Cristiana184

Estaremos abriendo las puertas a un concepto renovado 
de consagración.

El Hermano aprenderá a considerarse a sí mismo de otro 
modo. Se verá como un cristiano laico que adopta la  
expresión institucional habitual en una época para com-
partir el compromiso apostólico. Comprenderá la función 
apostólica de su consagración, no reducida a sistema para 
concentrar recursos en el quehacer educativo. Entenderá 
que lo suyo es, como siempre ha sido, mostrar la realidad 
de la máxima sencillez hecha comunidad educadora.

El miembro nuevo de la Comunidad, laico también él, sen-
tirá muy cerca la presencia del Fundador que contempla 
las fórmulas del compromiso cristiano hoy y se embarca 
en el objetivo de hacer presente al Señor en la escuela po-
pular. Comprenderá que su manera de vivir es continui-
dad de aquella consagración original, la bautismal, que tal 
vez se había diluido en el tiempo. Vivirá su bautismo bajo 
la mirada y las expectativas de los demás habitantes de su 
comunidad y su escuela. Entenderá que lo suyo es, como 
siempre ha sido, mostrar la presencia de Dios en el amor 
que anima su vida.

La nueva Comunidad lleva a sus antiguos miembros a 
comprenderse a sí mismos de un modo nuevo. Y esto es 
precisamente lo que les permite constituir la nueva. 

Ahí están la novedad y la gracia del Espíritu: en llevar a 
esta Institución no a olvidarse de lo que ha sido y cómo ha 
sido, sino a pensarse en función de la nueva constitución 
de su Comunidad, hija de los nuevos tiempos y de la nue-
va evangelización. La nueva Comunidad parece ser un don 



185De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

que invita a considerarse como una de las páginas de la 
redefinición de la vida consagrada en la Iglesia. 

Lleva a redefinir la herencia. Es justamente lo que desde 
hace por lo menos 20 años están ofreciendo todas las Cir-
culares y Cartas de los Superiores lasalianos. 



Final: Un Sistema186

Final: 
Un Sistema

Esta Segunda parte pretendía recoger, agrupar y resolver los 
grandes interrogantes aparecidos a lo largo de nuestra re-
flexión.

Entre las tres pretensiones hay un proceso de mayor a me-
nor aceptabilidad. 

Es fácilmente aceptable que en la reflexión recojamos los 
signos mayores o las realidades más llamativas de nues-
tro recorrido. Podrá, tal vez, no compartirse el panorama 
o conjunto de lo recogido, pero se aceptará la pretensión 
de hacerlo, como la de cualquiera que haya emprendido 
recorrido semejante.

Después, agrupar. De buenas a primeras, podría no sus-
citar mayor complicación. Pero, en cuanto caemos en la 
cuenta de que agrupar ya incluye no poco de interpreta-
ción, encontramos que no es tan fácil aceptar agrupacio-
nes ajenas. Agrupar requiere ya criterios; provisionales si 
se quiere, pero criterios. 

Finalmente, resolver. Si tanto la recogida de signos como 
su agrupación suscitan preguntas o problemas realmente 
graves, entonces ya no es de ninguna manera fácil aceptar 



187De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

las propuestas de solución. A medida que la recogida de 
datos y su organización se van convirtiendo en cuestiones 
se hace más difícil aceptar sus propuestas.

Por esto mismo es importante mostrar los criterios que 
llevan tanto a la recogida como al agrupamiento de los di-
versos signos aparecidos en el estudio.

Y es importante no atribuir valor dogmático a nada de lo 
que sigue, sino recibirlo como una reflexión posible sobre 
todo lo anterior. Así, la pretensión final de ‘resolver’ debe 
entenderse mejor como ‘encaminar hacia la solución’. No 
es fácil la tarea de comprender un territorio ni la de ima-
ginarle caminos.

‘Resolver’ las cuestiones surgidas de nuestro estudio es 
algo así como precisar el horizonte y la orientación del 
gran mapa que necesitamos conocer. 

Como saben todos los estudiosos de cualquier especiali-
dad, su espíritu se alimenta de dos maneras de considerar 
el área de su estudio. Por un lado, están las visiones ge-
nerales, las nociones contrastadas por otros especialistas 
y con alcance potencialmente universal. Por otro está el 
conocimiento y la experimentación puntuales, la casuís-
tica, lo máximamente concreto. Nuestro estudio trata de 
tenerlo en cuenta y es importante declararlo en estas pá-
ginas finales. Hoy hablamos de global y local.

La visión general en cualquier ciencia tiene por cometido 
capacitar para comprender lo local. Es lógico. Pero al conocer 
e interpretar lo local el proceso se invierte o complementa:  



Final: Un Sistema188

ni las visiones generales tienen carácter absoluto ni las ex-
periencias locales son autónomas respecto de lo global. 

Nuestro estudio, así, trata de formular sobre todo el alcan-
ce de las cuestiones globales: el sacramento de la escuela, 
el signo de la comunidad, la vocación compartida, la edu-
cación y la evangelización, la fidelidad y la fugacidad, etc. 
Ahora bien: no pretende darles respuesta acabada. Reco-
noce que en último extremo la respuesta ha de ser local, 
de modo que su aportación es ante todo la precisión del 
alcance de la pregunta.

Era el objetivo de nuestro estudio: alcanzar un lenguaje 
común en cuanto a la identidad lasaliana.75

La comunidad o la universalidad de ese lenguaje no es-
tán en las pautas que se deriven para todo el mundo la-
saliano. Están en la formulación misma de sus grandes 
cuestiones y en los criterios que nos han llevado a ellas. 
Es un lenguaje para señalar el ámbito y el horizonte de 
las cuestiones, que han de ser respondidas precisamente 
dentro de cada territorio. 

75	 Llegados a este momento, recordamos con gusto el texto 
Unanimité dans le pluralisme, que la Comunidad de Taizé publicó 
en 1966. Es un conjunto de 70 páginas, a modo de complemento 
a La Règle de Taizé. Su valor está en su sencillez y profundidad: 
si ya la Regla lo es, sencilla y profunda, este texto ayuda a caer 
en la cuenta de que sus distintas visibilizaciones por el mundo 
vivirán el mismo espíritu. Con ese mismo objetivo, pensando 
en el mundo lasaliano, está concebido este trabajo. (El texto 
de Taizé, Regla y unanimidad, se editó en varios otros idiomas a 
partir de 1966).



189De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Puede parecer muy poco y sin embargo es mucho. Parti-
mos de algo que en todos los lugares se acepta: en la vida, 
en la religión, en la técnica, en la política, las preguntas 
son comunes; las respuestas, complementarias. Las res-
puestas son comunes en su intención o en su esperanza 
y en el área que señalan para lo posible. No lo son en la 
formulación de sus respuestas. 

Sobre esa base se puede construir un futuro compartido. En 
cambio, cuando se rechaza la comunión de las cuestiones 
o cuando se interpreta las cuestiones de manera opuesta, 
no hay posibilidad de compartir ninguna respuesta. Aun-
que nominalmente se pertenezca al mismo cuerpo institu-
cional que parece interrogarse sobre su identidad. Cuando 
esto se da, la institución ha perdido el futuro.

Probablemente la Institución lasaliana en su conjunto no 
ha llegado todavía a esta situación. Basta repasar el pano-
rama de los cinco últimos Capítulos Generales respecto de 
estos temas. No dispone de un lenguaje común y por tanto 
no puede ni comprender iniciativas locales de otro territo-
rio ni presentar las propias de un modo significativo.

Lo que sigue se presenta, por tanto, como la posible ar-
quitectura subterránea del lenguaje común. O, lo que es lo 
mismo, del futuro posible.

Procedemos en cinco pasos:

•	 Primero, agrupamos en tres ejes los seis temas de la Se-
gunda parte: así vemos claramente que cada uno se va 
configurando por su relación con otro: [1.] Tres ejes.



Final: Un Sistema190

•	 Después nos detenemos en una especie de común deno-
minador, como una constante que se da en todos ellos: 
están siempre en movimiento. Es [2.] Una constante.

•	 En tercer lugar, configuramos el Sistema, mostrando 
que esa constante interna es el alma del conjunto: [3.] 
El Sistema.

•	 El cuarto paso se reserva a una especie de garantía de 
todo lo anterior: hace falta considerarse parte de un 
conjunto en el que nadie es límite de nadie. Es [4.] Lí-
mite vs. frontera.

•	 En último lugar, a modo de ejemplario, enumeramos 
algunas derivaciones concretas de todo esto: [5.] Breve 
operativa.  

Resulta un conjunto especialmente abstracto que acom-
pañamos con algunos gráficos.



191De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

1. Tres ejes
Pues bien. En el proceso anterior, en la sucesión de las seis 
constantes o criterios, aparecen tres ejes. Constituyen la 
base del lenguaje de la identidad. Cargan de sentido y con-
tenido a nuestras palabras. Son:

•	 ante todo, el que se da entre la historia y la Nueva 
Evangelización;

•	 después, entre la vocación y la Misión, entre la llama-
da y el envío;

•	 y finalmente, entre interioridad e Institución, entre 
escuela y Comunidad.

Su combinación permite detectar un sentido en el con-
junto de las visiones diacrónica y sincrónica del proceso 
vivido por la Institución Lasaliana a lo largo de este siglo. 
La configuración que el conjunto adopta tras su juego es 
el espacio en que pueden resolverse las grandes cuestiones 
del futuro de la Institución Lasaliana, en especial la de la 
nueva configuración de su Comunidad.

El primero:

Expresa la relación entre el camino de la historia y el de la 
mostración o la revelación del Misterio.

Historia                                         Evangelización

Este primer eje recuerda que en un proyecto como el 
lasaliano, historia y evangelización, se constituyen  



Final: Un Sistema192

mutuamente. Ocurre, en este caso, como en cualquier 
otro. Todo resulta del entramado entre dos visiones: la de 
cada proyecto y la de las dinámicas de su entorno. La his-
toria va mostrando las situaciones en la que se transpa-
renta su propia limitación o su apertura al Misterio que 
la anima. Por su parte la evangelización consiste, siempre, 
en la expresión de ese mutuo asomarse de la humanidad 
al Misterio y del Misterio a la humanidad. La escuela es la 
mediadora de tal movimiento, el puente o la plaza donde 
se encuentran.

Así pues, ni hay historia sin expresión del Misterio, ni 
evangelización sin la dinámica del tiempo76. Atención: sin 
ese encuentro tampoco hay escuela cristiana.

Esto significa, sencillamente, que la expresión de lo que en 
cristiano llamamos Palabra de Dios varía o se muestra de 
diverso modo según los grandes momentos o tiempos de la 
historia. Significa que, con el paso del tiempo, insensible-
mente, el rostro de Dios va modificándose o encarnándose 
en diversos modos sociales o humanos. Y significa que los 
diferentes y sucesivos períodos históricos van elaborando 
formas institucionales para expresar esa dinámica. Tales 
formas institucionales son, por definición tan coyuntura-
les en su expresión como duraderas en su sentido77.

76	 Por debajo, la luminosa orientación de W. Pannenberg, 
interpretando la tradición teológica protestante en los mismos 
días del Concilio, con su comprensión de la Revelación como 
historia (Offenbarung als Geschichte, Göttingen, 1961).

77	 Imposible silenciar en este punto la historia del monacato 
egipcio, es decir, el origen de lo que llamamos vida consagrada, 
con las diferentes modalidades que fue adoptando ya en sus 
primeros siglos.



193De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Es evidente el alcance de estos temas en la configuración 
de la Institución Lasaliana y, en particular, en la de sus 
Comunidades: se trata de una institución histórica al ser-
vicio de la evangelización.

El segundo:

Se constituye por la relación entre la vocación y la Misión, 
es decir, entre la llamada y el envío.

Llamada                                       Envío

Este juego expresa el eco de las apariciones del misterio en 
la sociedad y en las personas. Así, cuando tal o cual gesto 
de la cultura de una época ofrece pistas hacia el miste-
rio de la vida, surge la conciencia de estar recibiendo una 
llamada especial a señalarlo. Y puede darse tanto en las 
personas (indigencias de cualquier tipo), como en el con-
junto de la sociedad (mutaciones culturales, necesidades 
educativas, etc.).

La vocación responde a una necesidad humana, sea indivi-
dual o colectiva, como estamos insistiendo. La humanidad 
necesita encarnar o visibilizar las manifestaciones de lo 
que la trasciende y por eso profesionaliza a quienes dedica 
a tal tarea. Es una constante de la humanidad, anterior a 
todas las teorizaciones sobre el tema.

En cristiano esa llamada se interpreta como un modo es-
pecial de la presencia del Verbo de Dios en medio de los 
pueblos. La vocación, así, es la continuidad privilegiada de 
la presencia de Jesús a lo largo de los tiempos. La vocación 
hace de las personas ministros del Evangelio, gentes que 



Final: Un Sistema194

con su vida van mostrando los lugares de la manifestación 
de Dios.

Se entiende enseguida la relación de este tema con el del 
eje anterior: es el hecho vocacional lo que va expresando 
en concreto la coherencia entre el caminar de la historia 
y el menester de la evangelización. Por eso decimos que 
el sentido final del hecho vocacional es la mostración del 
Evangelio, es decir, el servicio a los signos de Dios más es-
pecialmente evidentes en cada época.

La vocación, por eso, en sí misma no consiste ni lleva a 
hacer nada sino a expresar la realidad del Dios que llama 
y que está en el corazón de personas, pueblos y tiempos. 

Y de nuevo tenemos que señalar lo que todos vemos en 
este asunto en relación con la Institución Lasaliana: su 
configuración se asienta en la llamada del Dios de la histo-
ria, de modo que su misión consiste en mostrar a los pue-
blos esa llamada, en el área concreta de la formación de 
las personas, en especial aquellas en las que el Misterio de 
Dios se hace más evidente, es decir, en los necesitados.

Y el tercero:

El juego de estos dos ejes lleva necesariamente al tercero: 
la Comunidad y su alma.

Escuela                                      Comunidad

En efecto: si la evangelización ha de suceder en la historia, 
si la vocación y la Misión surgen desde y para ese mis-
mo juego, se necesita que las personas y las instituciones  



195De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

vivan en su corazón, sintonicen con su fuente. Deben vivir 
en el espacio íntimo donde se encuentran historia y Evan-
gelio (que es el nombre cristiano para el Misterio), allí de 
donde surgen las formas sociales al servicio de la trascen-
dencia humana.

Aquel lugar último es la raíz de la mediación, es decir, de 
la forma institucional en la que se manifiesta el encuentro 
entre el Evangelio y la historia. Así, tanto el espíritu de las 
personas como sus protocolos compartidos deben reflejar 
los modos de ese encuentro, so pena de invalidar la voca-
ción y la Misión.

Puede ocurrir, desgraciadamente, que se pierda esa cone-
xión o armonía con el corazón de la historia, de modo que 
todo se disuelva en apariencia, sea el Evangelio o la Misión. 
Cuando, en cambio, esa armonía ocurre, toda la institución 
se anima desde una capacidad creativa sorprendente. La 
profesionalidad más excelente, así, es el síntoma de que las 
palabras de la identidad institucional están llenas de vida. 

Hay una garantía y a la vez una señal de que las cosas son 
así: la forma compartida de vivir la vocación. Y es en este 
punto donde aparece definitivamente la correspondencia 
entre los Signos de Dios en la historia y la calidad de las for-
mas institucionales de cualquier comunidad ministerial.

Desde hace al menos un siglo se ha ido haciendo evidente 
un paso fundamental en el modelo humano o social. Es el 
camino que lleva de la razón a la relación. Lo hemos recor-
dado en los puntos 5 y 6. 



Final: Un Sistema196

Ayuda a ver cómo, al principio de nuestro estudio, en las 
páginas iniciales de la Primera parte, la Institución Lasalia-
na configuraba su modelo comunitario desde la razón. Y 
no podía ser de otro modo, por cuanto debía reflejar el cri-
terio de todas las instituciones sociales todavía en el cam-
bio de siglo entre el XIX y el XX. Poco a poco, sin embargo, 
a medida que se evidenciaba en el mundo que la categoría 
guía para entender el camino de la humanidad ya no era la 
razón sino la relación, el modelo mismo de comunidad iba 
remodelándose, silenciosamente.

A lo largo de ese proceso iba mostrándose el progresivo va-
ciamiento de significado de la forma heredada de Comuni-
dad Lasaliana.

Hoy es evidente que toda la sociedad, toda la humanidad, 
se rige por ese criterio. Somos por ser parte, que vivir es 
convivir. Así, a mediados del siglo pasado, en los Distritos 
franceses nació y desde ellos fue difundiéndose por todo el 
mundo la expresión ‘comunidad educativa’. Como algunas 
veces suele ocurrir en la historia, fue un gran hallazgo. 

Aquella expresión apuntaba a la necesidad de compar-
tir el proyecto educativo, de modo que se garantizara la 
totalidad de cuanto se hiciera y a la vez capacitara a la 
institución para ampliar lo convencional tras la guía de la 
pertenencia a una comunidad local.

Así entendida y expresándolo ahora en el vocabulario de 
los anteriores ejes, la comunidad era el rostro del Evange-
lio en este nuevo tiempo. Y lo sigue siendo, 50 o 60 años 
después. En ella se hace real todo el discurso de nuestra 



197De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Segunda parte y permite interpretar todos los avatares de 
la Primera.

En esquema: 3. Llamada

2. Evangelio1. Historia

4. Envío

5. Escuela

6. Comunidad



Final: Un Sistema198

2. Una constante
Parece comprensible, y hasta evidente en ocasiones, la re-
lación que se da entre los seis criterios, articulándolos en 
los tres ejes que proponemos. Pero hay más. En este caso se 
trata de una semejanza estructural o de funcionamiento 
entre todos ellos.

Se trata de algo así como una tensión en su interior. Se 
diría que en cada uno de ellos hay un equilibrio que nunca 
puede ser ni largamente estable ni constantemente ines-
table. Según como se sitúan sus habitantes en su interior, 
así ponen significado en términos que otros habitantes es-
tán también usando, aunque no coincidan exactamente 
con el suyo.

Es una tensión dialéctica. Su camino entre equilibrio y 
desequilibrio permite a una Institución sentirse viva, ca-
paz de dialogar con las condiciones de su entorno, en la 
geografía y en la historia.

Todo depende de si cada uno de los temas se vive desde la 
inercia o hacia el sentido.

Entendámonos: ambas realidades son imprescindibles. Las 
dos. Necesitamos de la inercia y del sentido, como necesi-
tamos tener un desde dónde y un hacia dónde. De ningún 
modo podemos ser tan simples como para calificar de bue-
no lo relativo al sentido y malo lo relativo a la inercia. No. 
Las instituciones, como todo ser vivo, necesitan las dos, en 
una tensión que les da vida. Lo que suele ocurrir es que en 
momentos o en territorios, por la razón que sea, se cultiva 
una sobre la otra.



199De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Entonces la Institución se agota o se muere, sin pertenecer 
ni a su tierra ni a su tiempo78.

Ha perdido la historia. Se reduce a una sucesión de ins-
tantes, anécdotas locales sin continuidad. No es. Solo está. 
En realidad, se pertenece solo a sí misma. Esto, en tiempos 
de estabilidad social, a veces no se percibe. En cambio, en 
tiempos de inestabilidad se hace tanto más evidente cuan-
to más grande es la novedad social. Es cuando las institu-
ciones desaparecen o se recrean, cuando sienten su his-
toria o cuando encuentran que no la tienen. Es el camino 
desde hace cien años hasta hoy.

En el fondo es lo que va desde la Bula de 1725 a los días de 
su tricentenario.

Y resulta lógico, porque la dialéctica significa fundamen-
talmente que las formas nunca son definitivas, hablando 
en términos operativos. Tales ‘formas’ son conceptuales o 
verbales (constituyen el discurso doctrinal) y estructura-
les (constituyen el discurso institucional). Como la histo-
ria muestra, en cambios de ciclo histórico la sociedad debe 
rechazar todo lo que por su rigidez impida el acceso a las 
nuevas condiciones de vida. Es el horizonte de los llama-
dos desafíos técnicos y de adaptación, repetidamente cita-
dos en este estudio.

78	 ‘Être de son temps et de son pays’: tomamos la expresión de la 
formidable Circular del H. Irlide, el 6.1.1881, ya citada. Él se 
apropiaba de lo que podía en su momento ser un reproche de 
la sociedad a la escuela lasaliana; lo asumía y proponía como 
modelo, referencia, consigna.



Final: Un Sistema200

Lo podemos ver en los tres ejes de este sistema, tal como 
los acabamos de presentar y visibilizar en el gráfico.

En primer lugar, si comenzamos por examinar la manera 
de vivir la historia, encontraremos que todo oscila entre 
dos lados o polos: por un lado, del proceso la insignifican-
cia, la inercia y la repetición, o bien por el otro las cau-
salidades y los ciclos. Se comprende inmediatamente que 
en toda institución debe examinarse constantemente su 
modo de percibir la historia, la historia general de los pue-
blos. De esa manera se comprende a sí misma en función 
de un momento y una situación local, que ha de vivir en 
diálogo con lo permanente y lo procesivo de la historia.

Así aparece, poniéndole rostros concretos, la relación de 
la Institución Lasaliana con la Administración social de la 
educación. 

Todo viene, como sabemos y debe reconocerse por todas 
las partes, del hecho de que el Proyecto Lasaliano existiera 
en la sociedad al menos un siglo antes de la constitución 
de la Administración pública vigente hasta hoy. A princi-
pios del siglo XIX, cuando aparece la Administración, el 
Proyecto se integra en ella y asume la específica función 
de experimentación y alternativa responsables. Y la Ad-
ministración lo acepta dentro de ese planteamiento. 

Es claro el alcance del tema en la configuración de cada 
uno de sus proyectos en esta coyuntura nuestra de la pri-
mera mitad del siglo XXI.

Correlativamente, en el caso de la Nueva Evangelización, 
se entiende enseguida que todo depende de si la realidad 



201De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

de Dios es concebida de hecho al margen o dentro de la 
vida y la historia de los pueblos. Todo depende de si enten-
demos la Encarnación de Dios, usando ahora un término 
estrictamente cristiano. Si nos entendemos como rostro de 
Dios, hijos suyos, su presencia y su Palabra, o si aislamos 
determinadas palabras suyas más allá de la vida concreta 
de los pueblos. Es, de nuevo, el difícil equilibrio entre lo 
inconmensurable de Dios, permanente, y cada una de sus 
Palabras o sus signos, tal como lo entendemos en su Hijo 
Jesús, hijo de mujer.

Seguramente el mejor de los ejemplos en cuanto a este 
tema es el de los distintos modos de llegada del Concilio 
Vaticano II a las diferentes áreas del mundo lasaliano. Cla-
ve en su arranque y su desarrollo fue la sensibilidad con-
tenida en la expresión ‘signos de los tiempos’: es evidente 
la diferencia en los modos de recepción del tema según los 
territorios lasalianos, con las consecuencias esperables en 
la configuración de sus proyectos locales. 

En segundo lugar, y en consecuencia, nuestra compren-
sión de la vocación se jugará entre los mismos extremos o 
polos. En este caso todo dependerá de cómo nos situemos 
entre nuestra ilusión por responder y nuestra compren-
sión de que esa misma respuesta la pone nuestro entorno 
en nuestro corazón. Es el Misterio de Dios, hecho persona 
en nosotros y en nuestro entorno, quien se muestra y dia-
loga consigo mismo en nuestro interior: ese diálogo es la 
vocación. Por eso la vocación oscila siempre entre la llama-
da y la iniciativa, propias o compartidas.

Es comprensible en este caso, como lo hemos hecho ver 
en este estudio, que tiempos de cambio no sean fáciles en 



Final: Un Sistema202

cuanto a una vivencia equilibrada del tema. Es compren-
sible, en tiempos así, que la necesidad de implicarse en 
la recreación de las formas haga desdibujarse de hecho la 
componente trascendente de la llamada. De ese modo la 
operativa resultante puede obedecer más a las fuerzas de 
cada persona o proyecto que a la llamada de Dios que sitúa 
la fuente de los recursos en otro universo. 

Es claro cómo esto afectará a las actitudes ante el man-
tenimiento y la renovación de las formas instituciones en 
cada proyecto.

Si miramos el sentido de la vocación, es decir, la Misión, lo 
volvemos a encontrar: esta vez es el subrayado en lo que 
se ha mandado hacer o en lo que se hace. Es algo mucho 
más claramente dicho que vivido. En efecto, en la vida es 
imposible, sin hacer dejación de la propia responsabilidad, 
renunciar a la propia iniciativa. Entonces, al cultivarla, 
como es obligación, es a veces muy difícil entender a quién 
se responde con ella. Es decir, el examen de fidelidad en lo 
que se hace: si se es fiel a la propia voluntad o a la que de 
quien envía. 

Lo mismo ocurre en la otra cara de la misión, es decir, en 
la ceremonia íntima donde nacen la iniciativa, el esfuerzo, 
la resiliencia, la entrega, la creatividad. Aquí la tensión o 
la dialéctica se dan entre la contemplación y la acción, en-
tre la comunión con la realidad y el esfuerzo por transfor-
marla. Se comprende que muchas veces, sobre todo ante 
la urgencia incentivada por la necesidad o por la codicia, 
las Instituciones se guíen más por lo uno que por lo otro. Y 
se comprende que en ocasiones se llegue al no va más del 



203De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

error cuando el propio interés institucional se viva como 
fidelidad a la sociedad servida. 

Es nuestro tercer eje. Con él recordamos cómo en los últi-
mos años —y no hay más que hojear las últimas Circulares 
de los Superiores para verlo— se ha abierto paso con fuerza 
el subrayado en la interioridad, en el silencio, tal vez inclu-
so en la contemplación. Es signo de cómo esta Institución 
se encuentra un tanto incómoda en un discurso que es re-
cibido como si solo subrayara lo operativo. Correspondien-
do en ello con los movimientos de renovación social, tales 
textos o propuestas lasalianos reflejan lo que ocurre en el 
mundo, con la llamada al recogimiento y el examen ante 
los desvaríos de la globalización79.

Por eso en la Comunidad está la piedra de toque final, el 
definitivo criterio de todo lo anterior. En este caso todo 
depende de cómo se vivan en cada momento, en lo más 
cercano, las tensiones entre organización y Comunidad, 
pertenencia y eficacia. Según cómo se viva la relación dia-
ria dentro del proyecto local se orientará la percepción de 
todos los demás factores de este sistema. Por eso afirma-
mos que la manera de vivir la comunidad es el criterio 
definitivo de cómo se perciben todos los demás factores, 
desde la historia hasta la misión. No puede sorprendernos.

79	 Desde hace un siglo es como un estribillo que periódicamente 
repiten los analistas sociales: la reducción del alcance o del 
valor de las palabras y las instituciones hacia lo operativo o 
lo inmediatamente comprensible. Es una literatura abundante, 
en todas las lenguas y en todas las culturas. A modo de ejemplo, 
en estos últimos años, citamos la obra de Byung-Chul Han, en 
concreto su reciente Vita Contemplativa, Berlin, 2022. 



Final: Un Sistema204

Si, como fondo de estas últimas afirmaciones, proyectamos 
la dinámica del último siglo de la Modernidad en cuanto a 
las instituciones sociales, encontraremos todo esto fuerte-
mente reforzado.

Como hemos señalado una y otra vez, el movimiento des-
de la Comunidad hacia la organización, entendidas ahora 
como grandes categorías sociales, es el contexto general 
de cuanto ocurre a las Instituciones como la Lasaliana. 
Todas ellas, en efecto, nacidas en tiempos de cristiandad 
o al menos en voluntades muy expresas de cristiandad, 
necesitan asumir que esa gran referencia ha desaparecido 
no solo de su entorno, sino también de su interior, si po-
demos hablar así.

‘Su interior’ significa la configuración concreta de la comu-
nidad en respuesta o en relación con el entorno social que 
recibe su presencia y su Misión. Lógicamente esa configu-
ración necesita modificarse o cuando menos ser consciente 
de que, si no lo hace, sigue presentándose como algo que 
responde a los tiempos en que la sociedad tenía más de Co-
munidad que de organización. Y que, por lo tanto, todo su 
discurso identitario está yuxtapuesto al discurso social.

Al final resulta que la conciencia de la dialéctica de la vida 
es la clave para que el futuro llegue a las instituciones: es 
el síntoma de que la Comunidad se sabe animada por algo 
más grande que ella. Si se mira bien, tampoco hay en esto 
una gran novedad: desde hace más de medio siglo en la 
Institución Lasaliana se ha hecho un espacio de honor el 
término ‘itinerario’.  

Expresa precisamente esta tensión, hecha fidelidad. 



205De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

3. El Sistema
Esta manera de interpretar los pasos de nuestra Segunda 
parte muestra que entre los seis criterios hay una dinámi-
ca que puede constituirlos en Sistema. Tal Sistema, si real-
mente damos con él, debe contener orientación suficiente 
respecto del presente y el futuro de nuestra Institución.

La dinámica se muestra al comprobar que, si bien hay un 
primer eje y un segundo y un tercero, el proceso no se limi-
ta a que el segundo se deduzca del primero y el tercero del 
segundo. Y se puede decir lo mismo respecto del conjunto 
de los seis apartados. En realidad, cada uno se concreta en 
el siguiente, de modo que el siguiente es el rostro visible o 
la realidad del anterior. Así, la evangelización, por ejemplo, 
se visibiliza sucesivamente en la llamada y en la Comuni-
dad. El tercer eje, igualmente, concreta el juego entre la 
historia y el Evangelio. 

Y observamos que entre todos ellos aparece no una diná-
mica sucesiva sino circular o recíproca múltiple. Es como 
un conjunto que hace a la vez más rica y más difícil la in-
terpretación de cada uno de sus momentos. Más que cir-
cular, sin embargo, deberíamos hablar de ‘espiral’, que es lo 
que deviene un círculo interior cuando es atravesado por 
el tiempo, la historia, la fidelidad, es decir, a medida que va 
constituyendo el itinerario, personal o institucional.

En efecto, esa especial circularidad se anima desde la dia-
léctica entre inercia y sentido, en cuanto que esa dialéctica 
es el modo de percibirse y responderse a todos los estímu-
los de la vida. Es como la sangre de la vida o el espíritu de 
las instituciones, en todas sus dimensiones. Y es la causa 



Final: Un Sistema206

de que hablemos de visiones sistémicas, en antropología 
como en ciencias sociales. Tal vez, incluso, en la considera-
ción teológica de la realidad.

Por eso, si en estas reflexiones se pudiera hablar de antes 
y después o de primero y segundo, diríamos que todo co-
mienza con la doble conciencia del misterio de la historia y 
del Evangelio. Luego, en respuesta, se van configurando las 
Instituciones que lo visibilizan. Parece lógico. Y al hacerlo 
así, al expresar así el flujo de la vida que circula entre los 
seis conceptos que hemos mostrado en la Segunda parte del 
estudio, caemos enseguida en la cuenta de que al llegar al 
sexto paso estamos de nuevo en el primero. Solo que ahora 
nos encontramos considerando la realidad con una pro-
fundidad que antes no teníamos.

Se entiende mejor si nos atrevemos a expresar cada uno 
de los tres ejes en un solo concepto, como si redujéramos 
a tres los seis conceptos de nuestra reflexión. Haciéndolo 
así, después del razonamiento anterior, se percibe mejor la 
hondura y la tarea que se contiene en cada uno de ellos. 
A la vez se entiende la pérdida que supone una considera-
ción no dialéctica de tales términos.

Sería algo así: 

•	 el primer eje, que agrupa historia y Evangelio, podría 
decirse Este mundo;

•	 el segundo, que agrupa llamada y envío, podría decirse 
Consagración;



207De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

•	 y el tercero, que agrupa escuela y comunidad, podría 
decirse Pertenencia.

‘Este mundo’, ‘Consagración’, ‘Pertenencia’: es, de nuevo, 
muy clara su proximidad al sistema que en la Institución 
Lasaliana apareció en el Capítulo de 1966-67. Entonces se 
dijo Consagración, Comunidad, Misión (en los últimos 
años se ha convertido en ‘fe, servicio, comunidad’). Y así 
sigue en la última versión de la Regla de vida de la comuni-
dad lasaliana. Ahora volvemos a encontrarlo e, insistimos, 
no es por habernos empeñado en que apareciera.

Historia
Evangelio

Este mundo

Llamada
Envío

Consagración

Escuela
Comunidad
Pertenencia



Final: Un Sistema208

Parece claro que la Consagración ha de entenderse como 
el juego Llamada-Transparencia de Dios. Igualmente, que 
Comunidad se corresponda con el juego Escuela-Comuni-
dad. Y que la relación entre el Evangelio y la historia sea el 
horizonte de la Misión.

Pues bien: ‘Este mundo’, ‘Consagración’ y ‘Pertenencia’ tal 
como los emparentamos, son claramente conceptos de sig-
nificado circular, recíproco.

La ‘Consagración’, por ejemplo. Surge de una pertenencia 
y lleva a crecer en ella, en un momento y espacio deter-
minados. La Llamada no solo viene de fuera de cada per-
sona, sino que lleva a esa persona hacia su entorno, como 
si tuviera que devolverla o convertirse en su eco y debiera 
hacerla resonar allí donde parecía haber nacido. 

‘Este mundo’, igualmente, no es algo que está ahí, movido 
por fuerzas inerciales, a modo de un gigantesco automatis-
mo que solo responde a sus leyes. Hablar de ‘este mundo’ 
es referirse a algo propio de quien habla, que por su par-
te contribuye a modelarlo y vive respondiendo consciente 
o inconscientemente a las dinámicas que le llaman desde 
fuera de sí. Cada persona recibe y a la vez construye ‘este 
mundo’. Se inscribe en los procesos que encuentra y dialo-
ga con ellos, de tal modo que al cabo de los siglos se ve que 
apuró las posibilidades sugeridas por una inercia que pare-
cía autónoma pero resultó que necesitaba ser participada.

La participación o la ‘Pertenencia’, en suma, engloba todo 
lo demás, le da sentido. Es la categoría (si podemos usar 
este término) por excelencia, el espacio madre de todas las 
demás. Expresa la unidad de todo, la misteriosa unidad 



209De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

de tiempo y espacio en la que ambos quedan superados. 
Por eso desde el principio los signos mayores de la huma-
nidad son formas diversas de la pertenencia: el lenguaje, 
el trabajo, el pensamiento, la organización, la religión, el 
parentesco, la moral, la estética...

Este modo de considerar los tres ejes o los seis pasos ante-
riores, nos lleva a caer en la cuenta de que sus respectivas 
definiciones son como un diálogo inacabable. 

Y esta puede ser precisamente su aportación máxima en 
el devenir de nuestras instituciones. Así concebidas, estas 
tres definiciones nos sitúan ante un futuro radicalmen-
te nuevo respecto de los imaginarios de hace tres siglos. 
Suponen un cambio en el modelo. Expresaban primero la 
vida de organismos concebidos según modelos racionales 
al servicio del Evangelio y contra la pobreza en esta so-
ciedad. A lo largo de este siglo, como vemos en nuestro 
estudio, hemos ido pasando a modelos relacionales, igual-
mente al servicio del Evangelio y contra la pobreza. 

Es un conjunto nuevo en el que la Institución —su organi-
grama y su credo— no se define por su suficiencia sino por 
su pertenencia. Este es el cambio.

Lo estamos viviendo ya. 

Es así, aunque debamos reconocer que muchas veces lo vi-
vimos en yuxtaposición con un credo y un organigrama 
que imaginamos de otro modo a como realmente son. No 
nos escandalizamos ni descorazonamos porque, por cho-
cante que parezca, no es una situación nueva. Esto de la 
distancia entre lo diario y lo teórico es algo que todas las 



Final: Un Sistema210

instituciones viven en un momento u otro de su historia. 
Su discurso identitario no alcanza a decir quiénes son, 
pero lo repiten como si lo hiciera. Si no desaparecen en 
esa esquizofrenia es por su carácter inconsciente, es decir, 
algo no reflexionado. Con el paso del tiempo la incomodi-
dad que suscita va modificando tanto el discurso como los 
organigramas.

Dos ejemplos: profesar la huida de este mundo y vivir sir-
viendo al mejoramiento de este mundo; o, también, el ca-
mino de los últimos diez Capítulos Generales. No requie-
ren comentario.



211De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

4. Límite vs. frontera
Una palabra final sobre la naturaleza de los criterios y los 
modelos, en este discurso.

Desde un principio hemos tratado de comprender, es decir, 
abarcar el alcance del término ‘Comunidad Lasaliana’. He-
mos querido definirla, ponerle límites (es lo que significa 
‘definir’). Pues bien: ahora, al acabar, podemos decir que 
no, que no ponemos límites ni a ‘comunidad’ ni a ninguno 
de los términos emparentados con ella. El proceso de la re-
flexión nos ha ido llevando, insensiblemente a reemplazar 
el término ‘límite’ por el de ‘frontera’.80 

Entendemos que esa oscilación es el mejor reflejo de todo 
nuestro estudio.

A lo largo de la Segunda parte se ha querido tener en cuen-
ta ante todo la dinámica de la historia de la Institución 
Lasaliana en el último siglo. Se ha examinado o al menos 
evocado diversos momentos de su itinerario tratando de 
encontrar bajo las anécdotas los caminos de la historia, el 
devenir de las formas sociales. 

Ha tratado también de tener en cuenta las diversas his-
torias locales en las que durante las últimas generaciones 
han ido surgiendo nuevas formas de Comunidad Lasalia-
na. Ha evocado personas, procesos, lugares, ritmos, y ha 
señalado respetuosamente los interrogantes que surgen 
ante las diversas situaciones.

80	 Hemos señalado este tema en el comentario de nuestro segundo 
criterio, La Nueva Evangelización.



Final: Un Sistema212

Ha pretendido concretar esas sensaciones en un esbozo de 
Sistema, con la sucesión de los seis lugares de la reflexión 
de la Segunda parte. Y siempre ha encontrado el problema 
de los límites, es decir, la dificultad de acomodar las for-
mas heredadas a las nuevas situaciones. 

Por eso ahora, en esta casi última página, presenta un 
cambio de vocabulario. Propone considerarlo todo no des-
de los límites de algo sino desde sus fronteras.81 

‘Límite’ es un concepto para señalar hasta dónde se pue-
de llegar, que es a la vez el momento más allá del cual no 
se puede ir. ‘Frontera’, en cambio, solo inicialmente pare-
ce decir lo mismo. La frontera dice hasta dónde se llega, 
pero añade que allí donde cada quien acaba, allí mismo 
comienza otra realidad. Es una realidad desconocida o por 
lo menos no propia, pero una realidad.

La frontera señala que al otro lado hay algo. Para el límite 
al otro lado no hay nada. La frontera invita a pensar si ha-
brá o no alguna manera de contactar con el otro lado, con 
el otro ente o realidad. El límite no puede hacerlo porque 
entiende que más allá de su propia realidad no hay ningu-
na otra.

81	 De Wittgenstein, especialmente en su Tractatus lógico-
philosophicus, tomamos el término ‘límite’. De Trías, presente en 
toda su obra, el término ‘frontera’ (ver, por ejemplo, Ciudad sobre 
ciudad). Sin embargo, la interpretación de la relación entre ambos 
conceptos, tal como se presenta en estas páginas, es cosa nuestra. 
Es la perspectiva desde la que se escribe Palabras como pájaros, 
reflexiones sobre la nueva comunidad de las escuelas cristianas: una 
misma realidad puede tener distintos nombres, como hipotéticas 
aves que fueran de un territorio a otro. (Eds. SPX, Madrid, 2006).



213De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

El límite representa el talante de una visión de la reali-
dad desde su comprensibilidad. Por eso en esta visión se 
necesita clarificar con precisión las distintas ‘áreas’ de la 
realidad. Solo así se puede circular entre ellas, organizar-
las y rentabilizarlas. Es la seguridad que dan los límites, 
porque en su interior todo debe estar claro, ser comprensi-
ble. En cambio, cuando la vida se considera desde la óptica 
de las fronteras, no se vive siempre confortablemente. La 
existencia de fronteras, en efecto, habla de algo por defi-
nición inalcanzable o trascendente respecto de este lado 
de la frontera. La frontera, así, más que al confort lleva a 
la esperanza o a la desesperanza, según se considere como 
algo permeable o no.

Empleando un distingo que hemos mencionado ya en este 
estudio, ‘límite’ es un concepto propio de la organización; 
‘frontera’ se refiere o puede referir a la Comunidad.

En efecto, ‘Comunidad’ significa un conjunto de fronteras 
permeables, a la vez mantenidas y a la vez desaparecidas. 
Cada miembro de una comunidad es una persona, respon-
sable, capaz de iniciativa; y a la vez es parte de otras, que 
le capacitan para ejercer responsablemente y son el desti-
no principal de su responsabilidad. Cada persona es lo que 
es precisamente por pertenecer a otra u otras. La perte-
nencia produce a la vez el singular y el plural de los verbos.

Desde ese punto de vista se hace enseguida patente que, 
según se acepte un término u otro, la comprensión de la 
Comunidad Lasaliana es del todo diferente. En cada una de 
las perspectivas las palabras y los gestos tienen otro alcan-
ce. Tan otro que en realidad solo desde el vocabulario de 
frontera podemos hablar del paso de una comunidad a otra.



Final: Un Sistema214

Se entiende así cómo, a lo largo de toda la reflexión de este 
estudio, nos hemos estado proponiendo la conversión del 
límite en frontera. 

Este estudio se basa en el convencimiento de que, en pa-
ralelo al paso de la razón a la relación, característico de los 
tiempos finales de la Modernidad, se ha dado en nuestras 
instituciones la conversión de los propios límites como 
fronteras. Asumir esta doble conversión —histórica e ínti-
ma— es la condición del futuro.

Siempre queda, de todos modos, la gran cuestión de en vir-
tud de qué podemos proponer ese paso. O específicamente, 
en virtud de qué se puede proponer semejante conversión 
de los modelos de consagración y vida de comunidad. Tie-
ne una respuesta, como también es evidente: en el Señor 
no hay límites ni fronteras, porque somos en Él. 

Necesitamos sentir el alcance de la pregunta, es decir, 
aceptar la fuerza con la que surge en todos los lugares la-
salianos: una cosa es que el discurso suene agradablemen-
te y otra que sea verdad. 

No podemos en efecto desnaturalizar la Comunidad here-
dada aceptando una salida falsa, un sucedáneo (ersatz, sus-
tituto, como se decía en psicoanálisis). Estamos hablando 
de instituciones tan venerables, fundamentadas, fecundas 
y de larga historia como las diversas formas de vida con-
sagrada. Puede sonar como un insulto, ofensa, liberarse de 
todo ello con el alegre distingo de nuestra conversión del 
límite en frontera.



215De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Todo lo contrario: necesitamos personas y grupos capaces 
de asumir la coyuntura de la Nueva Evangelización, cons-
cientes de que el Señor sigue hoy actuando aquello que el 
señor De La Salle indicaba en sus Meditaciones para el Tiem-
po de Retiro sobre la actualidad de la Providencia de Dios y 
la presencia de Jesús en esta comunidad.  

Y no va a ser fácil. Sencillamente: no es nada fácil asumir, 
aquí y ahora, el papel de fundadores de esta Comunidad.

Desde esta respuesta podemos repasar las tesis o princi-
pios derivados de los tres ejes, tal como los hemos inter-
pretado párrafos arriba: entonces encontraremos su ver-
dadero alcance. No muestran un panorama cómodo, pero 
sí fundamentan la esperanza que ofrecen. 

En coyunturas como la que hoy vive la Comunidad Lasalia-
na aparecen distintas maneras de ser o diferentes lugares 
donde estar. A la luz del discurso de límites y fronteras, se 
ve muy bien que no se trata de ser una cosa u otra, estar 
en un lugar o en otro. No se trata de ser algo en vez de otra 
cosa, ni de estar en un sitio en vez de en otro. Es mucho 
más juicioso estar en el propio lugar y en el propio ser te-
niendo en cuenta que hay otros, otros lugares y otros seres.

Así vivimos lo que somos� desde la perspectiva  los demás, 
es decir, desde la perspectiva de la totalidad. Y entonces, 
la semilla del futuro va surgiendo por todas partes y poco 
a poco.



Final: Un Sistema216

5. Breve operativa, a modo de ejemplo
A partir de este enfoque y con la obligada cautela crítica 
de este tipo de estudios, podemos ahora proponer una se-
rie de pistas pensando en la mejor operatividad del ante-
rior discurso.

Es una labor que se relaciona directamente con cualquier 
esfuerzo de programación o de orientación dentro de la Co-
munidad Lasaliana. Es, por ejemplo, la interpretación que 
fundamenta el Código interno de vida en la comunidad de 
los Hermanos, su Regla, tal como se estructura desde 1986. 
Lo hemos hecho notar ya varias veces.

En su momento hicimos notar cómo, desde esa fecha, la 
Regla de la vida de los Hermanos está estructurada en tor-
no a las tres dimensiones de su identidad (consagración, 
comunidad, misión): las tres han proporcionado el Sistema 
desde el que interpretar la realidad posible y así han que-
dado plasmadas en las sucesivas revisiones habidas desde 
entonces. Cuando, finalmente, el Capítulo de 2014 recibió 
la propuesta de texto elaborada por la Comisión corres-
pondiente en 2012, asumió de nuevo esta perspectiva sis-
temática y estructuró su reflexión desde el enfoque que 
estamos proponiendo. 

La Comisión, el Capítulo y el Consejo General hicieron el 
mismo camino que este estudio: asumieron un sistema y 
trataron de ver su operatividad. Entendieron que cada una 
de las dimensiones de la comunidad lasaliana era deudora 
de las demás y desde ahí formularon el código de vida de 
la comunidad. 



217De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

En el último de los apartados de nuestra Primera parte he-
mos comentado los resultados de aquel trabajo, tan suge-
rentes. Por esa razón este estudio, tras una reflexión seme-
jante, pero sin la preocupación de llegar a ningún código 
de vida sino buceando en sus fundamentos, propone las 
pistas siguientes.

Son algo situado a medio camino entre el Sistema propia-
mente dicho y el articulado operativo. Expresan los crite-
rios o principios que se derivan de los ejes del sistema y 
enuncian los principios que subyacen al articulado. 

Así, entre el Sistema orientador, que se percibe más razo-
nadamente, y los protocolos concretos, que han de formu-
larse sobre todo en cada lugar, aparece no solo el puente 
que une ambos extremos sino un espacio que lleva a otras 
concreciones, nuevas o diferentes. 

Estas pistas, igualmente, pueden ayudar a ver tanto el va-
lor como la debilidad, de lo que la Comunidad Lasaliana se 
propone. Es, de todos modos, un momento indispensable, 
que condiciona el valor creyente de la operativa posible. 

Del primer eje, ‘signos de los tiempos’/Nueva Evangeliza-
ción, encontramos:

•	 vivirlo todo desde la pluriformidad y la armonía: 
atender simultáneamente a las dinámicas del sector o 
territorio y a las del conjunto, de modo que se viva la 
diferencia dentro de una sola visión global; 

	⚪ esto permite llegar a propuestas comprensibles en 
todos los territorios;



Final: Un Sistema218

•	 configurarse en función del entorno concreto, de 
modo que todo se haga desde la pertenencia local, 
siempre dentro de la visión general de la historia; 

	⚪ esto permite la definitiva garantía: la fidelidad y el 
realismo;

•	 configurarse preferentemente en función de las mar-
ginaciones dentro del territorio concreto, es decir, desde 
los espacios sociales (personales o sectoriales) en los que 
la carencia se hace más manifiesta y más claros los sig-
nos de los tiempos; 

	⚪ esto permite estar siempre en contacto con los lími-
tes de los modelos culturales propuestos a la socie-
dad.

Del segundo eje, la Llamada y la Misión:

•	 Dios es el primer agente de la consagración: consagra 
y ofrece la capacidad de responderle;

	⚪ esto permite fundamentar y orientar el Proyecto La-
saliano desde coordenadas que trascienden todos los 
resultados medibles;

•	 la síntesis espíritu de fe/espíritu de celo es siempre 
imprescindible, y más en tiempos de cambio histórico, 
de modo que la fidelidad a la consagración no se reduz-
ca a un compromiso sin trascendencia;

	⚪ esto permite una visión de la realidad profundamen-
te gratificante y fecunda;



219De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

•	 la Comunidad es el primer depositario de la Llamada 
y la Misión lasalianas: es cometido suyo acompañar e 
ilustrar el itinerario de sus miembros;

	⚪ esto permite garantizar el criterio definitivo del com-
promiso vocacional.

Del tercer eje, la interioridad y la institucionalización:

•	 el criterio fundamental que configura la Comunidad 
es su naturaleza de Signo de Dios: desde ahí se dis-
tingue entre el sentido y la forma de los vínculos en 
nuestro contexto de Nueva Evangelización;

	⚪ esto permite afrontar de manera nueva la teología de 
la Consagración;

•	 en este momento de la historia, es cometido prin-
cipal de la Comunidad cuidar la formación de sus 
miembros en la fidelidad, es decir, el continuo enri-
quecimiento de la conciencia, superando cualquier mi-
metismo o incluso domesticación;

	⚪ esto permite relacionar Comunidad y formación, su-
brayando su aspecto de permanente y de autocom-
prensión. 



Final: Un Sistema220

Una observación: estos principios o tesis no son los únicos 
que pueden derivarse de las claves de nuestro Sistema. Muy 
probablemente, cuando la reflexión haya llevado a alguien 
a emparentar estos párrafos con tal o cual situación que le 
sea muy próxima, le nazca en la conciencia una formulación 
nueva. También probablemente encontrará que no se limita 
a reflejar uno de los ejes, sino que participa en los demás.

Exactamente como los redactores de la Regla de 2015, que he-
mos recorrido en el último apartado de nuestra Primera parte.82

82	 Cfr. Primera Parte, 3. Refundar, 3. 2015: una revisión obligada.

Historia y
Evangelización

Vivirlo todo desde la pluriformidad y la armonía.
Con
gurarse en función de un territorio concreto,
dentro del conjunto de la red.
Con
gurarse en función de las marginaciones.

Llamada y
Misión

Dios, primer agente de la consagración.
La Comunidad, su primer depositario.
La síntesis espíritu de fe / espíritu de celo.

Interioridad e
Institución

La Comunidad se de
ne como Signo de Dios.
La formación en la 
delidad.



221De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Epílogo:  
Tres siglos después

...las ‘aves errantes’. Son aves que no siguen 
las rutas migratorias habituales. Algunas 
personas se refieren a estas aves como las 
que de manera fortuita pierden su rumbo. 
Pero en biología, las aves errantes tienen 
una función muy especial. Amplían los 
espacios conocidos para obtener comida y 
otras ventajas esenciales, y van más allá de lo 
conocido por la bandada. Es un elemento muy 
importante para asegurar la sostenibilidad de 
la especie. Se les puede llamar aves errantes, 
pero también son esenciales para asegurar la 
supervivencia a largo plazo.

2022. Capítulo General. Mensaje final.83 

Tres siglos después de aquella Bula tal vez estamos en me-
jores condiciones que sus contemporáneos para interpre-
tar aquello que aprobaba.

83	 Palabras finales del Mensaje del Consejo General en la Circular 
sobre el Capítulo General de 2022, del mismo año. Circular 478.



Epílogo: Tres siglos después222

En aquel momento lo aceptaba y confirmaba, evidente-
mente, pero podemos preguntarnos si lo expresaba en un 
lenguaje que respondía al presente que estaba viviendo 
aquella comunidad. A partir de lo que hemos ido viviendo 
en el último siglo de la historia lasaliana, se puede en efecto 
pensar que la expresión respondía a otro contexto, como era 
el medieval respecto del moderno. 

Tal vez la Bula estaba denominando con lenguaje del siglo 
XIII lo que se instalaba en el XVIII. 

Y eso tal vez se debía a que el lenguaje teológico de comien-
zos del siglo XVIII en muchos ambientes seguía siendo el 
del siglo XIII. De modo que cuando aquel lenguaje mostra-
ra su limitación, fuera entrando en crisis toda la teología 
expresada con su ayuda. Esa crisis ha sido el protagonista 
oculto de nuestro estudio.

Por esto decimos que mirar la Bula desde nuestro presente 
—el XXI— puede permitirnos afirmar que se aprecia mejor 
su valor y su posible limitación: reconocía el valor y la no-
vedad de lo que aprobaba y a la vez lo vestía con un traje 
que podría acabar ahogándolo. Su historia de tres siglos 
obliga, cuando menos, a preguntarlo.

Parece lógico afirmar que la Bula situaba la nueva insti-
tución en un marco fijado desde Trento. No podía ser de 
otra manera. Por eso debemos preguntarnos si aquel mar-
co respondía al agotamiento de un modelo o al nacimiento 
de otro. Y así valorar su intención además de su forma.

El estudio que cerramos con este Epílogo nos permite 
avanzar una respuesta.



223De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Hoy nos parece que aquel marco estaba configurado desde 
la equivalencia consagración = huida del mundo, es decir, 
desde el menor aprecio de la vida de la sociedad en general. 
Era comprensible, desde la herencia recibida de la última 
Edad Media y el cúmulo de errores y aciertos del siglo XVI 
europeo. Así, queriendo subrayar la especificidad y la bon-
dad de un modo de vida, se subrayaba su oposición a otro, 
no su propia identidad. Esto había de ser un déficit casi 
mortal para los siglos que siguieran.

Esta perspectiva es crucial ante el presente y el futuro in-
mediato.

Hoy podemos afirmar que aquella oposición producía dos 
efectos negativos, si bien en aquel momento no se aprecia-
ba así. Primero situaba a uno de los opuestos por debajo 
del otro, según su proximidad mayor o menor a la vida de 
la sociedad. Y, segundo, en el caso de uno de los dos lleva-
ba a convertir sus manifestaciones en fines en sí mismos. 
Este segundo efecto expresa la función que asumieron los 
votos, en concreto la llamada tríada. 

Pues bien: al solicitar el reconocimiento romano, los Her-
manos no pensaban en ella. Sabemos que la incluyeron 
a propuesta ajena, para facilitar lo que buscaban. Y que 
lo hicieron, como era propio de su época, desde una com-
prensión defectuosa de su sentido.

Tres siglos después, si acertamos a superar de este modo 
el corsé de la aquella tríada y observamos a la comunidad 
solicitante, encontraremos seguramente que la consagra-
ción ‘religiosa’ no se especifica por los votos sino por otra 
cosa. Porque la Bula nos habrá hecho caer en la cuenta de 



Epílogo: Tres siglos después224

una equivalencia indebida o abusiva entre el ministerio de 
aquella comunidad y la tríada. 

La Bula nos asoma al sorprendente modo de vivir de los así 
‘consagrados’. Es el síntoma definitivo: sorprendían, sor-
prenden, entonces y ahora. Sorprendían por lo chocante de 
su comportamiento, por lo desproporcionado de sus com-
promisos, por su capacidad de remitir más allá de todo lo 
razonable o comprensible. Primer momento, la sorpresa.

Si llegamos a verlo, estaremos definiendo la llamada ‘vida 
consagrada’ por su valor de Signo. Porque ellos sí se creían 
‘consagrados’. Segundo momento, la sospecha: qué puede 
haber detrás. 

Esta sí es una equivalencia adecuada: la que se da entre 
la sorpresa y la evocación de su causa o de su raíz, es de-
cir, entre la sencilla vida de aquella comunidad y el excep-
cional Signo de Dios que constituían sus escuelas. Con la 
Bula habremos encontrado que el signo, o el Signo, brota 
siempre en lo desproporcionado del vínculo que une a una 
persona o grupo de personas con aquellos a los que atien-
de, en los que piensa, a los que pertenece, por los que se 
desvive. Esa era, es, la comunidad de los Hermanos de las 
Escuelas Cristianas. Tercer momento, el asombro.

Sorpresa, sospecha, asombro: por eso podemos afirmar que 
la Comunidad les consagraba, les consagra.

Unir así Comunidad y Consagración significa que damos 
a la Comunidad el papel que en la Sagrada Escritura se 
atribuye a Dios, que unge o consagra al Hijo. Él le envía a 
su pueblo y al mundo para que sea su testigo. Él hace del 



225De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior

Ungido su Mesías, su Signo de Salvación para los pueblos. 
Es exactamente la Comunidad, su definición última.

En ella encontramos que el vínculo es la fuente del Signo. 
Sencillamente: porque no hay razón —razón humana, se 
entiende— para un vínculo semejante. Solo la fe en estar 
siendo respuesta al plan eterno de Dios, solo esa fe es capaz 
de mantener ese vínculo, con lo cual se convierte en Signo.

Es un proceso muy natural. Como decimos, comienza en 
la sorpresa por lo anormal del modo de vivir; sigue por la 
justificación de tal anormalidad por la fe en un Dios que 
llama y vive en aquellos que se creen llamados a esa vida; 
y concluye con la conversión de aquel grupo en Signo vivo 
de la excepcionalidad de Dios. Y todo ello en medio de un 
quehacer secular, en cuyo seno cabrían personas identifi-
cadas por el compromiso compartido y no por otra cosa. 
Esa había sido la manera de vivir de los solicitantes del 
reconocimiento romano de 1725. Precisamente esa.

Pero en 1725 la Bula no podía expresarse así. 

En 2025, tres siglos después, a la vista del itinerario de los 
últimos 100 años de esta Institución, podemos aceptar que 
su lenguaje hoy sería otro. Por eso decimos que, si acerta-
mos a leerla desde este punto de vista, es decir, traducién-
dola desde estos días nuestros, entonces la Bula suena de 
otra manera. Y tanto ella como las Letras Patentes llegan 
a parecer documentos muy vivos. Ayudan a ser testigos 
de un momento intensamente creador. Con ellos nacía un 
modo nuevo de vivir la consagración bautismal.



Epílogo: Tres siglos después226

No sabemos si ellos lo percibían así. Seguramente su fun-
dador sí, y así se explicaría su poco compromiso en con-
seguir aquel reconocimiento. Seguramente él sí se daba 
cuenta de que estaban creando algo que no existía y que 
necesitaba un nombre nuevo. Pero tampoco él lo conocía, 
de modo que le pareció mejor dejarlo todo en una especie 
de no tiempo. 

Hora es de mirar estos tres siglos y recoger el nombre que 
nos están diciendo. Tarea nuestra es imaginar qué 18 artí-
culos presentaríamos hoy para conseguir una nueva Bula 
que expresara lo que pretendía aquella primera. 

En el último Capítulo General había tal vez tantas nuevas 
versiones para aquellos 18 como capitulares. Su disparidad, 
sin embargo, podía ser más aparente que real: todo depen-
día de su conciencia de las raíces del presente lasaliano. 

Estudios como este podrían ayudar difuminar la primera 
y crecer en la segunda.



227De una comunidad a otra   |   2. La arquitectura interior



Índice general de los  
dos volúmenes

Presentación.................................................................................................11

Primera parte: un siglo de señales............................................19

Tres etapas en la emergencia de un modelo nuevo........................20

Primer tiempo: restaurar.................................................................. 31
1. Dos Circulares y un Prólogo.............................................................. 34
2. En los acontecimientos de 1904...................................................... 39
3. Medio siglo después, otra vez las Reglas.......................................61

Segundo tiempo: renovar................................................................. 83
1. Una Declaración...................................................................................... 85
2. La Fraternidad Signum Fidei......................................................... 104
3. 1986: compartir la Misión (1) .........................................................129

Tercer Tiempo: refundar.................................................................147
1. 1993: compartir la Misión (2).......................................................... 149
2. La Asociación y la educación de los pobres...............................163
3. 2015: una revisión obligada..............................................................182

Panorámica................................................................................................202



Segunda parte: la arquitectura interior...............................19

Los ejes de la nueva Comunidad.............................................................20

Seis criterios................................................................................................ 39
1. Una Institución en la historia..........................................................44

En otra época, sí..................................................................................... 59
2. La Nueva Evangelización................................................................... 62

En qué Iglesia...........................................................................................71
3. La Llamada............................................................................................. 88

El Plan de Dios........................................................................................99
4. El Envío...................................................................................................102

El Misterio del Signo........................................................................... 104
5. La Escuela Cristiana........................................................................... 121

El misterio íntimo.................................................................................130
6. La Comunidad de la Escuela Cristiana.......................................152

Asociación, ayer y hoy.........................................................................176

Final: un Sistema...................................................................................186

Epílogo.............................................................................................................221








