Pedro Maria Gil

D'une
communaute
a l'autre

l. Un siecle de signes

Etudes Lasalliennes N° 19/1



ETUDES LASALLIENNES N° 19

D’une communaute a 'autre

1. Un siecle
de signes

Frere Pedro Maria Gil, FSC

FRERES DES ECOLES CHRETIENNES
ROME 2025



Fréres des
Ecoles
Chrétiennes

ETUDES LASALIENNES n° 19
Institut des Fréres des Ecoles Chrétiennes

D’une communauté a 'autre
1. Un siécle de signes

Auteur
Frére Pedro Maria Gil, FSC

Direction générale
Frére Santiago Rodriguez Mancini, FSC

Direction éditoriale
Oscar Elizalde Prada

Coordination éditoriale
Ilaria Iadeluca

Traduction
Frére Antoine Salinas, FSC

Coordination graphique et couverture
Giulia Giannarini

Mise en page

Milton Ruiz Clavijo

Production éditorial

Ilaria Tadeluca, Giulia Giannarini,
Fabio Parente, Oscar Elizalde Prada

Impression
Typographie Salesiana Roma

Bureau de 'information et de la communication
Maison généralice, Rome, Italie

Novembre 2025

T5RAAEE
on |:[]:|| on

978-88-99383-44-2
MAISON GENERALICE







Index

PréSeNtAtION...........ooovooveoeeeeeeeeieneeeneneneess e sssssssssssssssssssee 1
Premiére partie : un siécle de signes........................ 19
Trois étapes dans I’émergence d’un nouveau modéle ................. 20
Percevoir les « signes des temps » ..........ccveereenecneeirecenecinecineceecens 22
Trois attitudes, trois MOMENTS.............ccocevvvevevevrieeeerieieeeeeereeeenas 25
Et un avertissement : le langage, qui peut étre un piége.......... 29
Premier moment : FeSCAULer ..o, 31
1. Deux Circulaires et un Prologue .............cccoocoveuneunrinecnecnecnennne. 33
2. Dans les événements de 1904 .............ccoovrreeneeneeneineeneneieeeneas 38
Une consultation a Rome et la réponse du Pape........cccccocveuuncen. 41
La Constitution Conditae @ CRYISEO.......c.ocveeveereeeereereeserreineireenes 46
Des trois Chapitres genérauX .....c.cuerereeecerernernernereseeneenens 52
3. Un demi-siécle plus tard, les Régles a nouveau...................... 62
1946 : TECOMIMEIICET ....cecevneriiciereirieieiteeies e senns 64
1956 : suffisances et insuffisances de la restauration................. 68
U@ QNIEKE c.creraecereeereeeneeeeeneeenseas s sssaesseaseaesssaesssasssesssaenssaesens 76
Les origines et I'identité lasallienne...........cocooeneeereenecerecerecenecenn. 78
Deuxiéme temps : renouveler..........rrnnnnn. 84
1. Une déclaration.................eeveeeeneeneenieneeseneeeseneesese s 86
Renouveler la conscience, renouveler les définitions.................. 91
Communauté et communauté éducative .......covewovererrceneenece 98
2. La Fraternité Signum Fidei............ccccooonincinerncrncrincrincr 107

La Commission internationale des
veeux et la Fraternité Signum Fidei......coccovemerrecnecneerncineencnnn. 110
« Le défi du FONAAteUT » ..o 123

Un déficit peu ViSiDIe ..o 128



3.1986 : partager 1a misSion (1) ......ccocoeeveuerncenecncineeneneecseiecans 133

La MiSSION PATLAZEE ..ccuvuerereerecerecireeecirere et 136
La nouveauté du SChAIMA. .....c.oeuevereeeeeeeeeeeeeeeeeee et 139
MiSSION et COMIMUNAULE .....eeeeerereeeeeeeeeeeee et eens 142

Préciser les termes

Troisiéme temps : refonder............reennnn 152
1. 1993 : partager 1a mission (2) ......ccocoeeneeecrenernenernenerecreiecines 154
Deux textes pour interpréter le Projet lasallien...........ccocceeeu.... 156
Défis techniques et défis d’adaptation........ccevcveeneereencereenenne 163
2. U'Association et ’éducation des pauvres..........c.ccocoveeverercen. 168
Identité et association ..........
Le signe de la fraternité
3. 2015 : une révision NéCeSSAIre. ..........c.coevererrerrierrereeerereireeereireeaes 188
Comprendre [a COMMUNAULE ..o s 190
Et codifier 1a compréhension........ooeeeneineneiecncenecnenecncreeene 197
Alors, avons-nous besoin de « nouveaux
et longs documents », OU NON ?.....ccveuvureuerererceeneerenseeireneeirennenes 203
PaANOTAIMA ...........oocceecereeeeiecesvissesessissssssisnsesessieseons 209
Un langage cCOMMUN €t NOUVEAW.....vvumeverrererererirerererireriseisecnaenns 210
Le nouveau langage et la nouvelle communauté....................... 214

Définir a partir d’'un systéme a trois volets.........eeeerverenenen. 218






Dédicace

A Itziar Muniozguren,

décédée alors que ce livre était sous presse ;
qui, pendant 20 ans, au sein de sa famille et
de sa communauté, nous a montré que tout

cela pouvait étre vrai : dans sa vie, l'avenir
était déja présent.



Dés cette premiere page, nous tenons a remercier :

Ferdinand Biziyaremye, Michael Valenzuela,
Colette Allix, Antonio Botana, Santiago
Rodriguez M., Heather Ruple et Paco Chiva
pour leur contribution a travers leurs
chroniques et leurs réflexions sur la réalité
quotidienne de ce discours dans des domaines
qu’ils connaissent bien ;

ainsi que les organisateurs et participants du
séminaire qui s’est tenu a Rome du 28 octobre
au ler novembre 2024 :

sans euy, il n"aurait pas été possible de passer
de la premiere a la deuxiéme partie de cette
étude, de sorte qu’il n’y a plus de premiére ni
de deuxiéme partie, mais une seule réflexion
sous deux angles différents.

Qu'’ils soient les premiers destinataires de ces pages.



Lhistoire nous a montré que la vie religieuse
durera aussi longtemps que durera I'Eglise.
Elle a fait preuve d’une remarquable capacité
de survie, d’'une merveilleuse aptitude a se
développer et a s’adapter, malgré les périodes
de crise, malgré les hauts et les bas que la
vie religieuse a connus. Si nous avons le
courage, 'ouverture d’esprit et la disponibilité
nécessaires pour nous laisser guider par
I'Esprit, 'ceuvre commencée par saint De La
Salle et développée par les générations de ses
fils pendant pres de trois siecles connaitra un
nouvel épanouissement de son dynamisme
dans la prochaine génération, c’est-a-dire au
cours du siécle prochain.

H. Charles-Henry, Discours au Chapitre général,
23 avril 1976

1

Dans le Rapport du Fr. Supérieur général au 40" Chapitre
général. Cfr. AMG, ED 278/1.






Présentation 11

Presentation

En cette année 2025, I'Institut des Fréres des Ecoles Chré-
tiennes commémore les 300 ans de sa reconnaissance en
tant qu'institution sociale. C’est une bonne occasion de
contempler I'avenir et de s’'interroger sur le sens de son
parcours au cours de ces trois longs siecles d’existence.

C’est ce que vise cette réflexion et c’est pourquoi elle com-
mence par rappeler quelques dates.

Tout avait commencé vers 1680, avec les croisements suc-
cessifs des parcours de Roland, de La Salle, Nyel et Barré.
Ce n’est pas le moment d’entrer dans les détails de ces ren-
contres, mais plutot de les situer, environ un demi-siecle
avant la date dont on célébre actuellement le tricentenaire.

A Reims, les vies de ces quatre personnes avaient conver-
gé vers un point commun : I’éducation scolaire des filles
et des garcons des pauvres. Dés le début, ils ont su qu’ils
n'y parviendraient pas sauf a rassembler des groupes de
personnes engagées dans cette tache. Ce fut la le point
de convergence : le groupe, qui allait bientot devenir une
communauté. Aujourd’hui, avec le recul historique et la
situation actuelle de leur héritage, nous pouvons I'affir-
mer sans aucun doute.

Et d’'une maniere ou d'une autre, ils ont essayé de I’assurer.



12 Présentation

Dans le cas de l'institution lasallienne, cette stabilité al-
lait étre atteinte au début du nouveau siecle, apres ses 25
ou 30 premieres années d’existence. C’était clairement le
cas en 1710. C’est pourquoi nous pouvons dire que cette
Institution est entrée dans le XVIII¢ siecle avec la confi-
guration interne qui allait la maintenir pendant les trois
siecles suivants.

Il lui manquait cependant sa reconnaissance légale. Pour la
loi, il s’agissait d'un regroupement de personnes qui s’occu-
paient d'une poignée d’écoles. Rien de plus, de sorte que I'en-
semble n’avait pas d’entité juridique. Cela, comme on peut le
comprendre, devait préoccuper ses membres face au défi de
transmettre leur engagement a la nouvelle génération.

Ce souci fut au centre des préoccupations pendant les 15
années suivantes, a l'issue desquelles il fut définitivement
effacé par la Bulle In Apostolicae dignitatis solio, de Benoit
XIII, a la fin du mois de janvier 1725. Dans cette Bulle, le
Pape reconnaissait, approuvait et confirmait I'existence
d'une petite communauté dont le siege principal se trou-
vait a Rouen, dans le faubourg Saint-Yon. Il 'encourageait
a continuer a vivre comme jusqu’alors.

Il s’agissait de I'Institut des Fréres des Ecoles Chrétiennes.

2 Sur toute cette question de la Bulle d’approbation de I'Institut
lasallien, cf. Frére Maurice-Auguste, L'Institut des Fréres des
Ecoles chrétiennes a la recherche de son statut canonique : des origines
(1679) a la Bulle de Benoit XIII (1725), Cahiers lasalliens 11, Rome,
1962, vi+416pp. Ouvrage magnifique, riche en nuances, tres
bien documenté.



Présentation 13

A cette époque, ses écoles ne connaissaient pas de pro-
blemes graves : elles fonctionnaient bien, basées sur une
pédagogie de I'attention continue du maitre et de son ap-
plication de la logique et de I'ordre a ’apprentissage ; elles
constituaient en outre un réseau, de sorte que dans leur
ensemble, elles garantissaient les réussites et corrigeaient
les erreurs de chaque lieu. La société le savait, le recon-
naissait et était préte a leur confier ses enfants, a condi-
tion que quelqu'un de bonne volonté et de bonne fortune
se présente pour soutenir le projet scolaire.

Depuis ses débuts, comme nous ’avons rappelé, son be-
soin était d’'un autre ordre et concernait son institution
méme, la société ou la communauté que constituaient ses
enseignants.

Tant que son premier fondateur était en vie, on pouvait dire
que I'Institution se confondait avec lui. En effet, il représen-
tait pour la société et pour les Freres la continuité, la co-
hérence maintenue, I'identité. Maintenant qu’il était mort,
c’est-a-dire depuis 1719, il n'y avait plus aucun signe de I'au-
tonomie de leur identité collective. Il ne restait qu'eux et
leur technique pédagogique et organisationnelle, mais ils
n’étaient rien face a I'ordre juridique de la société.

IIs devaient exister en tant que corporation responsable
d'un réseau d’écoles. Cela leur a colité beaucoup d’efforts,
mais ils y sont parvenus. Tout s’est réglé entre septembre
1724 et janvier 1725, cinq mois qui ont mis fin a quatre an-
nées de négociations.

Il y avait deux domaines, I'Etat et I'Eglise, et aucun des
deux ne pouvait étre qualifié de premier ou de second. Et,



14 Présentation

peut-étre, si I'on y regarde de plus pres, cette simultanéi-
té aide a comprendre de quoi il s’agit et en quoi elle peut
nous aider a comprendre le présent.

La reconnaissance par I'Etat a été obtenue en premier lieu :
il s’agissait des Lettres patentes, a la fin du mois de sep-
tembre. Le régent, le duc d’Orléans, avait refusé a plusieurs
reprises de les accorder, pour diverses raisons. Peut-étre en
raison de son inclination plus marquée pour le jansénisme
(absent chez les Freres), peut-étre simplement parce qu’il
ne voulait pas imposer a 'administration de I'Etat une
autre institution plus ou moins religieuse ou semi-monas-
tique. Le fait est qu'a sa mort, le tres jeune roi Louis XV
accepta de signer le document qui lui fut présenté.

Par la suite, sans que 'on puisse dire que cela ait été influen-
cé par le roi, 'acceptation romaine fut obtenue. Ce sont les
Congrégations ou Dicasteres du Secrétariat pontifical et du
Concile qui, en décembre de la méme année, avaient déja
préparé 'acceptation de la demande des Freres. Le Pape
'accepta a la date que nous connaissons, le 26 janvier.

Le roi et le Pape : a chaque négociation, il y avait eu un mo-
ment ot I'on cherchait a obtenir la reconnaissance A pour
garantir la reconnaissance B, qui semblait finalement plus
intéressante. Ainsi, ils pensaient parfois que I'obtention
des Lettres patentes faciliteraient celle de la Bulle et par-
fois que I'obtention de la Bulle faciliterait celle des Lettres
patentes. En réalité, 'une ou l'autre leur suffisait : 'autre
viendrait d’elle-méme, en temps voulu.

C’est 'histoire. Aujourd’hui, trois siecles plus tard, il est im-
portant de prendre conscience des implications de ce fait.



Présentation 15

En effet, le fait que ces deux reconnaissances supposent
'acceptation sociale d'une institution religieuse signi-
fie que certains traits de sa définition peuvent avoir une
forme civile et une portée religieuse, et vice versa. Par
exemple, le fait que la profession des trois veeux monas-
tiques implique un statut économique, professionnel et
social spécifique.

Ce fut le cas d’Institutions telles que I'Institution lasal-
lienne. Nous comprenons ainsi, par exemple, que la sup-
pression de ces veeux par l'autorité civile impliquait la
suppression de toutes les Institutions définies a partir de
leur profession. Cela s’est produit en aolt 1792, pendant la
Révolution.

1726,1792 : il pourrait sembler qu'avec ces références, nous
faisons allusion a des questions relevant de ’Ancien Ré-
gime, qui ne nous concernent pas aujourd’hui, mais ce
n’est peut-étre pas le cas.

Par exemple : quel était le sens de ces veeux : conclure
un contrat de travail ou témoigner du royaume de Dieu ?
En conséquence, s’agissait-il d’'une consécration ou d’'un
contrat ? Etait-il possible d’exprimer autrement le lien
institutionnel et leur engagement social ? Et, en réfléchis-
sant a notre époque, comment auraient-ils exprimé au-
jourd’hui leur engagement envers I'école populaire et se
seraient-ils ainsi constitués en entité reconnue par la loi ?

Il s’avere donc que, trois siecles plus tard, cette Bulle offre
a I'Institution lasallienne un point de vue tres utile face
au défi de son avenir.



16 Présentation

Par exemple, nous ne pouvons évoquer la perplexité des
membres du dernier Chapitre général face au theme de
I’Association sans nous heurter a des questions telles que
celles que nous venons d’énoncer. Leur difficulté a y ré-
pondre était due a la difficile harmonisation des différents
modeles rencontrés lors de cette assemblée.

C’est pourquoi nous disons que la Bulle, en cette année
anniversaire, aide a s’'interroger d'une maniere nouvelle
tant sur l'identité de la communauté lasallienne que sur
celle de ses membres. Elle conduit peut-étre davantage
a poser la question qu'a y répondre, c’est vrai, mais elle
empéche de s’en tenir a des formules superficielles qui
ignorent I’histoire ou ne font simplement que se répéter.

La Bulle montrait le lien entre identité et réseau : d'une
part, elle reflétait la conviction des Freéres que sans ré-
seau I'identité de chaque école ne pourrait étre préservée ;
d’autre part, elle affirmait que sans l'identité de chaque
communauté, le réseau ne saurait exister. Le réseau et
l'identité se rendaient mutuellement possibles.

Tel était le contenu de la Bulle.

Ce nest pas une contribution négligeable, surtout si I'on
considere que la grande question du siecle dernier dans le
monde lasallien a été de définir lacommunauté. Et que cette
communauté, comme tant d’autres, se définit habituelle-
ment par les voeux (selon la théologie la plus courante).

C’est pourquoi nous devons rappeler des cette premiere
page un fait bien connu des premiers biographes lasalliens :
la premiere demande que les Freres ont adressée a Rome



Présentation 17

pour obtenir leur reconnaissance ne comprenait pas les
veeux religieux conventionnels. Elle mentionnait d’autres
veeux : l'obéissance et la stabilité dans le service éducatif
aux pauvres.

Il s’agissait de veeux, sans aucun doute. Mais de voeux
qui exprimaient I'engagement existentiel envers un pro-
jet chrétien auquel les membres de la communauté se
croyaient appelés par Dieu. Et cet appel et cet engagement
impliquaient logiquement un mode de vie concret.

De cette foi partagée qui animait leur engagement, nous
disons qu’elle définissait et définit encore aujourd’hui la
communauté lasallienne.

Et nous pouvons dire que, 300 ans apres cette Bulle, elle
a continué a se développer tout au long du siecle dernier
au sein de cette Institution. C’est ce que cette étude vise
a montrer.






Premiere partie :

Un siecle
de signes

19



20 Trois étapes dans I'’émergence d’'un nouveau modeéle

Trois etapes dans ’'emergence
d’un nouveau modeéle

Nous ouvrons cette étude en 1725, date de la Bulle, mais
I'Institution lasallienne était née pres de cinquante ans au-
paravant, comme nous 'avons également rappelé. Il est in-
dispensable de garder cela a I'esprit pour comprendre a la
fois son actualité et son évolution depuis plus de trois siecles.

Si nous regardons la période qui a précédé la Bulle, c’est
I'époque du mouvement que les historiens ont appelé la
Modernité. La Bulle est I'un de ses moments initiaux, en
ce qui concerne 'inclusion de la communauté lasallienne
dans la dynamique historique ouverte sous ce nom.

C’est pourquoi nous voyons son souvenir réapparaitre
lorsque cette grande période de I'histoire montre des
signes d’épuisement ou de transformation qui affecteront
nécessairement toutes ses créatures.

La communauté lasallienne est en effet née avec la mo-
dernité, dans le dernier tiers du XVII¢ siecle francais. La



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 21

Bulle le reconnaissait, sans utiliser, bien str, des catégo-
ries historiques qui ne sont apparues que bien plus tard.
Elle avait déja un siecle, 100 ans, lorsqu’elle a traversé la
grande épreuve de la Révolution. Elle a alors disparu, ou
presque, pendant une dizaine d’années, pour renaitre
grace aux nouvelles formes d’animation sociale qu’allait
créer la nouvelle administration.

Elle ne renaquit d’ailleurs pas seule. En effet, de nom-
breuses institutions virent le jour sur son modele, avec
les mémes objectifs et des structures similaires, ne diffé-
rant que par leur implantation géographique. L'énorme
développement du modele supposait pour les autres une
reconnaissance implicite de la garantie qu’elles offraient
face aux nouvelles réalités sociales.

On comprend facilement que la consolidation institution-
nelle au cours du nouveau siecle, le XIX¢, devait représenter
un défi important pour 'esprit qui I’avait animée au XVIII®,
Il s'avérait qu'un mouvement inspiré a la fois par 'Evangile
et par la société de '’Ancien Régime était désormais intégré
dans la conception bureacratique de la société bourgeoise.

C’est pourquoi nous acceptons aujourd’hui en toute séré-
nité la question du rapport entre la vie profonde de la com-
munauté lasallienne et ses différentes configurations histo-
riques et géographiques. Cela fut le cas non seulement dans
son pays d’origine, mais aussi dans le monde entier ou ce
modele bourgeois d’administration sociale s’est répandu.?

3 A partir de ces premiéres pages, nous jetons un pont vers le
début de la Deuxiéme partie de cette étude : I. Une institution dans
Uhistoire.



22 Trois étapes dans I'’émergence d’'un nouveau modeéle

Percevoir les « signes des temps »

Nous avons évoqué un moment de la Révolution francaise,
en 1792. Les Institutions religieuses consacrées a 'éduca-
tion ont connu une autre épreuve similaire. C’était a la fin
d'un autre siecle, au début du XXe siecle, et cela s’est re-
produit en France entre 1901 et 1905. Cela a touché toutes
les Institutions religieuses, sans exception : cela a com-
mencé par les ordres et les congrégations et s’est terminé
par la séparation de I'Eglise et de I'Etat.

Cette fois-ci, la crise eut une portée bien plus grande. Elle
éclata d’abord dans un endroit précis, dans un pays don-
né, mais elle se propagea rapidement a plusieurs autres.
Le caractere traumatisant des cinquante années qui sui-
virent rendit difficile d’en voir la portée. En raison méme
du caractere sanglant de nombreuses situations, elle fut
surtout considérée comme un martyre plutot que comme
un défi lancé par I'Histoire a I'Institution.

Aujourd’hui, nous pouvons considérer cette deuxieme
épreuve comme un échec. Tant pour cette Institution que
pour les différentes administrations des Etats. A l'issue de
ces terribles cinquante années, rien n’était plus comme
avant. Ni I'administration, ni les institutions sociales.

Partout, de nouvelles formes avaient vu le jour. Cela avait
été le cas dans les modeles scolaires, dans la conception de
’éducation, dans les ressources et dans la méthodologie.
La pensée et le langage avaient également changé. Aidés
par la dynamique de I'histoire et les bouleversements so-
ciaux, catalysés par le Concile, tous ces changements al-
laient devenir définitivement évidents entre 1960 et 1970.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 23

A partir de cette décennie, tout allait apparaitre différent.

Important : ce n’est pas le Concile qui a provoqué le chan-
gement. Dans le Concile, le monde a vu un signe majeur
que tout était différent et qu’il fallait examiner I'état réel
de la foi et de toutes les Institutions de la foi. C’était I'his-
toire, qui commencait par surprendre, puis submerger, et
enfin ouvrir la voie a une ére nouvelle.

Le mouvement venait de beaucoup plus loin. Il apparaitra
entre les lignes a plusieurs reprises tout au long de cette
étude.

Les savants avaient clairement identifié sa présence des
la fin du XIX® siecle. Ils pouvaient ainsi parler d'une gé-
nération de changement, symptome de I'épuisement du
modele précédent, ou simplement avant-garde d'une
nouvelle facon d’envisager la vie des peuples.* 1l suffit de
rappeler Léon XIII et ses encycliques sociales, soulignant
les modifications des sociétés ; 'entrée des partis et des
syndicats dans la configuration des organes sociaux ; la
radicalisation générale des options politiques ; et la nou-
velle orientation tant en philosophie qu’en esthétique et
en théologie.

La premiere moitié du XX siecle est en effet un exemple de
ce qui se passe lorsque la culture troque 1'éthique contre
'’économie. Ce changement implique que I'appartenance et
la communauté sont étouffées par la rentabilité et 'exploi-
tation. Dans ces cas, le progres se mesure généralement par

4 C’est la thése, par exemple, de Norman Stone, dans son ouvrage
La Europa transformada, 1878-1919, Siglo XX., 1985, p. 506.



24 Trois étapes dans I'’émergence d’'un nouveau modeéle

I'efficacité des organisations sociales, et pas nécessairement
par leur sens.® Logiquement, tout entre en crise.

Ce mouvement ou ce processus de changement allait
conduire a de nouvelles guerres et a de nouveaux modes
politiques. Il allait faire sombrer les anciens systemes éco-
nomiques et obliger a tout repenser. A I'aube des années
50, il finirait par proposer un nouvel ordre mondial, tant
sur le plan politique que commercial.® Le monde avait be-
soin d’'un autre modéle.

C’est ainsi que le Concile est né, a cette époque. Comme
I'une des manifestations du nouvel ordre, peut-étre la plus
significative et la plus importante, justifiant d’autres ma-
nifestations et en provoquant beaucoup d’autres. A sa lu-
miére, toute I'Eglise allait s’engager dans une voie différente.

Tout serait marqué par le principe que nous avons évo-
qué : les origines, la foi initiale. Le chemin consisterait et
consiste a mettre en parallele la foi qui a fondé les institu-
tions avec celle qui les avait maintenues et les maintient.
Plus concretement : considérer les réalisations profession-
nelles, les structures au service de 'Eglise et de la société,
en dialogue avec celles des siecles passés et leur évolution.

5 Rubem AlvesI'illustrait par la comparaison entre les dinosaures
et les libellules, contemporains il y a trés longtemps, les uns
aujourd’hui disparus, les autres toujours vivants. Cf. son
ouvrage Hijos del mafiana, Sigueme, 1976, p. 231.

6 Nous faisons référence au mouvement qui va des accords de
Bretton Woods a la Déclaration des droits de 'homme, 1944-
1948. C’est dans cet espace que sont nés la Banque mondiale, le
FMI et le GATT.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 25

Il s’agissait, exactement, de soumettre toutes nos formes
a un audit a la maniere des principes de Lavoisier sur la
matiere et la conservation de I'énergie. Il s’agissait de re-
trouver 'esprit de ce qu'on a appelé le charisme fondateur,
de vérifier ses présences présumeées, d’examiner les nou-
veautés et les transformations possibles.

Trois attitudes, trois moments

Dans ce processus, un nouveau facteur devait logique-
ment apparaitre : la reconfiguration du groupe éducatif,
en particulier la relation entre le « consacré » et le « laic »
au service du méme projet.” Son émergence s’est déroulée
en trois phases, clairement présentes dans l'itinéraire la-
sallien du XXe siecle.

La premiere est le rejet. La communauté lasallienne ne peut
accepter la présence du non-religieux dans son école : les
dimensions de I'une et de I'autre coincidant, il n’est pas lo-
gique d’admettre dans I'une quelqu’'un qui ne peut étre ad-
mis dans l'autre. A la place, un comportement rigoureux et
austere est proposé aux anciens membres du groupe.

C’est clairement le ton des 50 premieres années du XX¢
siecle lasallien. C’est pourquoi nous les qualifions de Res-
tauration.

7 Ce jeu « sacré/profane » est au ccoeur de notre étude et
réapparaitra logiquement dans les derniéres pages de notre
étude, dans la deuxiéme partie.



26 Trois étapes dans I'’émergence d’'un nouveau modeéle

La deuxieme phase est 'admission des laics dans le travail
de I’école. Au milieu du XX¢ siecle, I’éducation connait une
expansion sans précédent, avec l'inclusion d'une série de
spécialisations auxquelles la communauté initiale ne peut
répondre, de sorte que les laics sont acceptés. Lexpérience
montrera cependant que, malgré la bonne volonté insti-
tutionnelle, les laics sont accueillis davantage comme des
travailleurs que comme des collaborateurs partageant le
meéme esprit.

Cela s’inscrit aussi clairement dans la période allant du
Concile au Chapitre lasallien de 1993. C’est une autre
époque : le Renouveau.

La troisieme est I'admission du laic dans la communau-
té lasallienne. Dans ce cas, un facteur nouveau et tres si-
gnificatif apparait : I'intérét du laic a participer a l'esprit
de la communauté lasallienne. Cela affecte logiquement
la définition de cette communauté, exclusive aux Freéres
jusqu’alors, et provoque une grande confusion, suivie soit
d’espoir, soit de désenchantement.

Cela s’annongait depuis les années 70 dans plusieurs sec-
teurs et avait tout envahi depuis 2000. Clairement : c’est
le temps de la Refondation.

Dans ce parcours général, il existe des espaces du monde
lasallien ot les trois étapes se sont succédé ; dans d’autres,
on n'est pas encore arrivé a la deuxieme ou a la troisieme;;
et il y en a ot on est arrivé a la deuxieme, voire a la troi-
sieme, sans avoir vécu les précédentes. Ce phénomene est
tres important pour comprendre les relations entre les dif-
férents secteurs.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 27

Il en a été ainsi, il en est ainsi. Et, en raison de son impor-
tance, cela doit signifier quelque chose.

Ce processus a entrainé une transformation totale de la
communauté lasallienne. Peut-étre devrions-nous méme
dire que nous ne sommes pas face a une modification de
la formule précédente, mais a sa disparition. Insensible-
ment, ce qui était autrefois une Communauté est devenu
une Organisation. C’est pourquoi il est parfois si difficile,
voire impossible, d’atteindre la troisieme phase du proces-
sus que nous venons d’évoquer.

Si les origines lasalliennes — comme celles de toutes les
Institutions religieuses nées dans la modernité pour le
ministere de I'éducation —, si toutes les congrégations
sont nées comme une communauté de communautés ca-
pables d’animer les écoles, il se peut maintenant qu’elles
n’existent plus, qu’elles aient disparu, absorbées par 1'or-
ganisation éducative.

C’est pourquoi nous disons que tout dépend de la possibi-
lité d’atteindre la troisieme phase, sinon la transformation
ne dépasse pas la deuxieme. Si la troisieme phase n’est pas
atteinte, compte tenu également de ’age moyen, nous de-
vons affirmer qu’il ne reste plus qu'une génération. Dans
ce cas, nos institutions, qui sont nées avec la modernité,
mourront avec elle.

Dans l'autre cas, si la troisieme phase est atteinte, nous
vivrons la véritable transformation de I'énergie : nous se-
rons passés d'une communauté a une autre, dans un pro-



28 Trois étapes dans I'’émergence d’'un nouveau modeéle

cessus de refondation et toujours dans le cadre du méme
dessein.?

Il est évident que nous ne prétendons en aucun cas ré-
soudre ce dilemme des cette premiere page. Tout d’abord,
parce qu’il faut étayer avec beaucoup de soin la possibilité
méme de la troisieme phase. C’est, une fois encore, le défi
de la Bulle: la fidélité et la continuité de ce qui a été établi.

En effet, il ne suffit pas de considérations de bonne vo-
lonté, d'un accueil mutuel fondé davantage sur I’agréable
des relations que sur leur vérité. L'agréable, la satisfaction
peut-étre d'un travail bien fait, ne suffisent pas a résoudre
la question de la compatibilité de deux identités qui, pen-
dant des siecles, ont été séparées, voire opposées.

Dans la communauté lasallienne, comme dans toute autre
communauté, il y a deux identités a définir : nous et moi,
pluriel et singulier. Et elles doivent étre résolues simultané-
ment, c’est-a-dire en arrivant a une définition commune,
comme dans toute autre communauté. On est autant ce a
quoi on appartient, et vice versa. Cela n’annule ni la com-
munauté, ni la personne : cela les amene a se définir mu-
tuellement. La communauté n’est pas une somme, et les
personnes ne sont pas des numéros. Nous le savons tous.

8 Il s’agit certainement du méme processus que celui décrit par
Joan Chittister dans The way we were, A story of conversion and
renewal, New York, 2005. Dans son cas, il s’agit d'un récit tres
local et personnel, mais sa dynamique est trés proche de celle
de n’importe quelle institution. Comme celle des Lasalliens,
dans ce cas précis.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 29

Et il y a une autre raison de ne pas précipiter la réponse :
le risque de faire de l'instinct de survie un guide pour
'avenir.

Dans ce cas non plus, la bonne volonté ne suffit pas, car
elle peut tres bien fausser tout le discours en habillant
d’espérance le désespoir. Dans la communauté lasallienne,
comme dans toute autre communauté, on tombe a un mo-
ment ou a un autre dans cette déformation des faits.

Dans ce cas, I'alternative consiste généralement a les cla-
rifier ou a disparaitre.

Et un avertissement : le langage, qui peut étre un piége

Dans cette réflexion sur I'histoire des formes d'une insti-
tution, il faut inclure la question du langage de cette ins-
titution. C’est peut-étre la plus importante de ses formes.

La conjoncture sociale ou historique influence la configu-
ration physique ou matérielle des gestes de cette foi et de
cette énergie initiale ; elle affecte également la pensée et
les codes linguistiques qui expriment ces formes.

Le langage est I'une des formes historiques de la foi et
de I'énergie qui animent les institutions. C’est pourquoi
le langage est également affecté par le processus de cette
loi physique : a un moment donné, il apparait, puis a un
autre, il se transforme. A un moment donné, il répond et
s’adapte au projet, puis a un autre, il devient creux, méme
s'il peut continuer a étre utilisé au sein de 'institution
sans servir a rien.



30 Trois étapes dans I'’émergence d’'un nouveau modeéle

Le langage est souvent I'une des formes les plus récalci-
trantes au changement ou a la transformation des formes
institutionnelles. Cela s’explique par le fait que souvent,
les gens ne le percoivent pas ainsi ; ils ne se rendent pas
compte que le langage change aussi, tout comme les ins-
titutions. Au contraire, ils pensent que le langage peut
rester figé pour toujours, parfaitement valable dans des
formules héritées d’époques antérieures.

C’est pourquoi nous disons que sa relation avec les pro-
cessus historiques ou sociaux est souvent inconsciente,
imperceptible. Souvent, les institutions comprennent
qu’elles doivent changer leurs formes physiques, mais pas
autant leur langage, leur discours théorique.

Il peut ainsi arriver qu'une institution se crée en phase
avec les transformations de I'histoire parce qu’elle trans-
forme ses installations, mais qu’elle reste néanmoins an-
crée ou prisonniere de son propre langage. Dans ces cas-1a,
le langage, qui était autrefois pensée, devient idéologie.

Lorsque cela se produit, I'énergie initiale n’a pas disparu.
Elle a seulement transformé son aspect, elle s’est évadée,
elle anime d’autres situations et donne lieu a un vocabu-
laire institutionnel apparemment inconnu.

* kK kK * kK kK EEE T EEE T

Pour commencer par une référence précise, nous ouvrons
cette histoire en 1904 : le 7 juillet, les Fréres des Ecoles
chrétiennes ont été bannis de leur terre natale. Nous
sommes en France et le gouvernement général de I'Insti-
tut lasallien réside encore a Paris.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 31

Premiére éetape :
restaurer

.. Il 1l est important de procéder a une réorga-
nisation religieuse de nos écoles : a) par I'éli-
mination urgente de I'élément féminin, utilisé
dans certains endroits en raison des circons-
tances de la guerre ; b) par la réduction pro-
gressive de I'élément civil, les Supérieurs ne de-
vant consentir a aucune ouverture de nouvelles
écoles qui entrainerait une augmentation de ce
personnel dans le District ; ¢) en révisant les
horaires scolaires, afin d’alléger le travail des
Fréres dans tous les types d’écoles, en particu-
lier dans les internats, et leur donner ainsi la
possibilité de satisfaire les exigences de leur vie
religieuse et professionnelle.

1946. Chapitre général.®

Circulaire 318 (16/7/46) Résultats du Chapitre Général, p. 90.
La proposition de la Commission au Chapitre comportait
une nuance significative et intéressante : elle parlait
d’« élimination urgente » en ce qui concerne le personnel
féminin, et d’« élimination prudente » en ce qui concerne
I'élément civil, c’est-a-dire masculin (AMG, dactylographié).
De 1956 : « 5. Que le choix des maitres laics soit tel qu’il n’engage que
d’authentiques chrétiens, pouvant devenir de vrais collaborateurs
a notre mission d’Eglise. 6. Que la cloture de la communauté soit
respectée par nos professeurs laics et que, dans l'emploi du personnel
enseignant féminin, réduit au minimum, soient observées les régles
de la prudence » Circulaires 318 (pour 1946) et 354 (pour 1956).



32 Premier moment : restaurer

Au cours de la période que nous étudions, cette premiere
période est clairement délimitée par la présence de la Bulle
dans la documentation lasallienne.

On peut ainsi fixer chronologiquement, entre 1903 et 1950 :
d’abord, une Circulaire sur la Bulle, puis son inclusion en
prologue dans la nouvelle édition des Regles.

Au cours de cette période, outre deux guerres mondiales,
nous assistons a I’émergence des fascismes, les crises éco-
nomiques vers 1930 et a trois drames lasalliens : leur ex-
pulsion de France et les persécutions au Mexique et en
Espagne. Ces derniers drames ne sont pas exclusifs aux
lasalliens, bien sir, mais touchent toutes les Institutions
de I'Eglise.

Une période difficile, marquée par une grande confusion.

Nous développons cela en trois étapes :

1. Deux Circulaires et un Prologue : la présence de la
Bulle comme critere d’orientation, direct ou implicite,

dans les moments de perplexité.

2. Les événements de 1904 : la conscience de l'identité
lasallienne face a la suppression en France.

3. Un demi-siecle plus tard, a nouveau les Régles : le mo-
ment final de la Restauration, apres la Seconde Guerre
mondiale.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 33

1. Deux Circulaires et un Prologue

Nous parlons de deux, mais nous pourrions dire trois Cir-
culaires, voire quatre.

En effet, des le 14 janvier 1825, le Frere Guillaume-de-Jésus,
Supérieur général, avait écrit une charmante Circulaire rap-
pelant a toutes les communautés le centenaire de la Bulle.

Elle compte quatre pages. Dans celles-ci, le Supérieur,
plein de joie, évoque les désastres des jours de la Révolu-
tion et les compare a ceux que vit la génération suivante. Il
trouve des motifs de satisfaction et méme de fierté, pour-
rait-on dire, en voyant le nombre de nouvelles professions
religieuses et la demande d’écoles et de Freres qui jaillit de
toutes parts.

Il attribue cela a la régularité et le célebre a I'occasion de
I'anniversaire de I'approbation des Régles. Il considere en
effet la Bulle comme son approbation, la grande preuve
que I'Institut avait été reconnu. Les Régles en sont I’ame.

C’est pourquoi il invite toutes les communautés a accor-
der un jour de congé dans toutes les écoles' et a le consa-
crer a la priere, toute la journée, en action de grace et en
examen de régularité.

10 Le Supérieur général fait remarquer que, sil'avis de la circulaire
n’arrive pas a la date prévue (du 14 au 26 janvier, délai trop
court), le jour de congé et les célébrations qui s’ensuivent
doivent avoir lieu a une date proche.



34 Premier moment : restaurer

Il va sans dire que pour le Supérieur, il n'y a pas de place
pour l'’émergence de l'administration bourgeoise dans
les sociétés européennes, ni pour le développement des
connaissances de base dans la société, ni pour la promotion
du bien-étre des classes populaires. Tout cela releve d'une
analyse anachronique, qui ne sera possible que bien des
années plus tard. Et pourtant, c’est vrai, tout comme l'est
la bonne volonté des administrateurs sociaux de ’époque.

Le 19 février 1903, le Frere Gabriel-Marie envoyait une
autre Circulaire a I'Institut. Il s’agit de la numéro 119, in-
titulée Historique de la Bulle d’Approbation. Cette fois-ci, il
s’agit d’autre chose : nous passons de 4 a 62 pages, et I'ap-
proche est beaucoup plus solennelle.

Dans ce cas non plus, il n'y a ni la crise de la société bour-
geoise, ni la naissance de nouveaux modeles politiques, ni
I'acceptation ou le rejet de la participation sociale, ni le chan-
gement de la mentalité culturelle, ni I'instabilité sociale.

Nous sommes le 19 février : un mois plus tard, le 18 mars,
les Chambres rejetteront toutes les congrégations reli-
gieuses d’enseignement. Le Supérieur sait ce qui va se pas-
ser et signe la Circulaire. Il s’y préparait depuis longtemps.

Le sujet, comme on peut le supposer, est la dispense éven-
tuelle des voeux de plusieurs dizaines de milliers de reli-
gieux qui ne quitteront pas leur pays et conserveront leur
emploi d’éducateur dans une autre école ou peut-étre
dans la leur. Le Supérieur, tous les Supérieurs en réalité,
voyaient cela arriver. Pour sa part, le Frere Gabriel-Marie
rappelle la Bulle.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 35

Il n'y a ni féte, ni joie, ni invitation a la régularité. Dans
sa matérialité, c’est un texte délibérément intemporel. On
dirait qu’il est écrit davantage pour 'extérieur que pour
I'intérieur de la communauté lasallienne : pour que I'on
sache qui nous sommes.

Son intention est autre. Le Supérieur sait que la suppres-
sion imminente des congrégations n’affectera pas la com-
munauté lasallienne en raison de sa reconnaissance par-
ticuliere depuis I'’époque de Napoléon. Mais il sait aussi
que cette méme reconnaissance peut étre révoquée, ce qui
signifie que sa communauté devra également faire face a
un probleme qui lui est pour I'instant étranger.

Etil argue alors : aucun évéque n’a le pouvoir de dispenser
des voeux. C’est une prérogative réservée au Pape, sur pro-
position des Supérieurs. Que cela soit tres clair pour tous,
Freres, évéques et fondateurs d’écoles.

Une fois de plus, le rapport entre la loi de I'Etat et le
concept de la vie consacrée.

Au fond, c’est la méme chose que nous trouverons vingt
ans plus tard, le ler novembre 1924, dans la Circulaire 241
sur le deuxieme centenaire de la Bulle. Le Supérieur, cette
fois-ci, est le Frere Allais-Charles. Et elle compte 43 pages.

La Circulaire reprend, parfois mot pour mot, des para-
graphes et méme des pages de 1903, sur la genese et la ré-
ception de la Bulle. Elle ajoute deux themes : le respect
envers le Pape et quelques observations pratiques sur le
travail scolaire.



36 Premier moment : restaurer

La référence au Pape s’explique entre autres par le fait
qu'un an et demi auparavant, il était intervenu pour tran-
cher la question du latin, dans le contexte général des trai-
tés du Latran." Beaucoup au sein de I'Institut lasallien ont
eu du mal a 'accepter, déterminés a maintenir un modele
d’école primaire et secondaire hérité des origines.

Les commentaires concrets sont au nombre de trois. Ils
concernent d’abord l'esprit de I'Institut, tel qu’il peut étre
compris a partir du patronage et de la dévotion a saint
Joseph et a 'Enfant Jésus ; ensuite, le theme de I'enseigne-
ment gratuit ; et enfin, le soin apporté au cours de religion.

En accord avec tout cela, il propose la célébration d'une
neuvaine avant le 26 janvier suivant.

L'Institut retrouvera cette Circulaire 241 en 1950, dans
un volume de 384 pages intitulé Régularité et Sainteté.?
Par rapport a ce qui a été présenté en 1924, cette édition
ajoute une lettre de Pie XI au Supérieur et a I'Institut, a
I'occasion de I'anniversaire de la Bulle, un mois apres la
publication de la Circulaire.

Dans I’ensemble, I'orientation de la Circulaire n’est pas les
veeux, mais la Reégle, de sorte que le volume rassemble onze
autres Circulaires de I'Institut sur ce sujet. Pour notre
étude, cette collection est importante car en 1947, la nou-

11 Pour s’orienter sur ce sujet, cf. H. Henri Bédel, dans le
quatrieme volume de son Initiation a [Ihistoire de UInstitut,
(Etudes lasalliennes 11, Rome, 2006), chap. 4.

12 Publié a la Procure Générale, Paris.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 37

velle édition de la Régle était parvenue aux communautés
avec la Bulle en prologue.

Comme on peut le constater, au cours de ce demi-siecle,
la Bulle est d’abord interprétée a partir des veeux, puis
a partir de la Reégle. Il est frappant de constater qu'aucun
de ces deux themes n’apparaissait lorsque les Fréres ont
présenté au tribunal de Rome leur portrait, le reglement
de leur vie. Ni les voeux (la « triade »), qui ont été inclus
a la suggestion de Rome pour faciliter I'approbation, ni la
Régle, qui avait été présentée sous la forme d'une vingtaine
de themes et qui a abouti a un bloc de dix-huit.”®

13 Cf. H. Maurice-Auguste, Les Fréres.., Cahiers lasalliens 11, pp.
138-148.



38 Premier moment : restaurer

2. Dans les evenements de 1904

Cette présence de la Bulle a I'horizon de I'Institut montre
que se référer au début du XX¢ siecle n’est pas aller trop
loin pour étudier le présent et I'avenir immédiat de I'Tnsti-
tution lasallienne. C’est a cette époque que les conditions
du jeu mission-consécration-communauté ont été fixées
pour un siecle.

C’est a cette époque que nous trouvons une lumiere tres pré-
cise pour comprendre a la fois 'identité du Frere et le déve-
loppement de notre theme tout au long du siecle qui s’ouvre.
Il manque certes de nombreux éléments, car le monde et les
consciences ont évolué, mais cette lumiere continue d’abri-
ter et de donner un sens a ce que nous vivons aujourd’hui.

La suppression de la Congrégation des Fréres des Ecoles
Chrétiennes en juillet 1904 a complété celle de toutes les
autres au cours de I’année précédente, 1903, en tant qu'As-
sociations non reconnues par la loi.

Comme nous l'avons dit, ce n’était pas la premiere fois et
beaucoup se sont sentis poussés a s’en souvenir." Cela sup-
posait de mettre en parallele deux conjonctures, sans que
le siecle écoulé n’ait apporté aucun changement dans leur
appréciation du fait méme de la suppression. Cela s’était
produit en aofit 1792. A 1'époque, comme en 1904, I'argu-
mentation des législateurs dénongait : il y avait quelque
chose dans les statuts de la Congrégation qui heurtait la
nature de la société, au point de la rendre inadmissible.

14 A ce sujet, cf. Georges Rigault, Les Temps de la sécularisation,
1904-1914, Rome, 1991, p. 307.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 39

Au temps de la Révolution, les veeux constituaient 1'obs-
tacle, car ils étaient incompatibles avec le slogan révolu-
tionnaire de liberté et de droits du citoyen. En 1904, le su-
jet revenait, mais de maniere peut-étre plus complete : si
une institution professe le renoncement a ce monde (les
veeux), elle ne peut étre reconnue comme légitime pour
éduquer les enfants de ce monde.

C’est la le theme et la premiere des deux forces principales
qui configurent I'attitude de l'institution lasallienne face
a l'avenir : la société, par le biais de son administration,
estime qu'il existe une incompatibilité entre la consécra-
tion religieuse et le ministere éducatif.’> Nous aborderons
ensuite la seconde force, la foi, exprimée dans la lettre de
saint Pie X, mais pour l'instant, nous nous concentrons
sur la premiere : tant en 1904 qu’en 1792, il existe un fossé
entre le credo défendu par la communauté lasallienne et
celui de la République. Peut-étre méme une opposition.

Il nous semble aujourd’hui évident qu'outre ce type d’ap-
proche, théorique ou doctrinale, il en existait d’autres,
beaucoup plus basses, compétitives et méme écono-
miques.'® Le réseau éducatif des congrégations religieuses

15 Il n'est pas inutile de rappeler ici I'ouvrage d’Adolf Harnack,
Das Monchtum, seine Ideale und seine Geschichte, publié des 1881
et réédité cinq fois en allemand au cours des vingt années
suivantes. Il devait exister d’autres ouvrages sur le sujet, mais
celui-ci, écrit par un théologien aussi important et controversé,
suffit a catalyser 'interprétation sociale de la relation entre la
consécration religieuse et le ministere éducatif.

16 Ce sujet a été étudié par le Frere Robert Tronchot, Les Temps
de la sécularisation, 1904-1914, La Liquidation des biens de la
Congrégation des Fréres des Ecoles Chrétiennes, Rome, 1991, p. 272.



40 Premier moment : restaurer

avait uneimportance et un volume extraordinaires. Il avait
également une grande qualité, comme on a pu le constater
lors des distinctions obtenues a I'Exposition universelle de
Paris en 1900.7 Et il était extrémement convoité, a plu-
sieurs égards.

Dans cet essai, nous ne nous intéressons qu'a un seul as-
pect, celui théorique de l'identité, tout en reconnaissant
I'influence des autres aspects sur celui-ci. Nous compre-
nons ainsi, par exemple, que la conscience que 'on en
avait dépendait clairement de celle que I'on avait a I'égard
de tout le reste, tant sur le plan social que politique. 1l
était impossible, par exemple, d’atteindre une objectivité
suffisante lorsque les jeunes Freres, affectés comme tous
les autres jeunes francais au service militaire, devaient ac-
complir non pas un an, comme leurs camarades de I’ensei-
gnement public, mais trois."”®

Il est donc inimaginable qu'ils aient pu garder suffisam-
ment de sérénité au milieu des diatribes contre la ITI* Répu-
blique, alors que I'Eglise de France avait refusé d’accepter

17 Recueillis dans la Circulaire 96, du 2 octobre 1900. Selon les mots
du Frere Nicolas Capelle, se référant a la derniére décennie du
XIXe siecle : « Au cours de ces années, I'activité pédagogique
fut débordante et atteignit son apogée lors de I'Exposition
universelle de 1900, au cours de laquelle le jury décerna a
I'Institut plus de 60 récompenses, dont quatre « Grands Prix »,
14 médailles d’or et 21 médailles d’argent. » Cf. L'Institut religieux
d’éducation catholique Les Fréres des Ecoles chrétiennes au XX siécle,
p- 1L

18 Cf. Bedel, H., Initiation..., XIX*-XX¢ siécles (1875-1928), p. 3L
Rigault, G., Histoire Générale..., tome 7, 216-220.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 41

les appels du Pape a se rallier (ralliement)®® aux formes de
gestion sociale de la République. Ce furent deux, voire trois
décennies — entre 1880 et 1910 — de graves bouleversements
dans la vie institutionnelle. A son apogée, la séparation de
I'Eglise et de I'Etat, au début du mois de décembre 1905.

On imagine aisément, cette méme année, 'atmosphere qui
régnait au Chapitre général a Lembecq.?® Il dura deux se-
maines et demie, pendant la deuxieme quinzaine de mai.
En moins d'un an, 800 écoles avaient fermé ou étaient sur le
point de fermer. Cela devait toucher 3 000 ou 4 000 Freres,
dont beaucoup hésitaient entre partir a I'étranger, quitter
I'Institut ou se séculariser en apparence. Des jours terribles.

Une consultation a Rome et la réponse du Pape
Ces dernieres possibilités ont précisément été a I'origine de

la consultation que le Frere Assistant Louis de Poissy avait
adressée au Pape Pie X, a Rome : ils avaient besoin de savoir

19 Léon XIII tenta d’encourager les catholiques frangais a collaborer
avec la République, mais sans succes. Il invita a un ralliement,
c'est-a-dire a la rencontre et a l'acceptation du systéme de
gouvernement. Il le proposa d’abord dans I'encyclique Nobilissima
Gallorum gens (1884), puis huit ans plus tard, directement en
francais, dans Au milieu des sollicitudes (1892). Cela ne fut pas
possible. A tort ou a raison, la majorité des catholiques francais
ont compris que I'esprit de cette République était antichrétien.

20 Face aux événements qui suivirent juillet 1904, les Supérieurs
tenterent d’installer le gouvernement de I'Institut dans des lieux
étrangers proches des frontiéres de la France. Ainsi, en Belgique, a
Lembecq-lez-Hal, ils achetérent un chdteau, ou le Supérieur finit
par résider et ou plusieurs groupes de formation s’installérent.
C’est 1a que se tinrent les Chapitres généraux suivants.



42 Premier moment : restaurer

quelle position adopter concernant les dispenses de voeux,
si les évéques locaux pouvaient intervenir ou si cela relevait
exclusivement de I'organisme romain. C’était une question
grave, tres grave, avec des implications spirituelles, insti-
tutionnelles et économiques. Les évéques locaux, afin de
maintenir les écoles dans leur diocese, estimaient qu’il leur
appartenait d’accorder la dispense des voeux ou d’accepter
la sécularisation apparente de leurs enseignants.”

La réponse allait catalyser la conscience des Supérieurs,
du Chapitre et de tous les Freres. Plus d'un siecle plus
tard, elle nous aide a interpréter tout cela avec certitude.

Le Pape avait répondu le 23 avril, un peu moins d’'un mois
avant le Chapitre, réservant a Rome toute la question des
dispenses.? En soi, ¢’était une réponse prévisible puisqu’il
s’agissait d'une Institution de droit pontifical, et c’est
pourquoi elle ne motiverait pas que nous y fassions réfé-
rence. Ce qui nous importe, c’est sa justification.

C’est la deuxieme des deux grandes forces qui marquent
I'espace de la communauté lasallienne. La premiere,
exprimée dans la loi de juillet 1904, formule la légalité

21 Cf. Rigault, G., Les temps... Le texte de la réponse du Pape,
pp. 176-177. Dans les AMG, DD 284. Pour dépasser le caractére
intime de ces réflexions et les replacer dans le contexte de
I’Eglise francaise et de ses institutions, cf,, entre autres,
André Lanfrey, Sécularisation, séparation et guerre scolaire (les
catholiques frangais et l'école, 1901-1904), Cerf, Paris, 2003, p. 639
et Christian Sorrel, La République contre les Congrégations (histoire
d’une passion frangaise, 1899-1904), Cerf, Paris, 2003, p. 265.

22 Il s’agit de la lettre intitulée Quum propediem ; voir https:/[www.
vatican.va.


https://www.vatican.va
https://www.vatican.va

D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 43

civile, extérieure. Uautre, la 1égalité canonique, définit son
intérieur. Entre les deux se trouvent les limites de la com-
munauté lasallienne.

Un mois avant la réponse du Pape, la discussion du projet
de loi sur la séparation de I'Eglise et de I'Etat avait com-
mencé a la Chambre des députés (elle s’acheverait en dé-
cembre de la méme année, 1905). Et le mois suivant, en
mai, le Chapitre était convoqué, moins d’'un an apres la
suppression de I'Institut dans I'’éducation en France. Dans
ce contexte, il convient de rappeler la lettre du Pape, voire
de la lire dans son intégralité.

Breve, quelques pages, six paragraphes, elle commence par
assurer son affection aux Freres et déplorer le climat « de
guerre » contre 'Eglise et en particulier contre ceux qui,
comme eux, avaient si bien servi leur pays. Il sait ce qui se
passe et leur souhaite et leur demande d’étre forts et de
respecter leurs Régles autant que les temps le permettent.
Et il ajoute (c’est le troisieme paragraphe) :

Mais ce que nous ne voulons en aucun cas, c’est que par-
mi vous et dans les Instituts semblables au votre, qui ont
pour objectif I’éducation des enfants, s’'introduise I'opinion
(que nous savons se répandre) selon laquelle vous devriez
donner la priorité a 'éducation des enfants et seulement



44 Premier moment : restaurer

en second lieu a la profession religieuse, sous prétexte que
I'esprit et les besoins de notre époque 'exigent ainsi.®

Dans les deux paragraphes, précédent et suivant, qui
nuancent ces affirmations, le Pape reconnait qu’il faut
parfois céder, corriger ou modifier les comportements,
« autant que possible », « autant que les temps 'exigent ».
Et ce sont la des nuances importantes, car elles empéchent
les interprétations maximalistes du principe invoqueé.

Mais le principe est la : il s’agit du reflet de la doctrine
scolastique des deux fins, appliquée aux institutions de
vie apostolique.? Deux fins : une chose est la sanctifica-
tion propre de la personne engagée, une autre est son en-
gagement et ses destinataires. Le Pape souligne que cette
seconde fin n’est pas prioritaire par rapport a la premiere ;
au contraire, la sanctification est prioritaire par rapport a
I'engagement. Il n'y a pas de place pour une synthese dans
laquelle I'une et 'autre s’encouragent mutuellement. Elles
sont juxtaposées.

23 « Omnino nolimus, apud vos ceterosque vestri similes, quorum
religiosum munus est erudire adulescentulos, ea quam pervulgari
audimus, quidquam valeat opinio, institutioni puerili primas vobis
dandas esse, religiosae professioni secundas ; idque aetatis huius
ingenio et necessitatibus postulari ».

24 Référence dans la Summa Theologiae, de Saint Thomas, II-
IT, q. 188. Quoi qu'il en soit, le Pape laisse la porte ouverte a
divers arrangements possibles : « etsi enim his tantis malis,
quae premunt, quoad potest, medendum est, proptereaque in multis
rebus cedendum tempori, non eatenus tamen descendendum, ut de
sanctissimorum institutorum dignitate atque adeo de ipso doctrinae
sacrae patrimonio quid decedat ».



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 45

Et nous pensons immédiatement au comportement du Fon-
dateur, déterminé a ce que les Freres ne prononcent pas de
veeux religieux, nisolennels nisimples. Il en va de méme pour
le Frere Timothée et sa premiére communauté, lorsqu’ils ont
envoyé a Rome leur synthese institutionnelle : comme nous
'avons rappelé, ils n'avaient pas inclus les veeux, qu'ils ne
pronongcaient pas et ne comptaient pas prononcer.

Le texte du Pape poursuit, dans son cinquieme paragraphe :

C’est pourquoi il est bien établi, en ce qui vous concerne,
que la vie religieuse est de loin supérieure a la vie com-
mune des fideles et que, si vous étes en principe liés a
votre prochain par le devoir d’enseigner, les liens qui vous
enchainent a Dieu sont beaucoup plus forts.®

Cette fois-ci, il ne s’agit pas du discours des deux fins, mais
de celui de 'excellence de la vie religieuse par rapport a la
vie « commune ». Plus précisément, « bien supérieure »
(longe vitae communi praestare).

En dessous, on retrouve le discours scolastique qui distingue
désormais entre les préceptes et les conseils évangéliques.
Les premiers concernent tout le monde ; les seconds, ceux
qui aspirent a la perfection. De 13, la conclusion est claire :
ceux qui aspirent a la perfection sont au-dessus des autres.
Maintenant, si 'on fait abstraction du fait que les conseils

25 Le texte latin disait : « itaque in vestra causa illud maneat, religiosae
vitae genus longe communi vitae praestare ; atque, si magno obstricti
estis erga proximos officio docendi, multo maiora esse vincula, quibus
Deo obligamini ». Méme s'il est question de « vincula », il est
frappant de traduire le verbe « obligare » par « enchainer » et de le
présenter ainsi aux Freres en général et au Chapitre en particulier.



46 Premier moment : restaurer

évangéliques ne sont’apanage de personne, mais s’adressent
a tous comme les préceptes, si I'on cherche ot se trouve la
racine de cet avantage présumé, on constate que sa valeur
est directement fonction du renoncement, du sacrifice. Plus
le sacrifice est grand, plus I'excellence est grande.?

Il reste seulement une nuance : tel qu'il est presenté au
Chapitre, le document parle de la communauté des Freres
comme d'une Congrégation, d'un Ordre et d'un Institut.
Il commence par « votre Congrégation », puis vient « les
Régles de votre Institut », et plus loin « les Régles de votre
Ordre ». Nous devons supposer que, venant de Rome, ré-
dacteur et traducteur comprenaient la portée des termes.

Cela nous laisse donc une question tres sérieuse : quelle
idée le rédacteur se fait-il de la nature de I'Institution a la-
quelle il adresse son écrit ? Et si son idée n’est pas tres pré-
cise, quelle est la valeur de ses considérations : la méme
que celle de sa qualification institutionnelle ?

La Constitution Conditae a Christo

Tout cela se passait en 1905 : quatre ou cinq ans aupa-
ravant, avec Conditae a Christo,” I'imprécision canonique

26 Ce serait le critere du CIC de 1917, voir c. 487.

27 Léon XIII, Constitution apostolique, 8.12.1900. Le texte est
disponible sur https://www.waticanva. Le 28.6.1901 suivront
les Normae, pour sa concrétisation. LEglise n’a pas su voir ce que
cela signifiait. C’est 'une des impressions tres claires que nous
laisse I'ouvrage monumental de C. Langlois, Le Catholicisme au
féminin, Les Congrégations francaises a Supérieure générale au XIX
siécle (Paris, Cerf, 1985, p. 776).


https://www.vatican.va

D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 47

de I'Institution lasallienne (et de beaucoup d’autres) avait
été mise en évidence. C’était le signe que quelque chose de
tres important n’allait pas. Le rappeler aide a comprendre
la lettre du nouveau Pape.

En effet, la Constitution indiquait que tous les membres
d’une Institution de ce type devaient professer, faire voeux ;
or, a cette époque, en décembre 1900, 13 ou 14 Freres sur 100
n’avaient pas prononcé de voeux et n’en avaient pas l'inten-
tion. On les appelait « novices employés ». En tant que tels,
ilsrestaient dansla communauté et, normalement, au cours
de leur vie, ils finissaient par prononcer les voeux ou quit-
taient la Communauté, mais ils ne se sentaient pas obligés
de les prononcer pour étre considérés comme membres.?®
Comment interpréter I'identité de ces religieux ?

Le tollé fut énorme et il incomba a Frere Louis de Poissy,
Assistant, de régler ce qui pouvait I'étre. Mais le message
était lancé : qu'est-ce qui définit les Freres ? Et comment
comprendre, cinqg ans plus tard, 'argumentation du docu-
ment papal ?

A cette époque — 1900, 1905 — ce sont des questions sans
réponse. Comme nous ne pouvons raisonnablement la de-
viner dans I'esprit des uns et des autres, et que la situation
est vécue par tous nous devons étre extrémement prudents
dans nos déductions. Il était en effet impossible de poser ces
questions sereinement dans le contexte de la derniere dé-

28 Cf. A ce sujet, la Note sur le statut votal des Fréres des Ecoles
Chrétiennes en France au « temps de la sécularisation », de M.
Sauvage dans Les Temps de la Sécularisation, 1904-1914, Notes et
Réflexions, Rome, 1991, pp. 127-156.



48 Premier moment : restaurer

cennie du XIX® siecle, au milieu du proces Dreyfus, de celui
du Frére Flamidien, de la Revue Gerson et du troisieme des
Quatre Evangiles de Zola.** Sans oublier la loi sur les Asso-
ciations de 1901 et son application pendant les deux années
suivantes. Sans oublier la distance prise par les lasalliens
par rapport aux autres religieux éducateurs.

Mais les questions étaient et sont toujours la. Qu'est-ce
qui définissait — et définit - les Freres ?

Oui, le contexte de Conditae a Christo est indispensable
pour comprendre le chemin du XX¢siecle pour toutes les
Institutions de vie consacrée. Nous devons probablement
reconnaitre que 1’époque n’était pas propice a cette prise
de conscience, tant dans les Congrégations visées par le
document que dans les instances ecclésiastiques respon-
sables de sa réglementation.

Le probleme auquel était confrontée la Constitution était
lirrégularité canonique de ces Institutions. Des milliers

29 Le proces Alfred Dreyfuss est bien connu ; il est cité ici en raison de la
position des Fréres a son encontre, aux cotés d’autres mouvements
clairement antisémites ; le Frere Flamidien était un membre de la
communauté lasallienne de Lille, accusé du viol et du meurtre d'un
éléve : le procés fut scandaleux pendant les six mois qu'il dura et se
termina par un verdict d'innocence faute de preuves ; la Revue Gerson
était une publication d'un groupe d’éducateurs religieux, Paris,
1895-1896, tres critiques a 'égard de leurs propres institutions ; le
troisiéme volet de la série Les Quatre Evangiles, de Zola, s'intitulait La
Vérité ; ce fut sa derniére ceuvre, car il ne termina pas le quatrieme
volume de la série et méme ce troisieme volet fut publié quelques
mois apres sa mort, en 1902 et 1903 ; nous le citons ici parce que son
argument est une réplique de la malheureuse affaire Flamidien, avec
une place importante accordée aux Fréres.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 49

de personnes consacraient leur vie dans un systeme ins-
titutionnel légalement inexistant. Elles vivaient dans des
structures non homologuées, fruit davantage de la conjonc-
ture et de la bonne foi que de la normalité juridique. Tout le
monde pouvait les reconnaitre, mais elles n’avaient pas leur
place devant la loi. Et pas seulement devant celle de I'Eglise,
mais aussi devant celle de la société en général.

C’était un panorama « effrapant », comme le qualifiait un
canoniste en 1902,*° en commentant cette Constitution.
Et il ne fait aucun doute que c’était le cas, que cela devait
I'étre, si l'on considérait la situation sans autre perspective.

En effet, si 'on considere le phénomene des congrégations re-
ligieuses au XIXe siecle du point de vue canonique, c'était le
chaos. Le canoniste avait tout a fait raison de se sentir dépas-
sé par la tache qui attendait I'Eglise. Tout au long de ce siécle
et au début du nouveau, si un groupe de chrétiens voulait
s’engager dans I'’éducation des classes populaires, de maniere

30 Pierre Bastien, bénédictin, présentant et commentant le texte
de la Constitution en 1902, disait : « ...la propagation presque
effrapante, dirais-je, des congrégations a veeux simples... ». Dans
Constitution Conditae a Christo, de Léon XIII, texte et commentaire,
Paris, Bruges, Rome, (1902), p. 102. Citation, p. 26.



50 Premier moment : restaurer

associative, communautaire, il n’avait d’autre choix que de
se constituer en communauté religieuse ou consacrée.?

Notons bien : il ne s’agissait pas de perpétuer le probleme de
'incompatibilité entre le renoncement au monde et 'enga-
gement dans la société. Il ne s’agissait pas non plus de sépa-
rer de fait la consécration ou la communauté de la mission
apostolique : on était une communauté consacrée pour étre
plus libre de s’engager, et non pour vivre dans un monastere.
On pouvait vivre avec un arriere-plan théologique pour le-
quel ces deux situations ne posaient pas de probleme.

De plus, et surtout, on ne se préoccupait pas de I'histoire.
Il n’était pas problématique d’oublier que le Moyen Age
était loin derriere et que maintenant, a 'aube du XIX¢
siecle, les peuples d’Europe entraient dans un mode de

31 Ces institutions étaient plus ou moins définies depuis au moins
Quamvis iusto, de Benoit XIV, en 1749. C’est la reconnaissance de
'ceuvre de Mary Ward, les Dames anglaises (comme on les appelait
du vivant de la fondatrice), désormais I'Institut de la Bienheureuse
Vierge Marie (IBVM). Son importance historique réside dans le
fait qu'il ne reconnait pas la fondatrice, mais I'institut fondé : il ne
pouvait en étre autrement, car tout — la fondation et la fondatrice
- avait été supprimé par Urbain VIII, un siecle auparavant,
du vivant de la fondatrice. Dorénavant, Quamvis iusto sera une
référence indiquant que quelque chose n’était pas tout a fait mar
en matiere de consécration religieuse et de vie apostolique.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 51

vie inconnu. Certes, Grégoire XVI, puis le Spllabus,** n'y
avaient pas beaucoup contribué.

Car si ce phénomene de I'engagement de milliers de jeunes
croyants partout en Europe avait été interprété comme
'émergence d’une nouvelle fagon d’étre chrétien, alors tout
aurait été différent. Il n'y aurait rien eu d’effrayant dans
tout cela, bien au contraire. Qu'y avait-il de plus encoura-
geant que cette jeunesse préte a s’engager pour I'Evangile ?

Mais ils ne pouvaient pas le voir, pas plus que le canoniste
qui commentait Conditae.

C’était 'avenir et ils le traitaient comme le passé. C’est
pourquoi ils devaient organiser un discours légitimiste,
clairement idéologique, a partir du vocabulaire médiéval
: la distinction entre préceptes et conseils, les deux fins de
la vie religieuse, le mépris du monde, I’équivalence entre
sacrifice et mérite, etc. C’est 1a le fond de la lettre du Pape

32 Pie IX, 1864. Si son prédécesseur, Grégoire XVI, s’était révélé
funeste pour le cheminement de I'Eglise vers la modernité, le
sien allait étre plutot négatif. Aprés un début de pontificat
d’un autre ordre, il revint a une attitude plutot de rejet. Sa
grande référence, le Syllabus, liste des erreurs de la modernité,
publié avec la Quanta cura, ne fut pas d’'une grande aide pour
l'orientation de 'Eglise au XIX¢ siecle.



52 Premier moment : restaurer

: un discours idéologique plutdt que I'incarnation du cha-
risme dans I'histoire.®

La situation allait conduire a la catastrophe de la suppres-
sion de ces institutions et, quelques mois plus tard, a la
rupture entre 'Eglise et 'Etat en France.

Oui, cette Circulaire 119 du 19 février 1903 avait beaucoup
de sens. Nous I'avons évoquée plus haut. Nous voyons ain-
si que I'absence d’occasion ou de motif pour I'envoyer a
I'Institut était plus apparente que réelle. Ils ne le disaient
pas, mais ils savaient pourquoi ils I'écrivaient.

Des trois Chapitres généraux
A partir de Conditae et de la lettre de Saint Pie X, il est plus fa-

cile d'imaginer non seulement le Chapitre de 1905, mais aus-
si les deux autres, 'antérieur de 1901 et le suivant de 19073*

33 Javier Elzo, dans son ouvrage Jovenes espatioles 2002 y vocacion
(publié dans Seminarios, vol. 50, 2004, p. 249), cite Gérard
Lachivert, secrétaire général de la Conférence des Supérieurs
majeurs des religieux de France, qui affirmait en décembre
2000 : « d’'une maniére générale, on peut parler d'une mort
certaine pour les familles religieuses apparues au XIX¢ siecle
a des fins éducatives, caritatives ou sanitaires ». Il ajoutait
également qu'il y avait eu « un essor inattendu des nouvelles
formes de vie consacrée ». Il s’exprimait ainsi a Lourdes, lors
d’une rencontre des Supérieures et Supérieurs majeurs des
ordres et congrégations religieux de France. O.c., p. 91.

34 Au cours de cette période, des chapitres généraux ont été
convoqués en 1894, 1897, 1901, 1905, 1907 et 1913.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 53

Celui de 1901 présente l'intérét particulier d’avoir été
convoqué pour réviser les Régles. En principe, il peut donc
étre considéré comme un moment privilégié de prise de
conscience pour I'ensemble de I'Institution lasallienne. A
voir ses résultats, cependant, il est clair que le point de
vue des législateurs était uniquement tourné vers le pas-
sé, c’est-a-dire que pour eux la seule lecture des deux dé-
cennies précédentes était celle du martyre.

Le passé et le présent immédiats n’étaient qu'une occasion
d’épreuves, de « guerres » (comme le dira bientot la lettre
de Saint Pie X), mais en aucun cas une situation de chan-
gement, de nouveauté historique. Nous comprenons donc
que le résultat ait été de reproduire aussi littéralement
que possible la version de 1717. Cela a ainsi couronné un
état de conscience tres clair qui durait depuis plus de 30
ans et qui avait conduit la question de la Régle a presque
tous les Chapitres généraux précédents. La réponse a tou-
jours été de restaurer, de revenir en arriere. Et nous la re-
trouverons 45 ans plus tard.

A cet égard, deux caractéristiques apparues dés 1875 re-
tiennent I'attention, car elles sont importantes du point
de vue de cette étude. La premiere : lors de cette Assem-
blée, nous lisons la question de I'opportunité pour I'Insti-
tut de se doter d'une sorte de « Tiers Ordre » : I'idée a été
reportée car elle n’était pas considérée comme suffisam-
ment mire, comme le note Bédel. La seconde : la ques-
tion des Freres qui restaient dans I'Institut sans veeux.
Elle n’a pas non plus progressé, sans doute par manque de
base pour I'étudier et y réagir.

35 Cf. Initiation... XIX-XX siécles, EL 11, p. 42.



54 Premier moment : restaurer

Nous ne pouvons oublier, face a ces deux questions, qu’en
1875, I'Institut n’avait toujours pas établi les scolasticats,
c’est-a-dire que la formation initiale des Freres laissait
clairement beaucoup a désirer. Ils devaient trainer tout
au long de leur vie un déficit notable dans leur capacité
a comprendre les « signes des temps » et a partager leur
réflexion avec des institutions similaires, de « I’enseigne-
ment libre » ou de 'administration « publique ». Les sco-
lasticats furent créés en 18823 et se sont tres vite répan-
dus dans tout I'Institut.

Le fait est que I'Institution lasallienne n’a pas su perce-
voir le grand signe que Léon XIII, par exemple, I'invitait
a considérer : I'élargissement de son champ d’apostolat,
qui aurait dd entrainer une modification de sa conception
institutionnelle. Il est vrai que dans certains lieux, il y eut

36 Le 6 janvier 1881, le Supérieur général, le Frére Irlide, en informe
I'Institut dans sa circulaire n° 21, Bonne année ; conséquences
du Ile Centenaire. 1l est tres significatif que l'institution des
scolasticats, en tant que formation supérieure ou de deuxiéme
degré, ait déja été établie par le Frére Agathon, Supérieur, a
la veille de la Révolution. Dans celui qui fut installé a Melun,
par exemple, le Frére Salomon collabora en tant que formateur.
Lors de la Restauration de I'Institut et tout au long du XIX¢
siécle, la formation se limita au noviciat. Avec la Circulaire,
deux cents ans apreés les débuts, on constate un bond qualitatif
dans la préparation professionnelle des Freres.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 55

des gestes magnifiques, d'une créativité remarquable.’
Mais les Chapitres successifs déterminerent qu’au-dela
du service rendu par ces ceuvres ou programmes, les in-
convénients de leur gestion, par rapport a l'ordre et aux
coutumes communautaires, importaient davantage.

Peut-étre leur nombre méme les rendait-il a ce moment-la
incapable de s’adapter aux changements de la vie et du
monde. IIs avaient besoin de toute leur énergie pour trouver
des moyens de survivre apres avoir été expulsés de I'école
publique et devoir maintenir un puissant réseau de centres
éducatifs, désormais sans financement municipal ni étatique.

Leur nombre et leur mémoire ne leur ont pas permis de
percevoir la distinction qui se dessinait a cette époque
entre organisation et communauté ou société et associa-
tion® (que nous retrouverons a plusieurs reprises au cours
de notre réflexion). Cela explique une étude des Reégles tou-
jours rétrospective, comme on le verra a nouveau dans la
tentative de 1901 et encore en 1946.

37 Dansle domaine de 'action sociale, citons également la création
du Syndicat des employés du commerce et de l'industrie, ceuvre du
Frere Hiéron, Paris, 1887. Cf. Bédel, EL 11, p. 48 et suivantes. En
1914, a Tenerife, ou les Fréres expulsés d’Alger venaient d’ouvrir
une école, ils firent de méme. Cette fois, le Frere s’appelait
Apollinaire. Les deux syndicats existent toujours a I'’heure ou
nous rédigeons cette note.

38 C’est la distinction que Ferdinand Tonnies a diffusée dans son
ouvrage Gemeinschaft und Gesellshaft, de 1887. Dans I’édition
espagnole que nous utilisons (Grenade, 2009), ces concepts
sont développés dans la premiére partie, pp. 5-68.



56 Premier moment : restaurer

En 1905 et 1907, compte tenu de la lettre du Pape, I'attitude
ne pouvait étre autre. Ce sont deux Chapitres tres faciles a
interpréter : la définition était claire, et la seule chose qui
leur incombait était I'étude de chaque situation, face a I'al-
ternative de la dissolution ou de I'expatriation. Etant donné
que, de plus, les sécularisés, réels ou apparents, ne pouvaient
en aucun cas participer aux Assemblées, le ton fut le méme.*

Dans 'ensemble, 'attitude de distanciation, qui se trans-
forme en suffisance et en autonomie suicidaires, inter-
pelle. Comme celui qui connait clairement son droit et qui

39 Pour le Chapitre de 1905, il n’était logiquement pas possible
d’appliquer un processus d’élection des délégués. Ils ont donc
choisi de convoquer les membres du Chapitre précédent,
celui de 1901. Sur cette liste figuraient six Capitulants
sécularisés : les organisateurs ont préféré qu'ils ne soient pas
présents. Ils justifient ainsi leur décision dans les proces-
verbaux : « en acceptant la sécularisation, ils se sont placés,
administrativement, en dehors de I'Institut » (AMG, Registre
des Chapitres généraux, 1905, Doss. 2). Pour le Chapitre suivant,
en 1907, il n’a pas non plus été possible d’organiser des élections.
La base est restée celle de 1901.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 57

sait que, s’il ne peut l'obtenir, c’est toujours a cause de la
méchanceté ou de la maladresse des autres.*

Il ne s’agit pas d'une attitude nouvelle. La seule nouveauté
réside dans le sentiment de sécurité qu’ils trouvent dans
le message du Pape, qui, en ce sens, nous aide beaucoup a
comprendre ce qui se passait.

Ils 'avaient déja montré en acceptant un traitement écono-
mique avec 'administration en marge des autres Congréga-
tions : ils ne se sentaient pas aussi touchés ou aussi proches
de l'effondrement que les autres face aux nouvelles condi-

40

Deux ans plus tard, lors du Chapitre de 1907, dans le but de
maintenir ou de retrouver la foi dans I'Institut, ils ont créé
une publication périodique intitulée Bulletin de I'Institut. C’est
ce qu'ils déclarent des le premier numéro. Au cours des 40
années suivantes, sa publication rendit un grand service en
maintenant 'esprit parmi les Freres, désormais répartis dans
le monde entier. En fait, aujourd’hui, il constitue avant tout
une source extraordinaire pour connaitre les situations, les
personnes et les lieux d’autrefois ; et, en outre, 'état d’esprit,
'esprit dans lequel tout cela était considéré, du moins dans la
direction du magazine. Peu a peu, et surtout apres la Seconde
Guerre mondiale, son ton est devenu plus élogieux, de sorte que
son manque d’autocritique ou, du moins, I'insuffisance de sa
conscience historique sont devenus tout a fait évidents.



58 Premier moment : restaurer

tions fiscales.* Ils 'avaient répété en 1901 lorsque, au lieu
d’examiner les implications de la nouvelle loi sur les associa-
tions, apparue quelques mois seulement avant le Chapitre,
ils s’étaient concentrés sur les Régles, estimant que la loi ne
les concernait pas puisqu’ils bénéficiaient d’'une reconnais-
sance datant de 'Empire que les autres n’avaient pas. Il en
fut de méme, sans aucun doute, lorsqu’en 1903, face au rejet
impitoyable et sectaire des Congrégations concernées par
le gouvernement, ils refuserent de faire cause commune et
estimerent a nouveau que cela ne les toucherait pas.

Il s’agit bien str de graves péchés institutionnels, qui sup-
posent le pire : vivre en tournant le dos non seulement aux
autres, mais aussi a 'avenir de tous. C’est a dire, ignorer
I'éventuelle inadéquation des structures de la grande com-
munauté lasallienne par rapport a la réalité de leur mission.

C’est certainement le reflet de la tache qui reste a accomplir
dans le discours sur leur identité : la relation entre consé-
cration et mission. C’est une question qui n’est toujours pas
résolue depuis que, trois ou quatre siecles plus tot, les insti-
tutions de vie consacrée ont intégré la vie apostolique. Ou,
peut-étre mieux : la question non résolue des implications

41 Les nouvelles lois fiscales de la République étaient clairement
préjudiciables aux Congrégations religieuses. Elles visaient
avant tout leur disparition, mais aussi l'imposition de
leurs biens par un systéme fiscal qui procurait des revenus
considérables a I'Etat. Jusqu'en 1895, les Congrégations ont
fait front commun et ont résisté aux prétendues nouveautés
fiscales. Mais a partir de cette date, la législation a introduit
la possibilité d'un traitement moins oppressif dans certaines
circonstances. C'est 1a que s’est terminée l'unité du front
congrégationniste.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 59

de l'intégration du régime des veeux dans une vie consacrée
a I'engagement séculier a partir de 'Evangile.

Chez les Freres — et dans toutes les Congrégations simi-
laires — il existe a ce moment-la un déficit qui peut tous
les mener a la ruine : pour eux, la consécration consiste
avant tout, et peut-étre uniquement, a renoncer a cer-
tains domaines de la vie, de sorte que tout se réduit a étre
plus disponible pour la tache éducative. C’est ce que leur
dit la doctrine habituelle, héritée des temps antérieurs au
Concile de Trente. Il faut donc mener une vie si ordonnée
et distante qu’elle garantisse la continuité de 'ordre hérité.

Si une nouveauté apparaissait dans le domaine de la mis-
sion qui pourrait altérer cette distance en obligeant a
considérer la vie des peuples comme porteuse de change-
ments significatifs, on y répondrait en renforcant 'effica-
cité pédagogique... dans les domaines déja maitriseés.

Ce qui est frappant dans ce déficit, c’est qu'il nous ren-
voie a 'autre dimension de son identité institutionnelle :
la Communauté. Et c’est la que nous trouvons l'indice qui
peut nous guider tout au long de ce siecle.

En effet, si nous ne percevons pas la juxtaposition entre
consécration et mission, il n'y aura aucune raison de re-
considérer la Communauté, qui restera également jux-
taposée a I'action éducative, c’est-a-dire en marge de tout
ce qui se passe. Nous ne serons pas face a une synthese,
mais face au jeu de trois réalités réellement autonomes,
incapables de s’éclairer mutuellement.



60 Premier moment : restaurer

La clé réside dans le concept de consécration. Si par consé-
cration nous entendons avant tout le renoncement, I'austé-
rité, I'éloignement de tout ce qui peut distraire, nous aurons
un modele de vie consacrée. Or, la consécration est d'un res-
sort autre que celui de l'utilité : elle consiste a vivre dans ce
monde comme une référence vivante a ce qui le transcende.

Il s’agit d'un autre modele. Nous y trouverons que 1'in-
clusion des voeux — la consécration — dans la vie aposto-
lique suppose bien plus qu'une nouvelle disponibilité pour
I'engagement. Avec elle, nous trouvons une modification
substantielle de la mission : elle ne consiste plus seule-
ment en ce qui est fait, mais en Signe de I'au-dela qui ap-
parait dans ce qui est fait.

C’est pourquoi la Communauté n’est plus un groupe de
travail, mais le lieu du Signe, de la Mission. C’est le lieu
ol convergent et naissent les deux autres dimensions, la
consécration et la mission.

Mais a cette époque, ils ne pouvaient pas le voir, dans le
climat illustré par Conditae et la Lettre du Pape. Ou, tout
simplement, dans leur compréhension de la Bulle. Et il en
serait de méme dans les décennies suivantes, tant que la
théologie qui sous-tendait ces documents subsisterait par-
mi eux. En ce sens, nous disons que ces jours-la ont mar-
qué les lignes de conduite institutionnelles du siecle qui
commencait. Tant que cela se maintiendrait, surtout au
niveau pré-conscient, I'Institut lasallien serait confronté
a des questions impossibles.

Les événements, a partir de 'automne 1904, les condui-
raient a vivre des pratiques qu’ils n’avaient jamais ima-



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 61

ginées auparavant.* Ce serait toujours a leur détriment,
aveugles a ce que cela signifiait, comme quelque chose qui
tot ou tard devrait étre recomposé. Malheureusement, 40
années terribles les attendaient, pendant lesquelles tout
deviendrait a la fois plus urgent et plus difficile.

42

A ce propos, il convient de mentionner a nouveau G. Rigault et
son dernier volume déja cité de I'Histoire de I'Institut lasallien,
publié a titre posthume, Les temps.. Ecrit sur la base des
témoignages qu’il arecueillis 30 ou 40 ans apres les faits, il jette un
éclairage extraordinaire sur ce qui s’est passé et sur la conscience
des Freres. Il existe d’autres références, comme le volume
correspondant dans 'ouvrage monumental du Frére Henri Bédel,
Initiation a histoire..., 1875-1928 (Etudes lasalliennes 11, 2006, p.
300). Sur ces thémes, les AMG conservent, entre autres trésors,
un cahier de 29 pages, dactylographié, contenant la chronique
écrite par le Frére Dosithée-Yves sur les jours de la sécularisation
en Bretagne, ancien district de Quimper : il I'a lue le 27 novembre
1929 au deuxiéme noviciat, a Lembecq. C’était une autre fagcon de
voir la sécularisation. Elle mérite d’étre connue. D'une maniére
ou d'une autre, une nouvelle ére commencgait a cette époque.



62 Premier moment : restaurer

3. Un demi-siécle plus tard,
a nouveau les Regles

Les 40 années qui suivirent furent vraiment terribles.
Nous I’avons mentionné plus haut.

En plus de leur suppression en France et de leur dispersion
a travers le monde, est survenue la guerre européenne, la
premiere guerre mondiale. Ce furent quatre années in-
tensément vécues, présents ou absents d'une terre qu'ils
avaient d abandonner.

Puis vinrent les deux formes politiques du totalitarisme :
le fascisme et le communisme, qui allaient s’avérer si déci-
sifs dans leur devenir institutionnel. Au moins deux autres
guerres éclaterent, cette fois-ci partielles, régionales, mais
qui les toucherent de plein fouet : le Mexique et 'Espagne
furent le théatre de toutes sortes d’atrocités physiques et
morales. Apres celles-ci vint la Seconde Guerre mondiale,
cing ou six années supplémentaires de sang et de destruc-
tion de tout ce qu’ils avaient connu.

Au sein des sociétés, les philosophies des valeurs et des
logiques absolues firent leur apparition a cette époque,
accompagnées des courants existentialistes, intimistes
ou du moins centrés sur le sujet plutot que sur les idées.
A leurs cotés allait naitre, se consolider et étre proscrite
'orientation religieuse que nous appelons le modernisme,



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 63

avec son accent mis sur 'expérience, I'intime ou le person-
nel,* parfois narcissique.

Et dans I'Institution lasallienne, la succession de cinq gé-
néralats tres courts, qui se révélerent incapables de main-
tenir une vision ou une gestion a plus long terme que cinq
ans, et qui conduisirent presque inévitablement la Com-
munauté a une situation beaucoup plus perplexe que se-
reine ou clairvoyante.*

Il est frappant — et nous le soulignons en raison de sa
proximité avec certains actes d’aujourd’hui - qu'un mo-
ment aussi diffusé dans le monde entier ait été néanmoins
un moment de lecture plus locale que globale. En effet, il
s’agissait a chaque instant de comprendre ce qui était le
plus proche et de s’y adapter.

Ce qui n’était pas pergu, c’était la constante universelle
d'un cycle historique épuisé ou sur le point de s’épuiser.
Cela imposait de comparer ce qui était le plus proche avec
I'héritage, certes, mais aussi avec 'ensemble des situa-
tions et leurs constantes.

43 Pour faciliter la compréhension de ces affirmations, citons
simplement quelques exemples, comme M. Scheler et L.
Wittgenstein, L. Laberthonniére et E. Mounier.

44 Freres : Imier de Jésus (1913-1923 ; dix ans, dont quatre pendant
la guerre mondiale) ; Allais-Charles (1923-1928) ; Adrien (1928-
1934) ; Junien-Victor (1934-1940) ; Arese-Casimir (vicaire général,
1940-1946) Athanase-Emile (1946-1952) ; Denis (1952-1956).



64 Premier moment : restaurer

1946 : recommencer

Il est indispensable de se souvenir de tout cela pour com-
prendre comment le Chapitre général de 1946 pouvait dif-
ficilement apporter autre chose qu'une accalmie ou un si-
lence apres tant de bruit. Nous le comprenons en réalisant
que le Chapitre lui-méme a été convoqué depuis... Mau-
1éon,* dans ce magnifique coin des Pyrénées, plus un refuge
que le siege du gouvernement de la Congrégation. Ce qui ne
signifiait pas précisément une stabilité dans I'animation de
I'ensemble et dans la pensée. Cela signifiait également que
les locaux ou il allait se tenir n’étaient utilisés que depuis
quelques mois, car ils avaient servi d’hopital de campagne
pour les deux camps au cours des années précédentes.

Il n’est donc pas fantaisiste d'imaginer ce mois de mai 1946
comme la fin d’'un marathon de 40 ans, dont les coureurs se
réunissent pour se remettre, sans étre tout a fait convain-
cus que la course est terminée. Méme si, depuis sa premiere
lecture, six ou sept autres Chapitres s’étaient tenus, la lettre
de Saint Pie X est treés présente, tout comme l'esprit des
quatre Chapitres qui ont précédé la guerre européenne.*t

45 En novembre 1945, les Freres assistants Athanase-Emile et
Zacharias quitterent Mauleén pour Rome afin de préparer les
sessions du Chapitre qui s’ouvrirait six mois plus tard.

46 Ausujet du Chapitre, il vaut la peine de lire la synthese proposée
par Bédel dans le dernier de ses cinq volumes sur ['Initiation...,
celui qui concerne le XX* siécle, 1928-1946 (Rome, 2008), 12
pages sereines et documentées. Ce sont les derniéres de son
formidable travail. Lui aussi place la référence du Chapitre a la
date symbolique de 1904.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 65

Pour en comprendre la portée dans notre réflexion, nous
situons le Chapitre entre deux livres largement diffusés
en France a cette époque : Le culte de la régle (et Le culte des
veeux), de J. Colin, et La France, pays de mission ?de Godin et
Daniel. Le premier représente la continuité de la concep-
tion ascétique ou de renoncement de la consécration re-
ligieuse, il est légerement antérieur a la Seconde Guerre
mondiale et sera encore utilisé dans des milieux tels que
les lasalliens pendant les 20 années suivantes, presque
jusqu’aux jours du Concile. Le second, datant de 1943, est
I'ceuvre de deux prétres, encouragés par le cardinal de
Paris, Suhard, et révolutionne, a I'’époque du Chapitre, la
compréhension du christianisme et du social, ainsi que les
modeles pastoraux. Alors que la guerre n’est pas encore
terminée, ils soulignent que rien ne sera plus jamais pareil.

Il est probable que quelqu’un les ait cités pendant le Cha-
pitre, méme si cela n'aurait pas été pertinent en soi. Si
nous les signalons, c’est pour comprendre 'attitude de
cette Assemblée a I'égard de notre réflexion. Le Chapitre
écoute ; il tient compte des deux approches. Il reconnait
au moins implicitement celle des deux prétres de la JOC
(Jeunesse ouvriere catholique), en se concentrant sur les
déséquilibres entre les institutions éducatives et les per-
turbations de la régularité, ainsi que sur la difficulté de
vivre la gratuité scolaire. Mais il n’ose pas aller jusqu’au
bout de ses conclusions. Peut-étre en est-il incapable.

Lensemble de la documentation capitulaire témoigne clai-
rement du malaise face au décalage entre les conditions
sociales de la mission et le maintien de 'ordre régulier. Le
Chapitre est unanime sur ce point, comme le montrent
ses propositions tant sur le personnel laic dans les écoles



66 Premier moment : restaurer

que sur le dévouement aux ceuvres post-scolaires. Sur ces
deux sujets, il est clairement restrictif.

Le Frere Clodoald a ainsi commencé la présentation du
rapport de la cinquieme commission sur les écoles et la
gratuité, et sur les ceuvres de I'’Action catholique : « en
cette deuxieme année de I'ére atomique... ».47

Il voulait utiliser I'idée de « désintégration » et 'appli-
quer a la fragmentation et a la dispersion hypothétiques
de I'héritage lasallien. Il se répondait aussitot a lui-méme
en constatant qu’il n’en était rien, mais qu'il trouvait des
réalités bien vivantes. La conscience de tous devait étre
claire et unanime : nous devons retrouver I'adéquation
entre I'Institut et la Mission ; pour I'instant, nous ne pou-
vons rien faire d’autre que renforcer 'ordre hérité et nous
tourner vers les Origines, comme cela a été fait en 1901.

En décembre 1940, écrivant depuis Mauléon, peu apres le
déces du Frere Supérieur général Junien-Victor, le Frere
Athanase-Emile disait : « Il est important... que le Régime
ait quelque chose de bien préparé pour ne pas étre dépas-
sé par des éléments susceptibles de prendre « éventuelle-
ment » trop de liberté avec la Régularité traditionnelle ».#®

47 Cf. AMG, ED 238. Le Frere Clodoald (1899-1980) sera a partir de
1956 directeur du deuxieme noviciat, a Rome. Il succédera ainsi
au Frere Nicet jusqu’en 1964. Nous le retrouverons dix ans plus
tard. Voir aussi dans les archives de Maurice-Auguste, DC401-1
(Doss.1).

48 AMG. Le Frére Athanase-Emile, écrivant depuis Mauleon, le
3.12.40. Le Supérieur, le Frére Junien, était décédé le 15 octobre.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 67

Ils 'ont fait. Colin les applaudirait ; Godin et Daniel res-
teraient perplexes. En effet, dans les années suivantes, le
premier serait beaucoup plus présent que les seconds dans
la formation des Freres.*

Le caractere restaurateur du Chapitre semble évident,
tout comme son acceptation du fait qu'ils souffraient d’'un
retard important dans la récupération de leur identité et
de leur initiative. Ainsi, non seulement ils ne modifierent
pas les Régles, mais ils en réserverent I'étude au Frere Supé-
rieur et a la Commission post-capitulaire correspondante,
avec pour résultat que I'année suivante, elles furent toutes
reconnues par la Sacrée Congrégation.

Au lieu d'un accommodement, on ajouta de la fermeté. Et
on tenta de la renforcer en placant la Bulle en prologue,
alors que sa définition de I'Institut lasallien était dépassée
: la Bulle n’avait pas confirmé cette Régle.

Cependant, il était également évident pour tous qu’elle ne
pouvait plus régir leur vie comme au cours des siecles pas-
sés. Leur choix, plutot que de modifier quoi que ce soit, fut
de restreindre le domaine éducatif. Par exemple : six nou-
velles écoles primaires posaient moins de problemes aux
communautés que six Freres dispensant des cours du soir

49 A cet égard, il est impressionnant et, 80 ans plus tard, presque
ridicule, de voir le panorama de la Circulaire 321, du 24 avril 1947,
présentant la nouvelle rédaction des Régles, aprés leur approbation
par le Vatican : la Circulaire compte 49 pages, dont les pages 6 a
32 sont une série de citations textuelles de Colin. On peut dire
que cet auteur a rédigé la moitié de la circulaire présentant la
nouvelle édition des Régles. On comprend que ses ouvrages aient
été des lectures obligatoires dans les maisons de formation.



68 Premier moment : restaurer

a des adultes ou a des jeunes ouvriers hors du cadre sco-
laire. La Régle, récemment approuvée, fixerait les limites
de cette restriction. Il n’y aurait donc lieu de remodeler ni
le discours ni la communauté.

Nous le répétons : il leur aurait été tres difficile d’en ar-
river a autre chose. Nous devons supposer que tous ont
quitté le Chapitre en se tournant davantage vers le sui-
vant : alors les choses seraient différentes, une fois passé
ce chaos d'un demi-siecle.

Cela avait duré trois semaines : du mercredi 15 mai au jeu-
di 6 juin. Et tout cela dans un monde en ruines, morale-
ment et matériellement.>

1956 : suffisances et insuffisances de la restauration

Le Chapitre de 1956 a duré deux semaines de plus que le
précédent. Il s’est ouvert par cing/six jours de retraite,
suivis de douze autres jours consacrés a la constitution du
Chapitre, a I'élection du Supérieur général, des Assistants
et du Vicaire général.

Il convient de le souligner, car cela nous permet de voir
quelque chose qui n’est pas sans importance : la premiere
moitié du temps a été consacrée aux structures ; la se-

50  Aprés le Chapitre, il y eut également une Circulaire 320 bis,
intitulée L'Institut et le Sacerdoce, datée du 19 mars 1947, qui ne
comptait que 32 pages. Elle ne semble pas significative, nous
ne la commenterons donc pas dans le texte. Nous en faisons
simplement mention ici.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 69

conde, a répondre aux notes des Freres. Cela supposait que
ce qui était vraiment important, c’était I'’équipe d’anima-
tion générale, le Régime, comme on disait alors. Le reste,
les questions soulevées par les Freres, serait traité en pre-
mier lieu au Chapitre lui-méme, mais ensuite, de maniere
définitive, par I'équipe du gouvernement général. A ce mo-
ment-1a, le Chapitre n’est pas tant un espace de prise de
conscience qu'un espace d’organisation du gouvernement.
Il est important de le souligner.

Le symptome le plus clair de cette facon d’interpréter les
choses est le theme des Regles.

Le Chapitre précédent avait provisoirement clos le sujet :
il 'avait confié au Supérieur général et celui-ci avait pro-
cédé non pas tant a son étude qu’a son approbation et a sa
confirmation par le Vatican. Mais tout le monde compre-
nait qu’il s’agissait d’'une solution provisoire, c’est-a-dire
quelque chose qui serait difficile a maintenir si les choses
dans la société continuaient a évoluer comme on pouvait le
prévoir. C’est pourquoi, outre la sensibilité des capitulants
eux-memes, une série de notes proposait au nouveau Cha-
pitre une révision plus approfondie du code de I'Institut.

Le Chapitre en prit note, répondit succinctement et en
confia la tache au Conseil général. Ce dernier, encouragé a
la fois par le Concile qui s’annongait trois ans plus tard et
pensant au prochain Chapitre, constitua une commission
comme l’avait indiqué I’Assemblée capitulaire. Quoi qu’il
en soit, le rythme des événements précipita tout, gagnant
en ampleur jusqu’a devenir le theme du Chapitre de 1966.

51 A Saint-Paul-hors-les-Murs, le 25 janvier 1959.



70 Premier moment : restaurer

Si cette procédure générale a été suivie pour tous les
themes, c’est avant tout en raison de l'effervescence qui
régnait dans les modeles éducatifs. A mesure que les an-
nées d’apres-guerre s’éloignaient et que la guerre froide
laissait place a une période de développement mondial,
les institutions éducatives connaissaient des mutations
importantes, non seulement sur le plan quantitatif, mais
aussi en termes de diversification des problemes et des so-
lutions. Aujourd’hui encore, 70 ans plus tard, nous pou-
vons lire avec intérét et profit I'exposé sur « I'éducation et
les ceuvres apostoliques », excellent exemple de compré-
hension du présent et de projection dans I’avenir.

Ce fait soulevait des questions institutionnelles d'une
grande importance. Il obligeait a élargir les équipes ensei-
gnantes et a modifier la relation entre I'école lasallienne et
le cadre administratif des gouvernements locaux. A cette
époque, par exemple, les limites de I’éducation élémentaire
et de I’éducation formelle ont été définitivement abolies,
progressant partout tant dans l'enseignement supérieur
que dans I’enseignement professionnel et non formel.

Il suffisait au Chapitre de s’en souvenir et de 'assumer.
C’est ainsi que nous comprenons ces deux paragraphes, ti-
rés du rapport de la Cinquieme Commission.5? Le premier
est une question que la commission s’est posée et qu’elle
propose a ’Assemblée :

Peut-on affirmer qu'aujourd’hui, face a I'intensité et a la
diversité des besoins des jeunes, et en particulier de la
majorité des plus humbles, I'Institut a maintenu et conti-

52 Cf. AMG. ED 243.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 71

nue de tendre de toutes ses forces a respecter les principes
meémes qui sont a l'origine de sa fondation ?

La réponse est oui, et cela suppose une adaptation au pré-
sent, ce qui est déja en cours. Et c’est dans cet effort qu’ap-
parait la question de I'élargissement du corps enseignant.
C’est 1a que la Commission affirme :

La Commission pense que, pour juger sainement cette
question, il faut séparer : la vie religieuse, qui est notre
fait et qui doit étre préservée par tous les moyens, et la
vie professionnelle et apostolique, a laquelle peuvent tres
bien s’associer ceux qui veulent travailler dans le méme
esprit, méme s'ils ne sont pas religieux.>

Ces deux paragraphes présentent clairement l’esprit non
seulement de cette Commission, mais aussi de toute I’As-
semblée : la tache d’adaptation est tres grande, elle se dé-
roule bien, et les laics peuvent y participer a condition
qu’ils adherent a I'idée lasallienne de I’éducation.

C’est le second qui peut soulever des questions impor-
tantes. Sa portée dépend de ce que les capitulants en-
tendent par « le méme esprit ». Ainsi, en se souvenant de la
lettre de saint Pie X en 1905 et en gardant bien a l'esprit
qu’a cette autre époque, le discours sur les deux fins de la
vie religieuse apostolique est toujours d’actualité, il peut
s’avérer que le personnel non religieux soit en fait associé

53 Cette réflexion ou recommandation permet de supposer que
c’est au sein de cette commission qu’est née la proposition de
I'’Association des éducateurs chrétiens que nous mentionnons
un peu plus loin, avec le sous-titre Une annexe.



72 Premier moment : restaurer

a quelque chose qui se situe en dehors de la vie religieuse
du Frere. En termes plus clairs : le laic peut s’associer au
projet lasallien parce que la vie religieuse n’est pas stric-
tement nécessaire a I'action du Frere en ce moment précis
de renouveau de I'éducation.

Evidemment, les choses n'ont pas été formulées ainsi,
mais il est impossible que personne n'y ait pensé et ne I'ait
peut-étre explicité dans des conversations privées. Le di-
manche 3 juin, par exemple, au cours de la premiere heure
et demie dont disposait la Commission pour présenter son
rapport (suivie de cinq autres, toutes de méme durée),
I'expression « Tiers Ordre » est apparue, entre autres, a
propos des enseignants laics...

Au début du Chapitre, pendant les trois jours de prépa-
ration a 'élection du nouveau Supérieur général, le Frere
Denis, jusqu’alors Vicaire général, a donné la derniere
conférence au Chapitre. Elle portait sur « I"Obéissance, qui
fait Uessence et lexcellence de notre vie religieuse ». 11 suffit de
lire ce titre pour se sentir mal a I'aise avec la théologie de
la consécration qui le sous-tend.

De plus, il est vrai que 1'élection du Frere Nicet-Joseph
rompait avec la coutume de nommer Supérieur un Assis-
tant, membre du Régime précédent, ce qui orientait la vie
davantage vers le spirituel que vers I'organisationnel (I'élu
était déja depuis dix ans responsables du Second Novi-
ciat, a Rome) ; mais il est également vrai qu'’il a été élu au
deuxieme tour, avec 53 voix contre 47 pour le Frere Philip
Antoon, membre du Régime précédent et plus proche de
I'esprit du Vicaire sortant.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 73

Pour mieux comprendre les choses, il peut méme étre utile
de rappeler que ce Chapitre a également recu des notes sur le
theme du sacerdoce : 70, ce qui n’est pas les 428 de 1966, mais
pas non plus les 16 de 1946. En d’autres termes, au sein de
I'Institut, I'identité du Frere était importante et faisait I'objet
de réflexions (et de controverses), mais davantage en raison
de son rapport avec le sacerdoce qu’avec le laicat lasallien.

Cela nous permet peut-étre aussi de mieux comprendre
le sentiment de peu d'urgence, voire de peu d’ambition,
concernant le theme des Reégles, confié au nouveau Conseil
du Régime.

A en juger par les trois projets qui seront élaborés entre
1961 et 1964 (dont le dernier méritera un avis négatif de
la part d'un expert romain,* en raison de son manque
d’actualité ou de cohérence avec le Concile), nous compre-
nons qu’en 1956, le Régime est plus proche de 1905 que de
1966. Ils continuent a avoir le sujet, ou le probleme, sous
les yeux, mais ils ne disposent pas encore des outils pour
le résoudre. Et cela vaut tant pour la pensée que pour la
structure institutionnelle.

Ils sont conscients de la nécessité (mais pas de la réponse,
évidemment) et c’est peut-étre pour cela que leur grand
service a I'Institut a été 'amélioration de la formation. Ils
se sentent en sécurité, plus nombreux que jamais, bien
implantés dans la société du moment qui, sans encore
sortir de la guerre froide, envoie de nombreuses vocations

54 11 s’agit du P. Beyer, jésuite, de la Grégorienne. A la suite de cela,
ils ont élaboré un quatrieme projet, qui sera encore dépassé
lors du Chapitre lui-méme par un cinquieme.



74 Premier moment : restaurer

a leurs groupes de formation. C’est pourquoi ils insistent.
Ils ont I'expérience, les formules ; ils les élargiront du coté
des enseignements techniques et du coté spirituel et théo-
logique. Il devrait suffire de renforcer a la fois le noviciat
et le scolasticat. Le moment venu, on récolterait les fruits.

Mais il ne faut pas aller trop vite. Nous sommes encore
en 1956 et avant d’aller plus loin, il faut souligner une cir-
constance peut-étre tres significative : la premiere Circu-
laire du nouveau Supérieur, la 353, du 17 juin, porte sur
« Notre vocation de religieux-éducateur ». Ulnstitut a da at-
tendre un mois pour recevoir la 354, a partir du 16 juillet,
afin de connaitre les résultats du Chapitre général.

Il se trouve que la premiere Circulaire du Supérieur précé-
dent,* le Frere Denis, traitait également de « Notre vocation
de religieux-éducateur » (Circulaire 340, 6.1.1953). Et celle-ci
revenait expressément sur la doctrine de saint Pie X, que
nous connaissons. Elle était renforcée, dans ce cas, par la
référence a une récente allocution de Pie XII aux Carmes
et Carmélites déchaussées, dans la méme ligne que son
prédécesseur.>

La Circulaire du Frere Denis, en accord avec sa conception
de l'identité lasallienne, continue de souligner la diffé-

55 Premiére : on peut le considérer ainsi, puisque les trois
précédentes (337, sur la santé du Frere Athanase ; 338, sur son
déces ; et 339, le 11 octobre) rendaient compte de la réunion de
la Commission électorale du nouveau Supérieur. On suppose
qu'il a participé aux trois en tant que Vicaire général. Celle-ci,
la 340, date du 6 janvier 1953 et contient ses premiers voeux
pour le début de 'année.

56 Il s’agit de Magis quam ineuntis, du 23 septembre 1951.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 75

rence entre I'état matrimonial et I'état religieux : elle dé-
finit a partir de la différence. Et, ce qui importe peut-étre
davantage : tout comme la vie religieuse est au-dessus de
la vie matrimoniale, elle est également au-dessus de la vie
de I’éducateur. Ce sont 20 pages pour parler de I'identité
dans un ton principalement élogieux et exhortatif:> Celle
du Frere Nicet, en revanche, définit a partir de I'intégra-
tion : elle considere la vocation du Frere a partir de 1'ac-
tualité de la synthese entre religieux et éducateur. Seule-
ment six pages.

Dans son premier message aux Fréres, le nouveau Supé-
rieur faisait sien et exprimait le sentiment déja répandu
dans les milieux lasalliens que le monde de I’éducation
était en train de changer. C’est pourquoi sa proposition,
certes breve, est de trouver l'identité des religieux édu-
cateurs en s’engageant a renouveler 'éducation. Elle est
breve, comme nous I'avons souligné, mais son importance
réside dans le changement de perspective, le passage de
I'opposition a 'intégration. Et I'intégration par la voie de
'actualisation. Cela supposait au moins deux choses : que
quelque chose bougeait dans les communautés et dans
I'Eglise et que ce quelque chose était considéré comme un
sujet d’'intérét par I’équipe de la Présidence générale de
I'Institution lasallienne.

On ne peut croire qu’il n’ait pas remarqué la coincidence du
titre avec celui de I'autre texte de son prédécesseur. Quelque

57 A la page 13 : « Réformons donc une bonne fois notre opinion sur nous-
mémes et surtout, N.T.C.F., ne nous laissons plus impressionner par des
insinuations tendancieuses, susceptibles de nous faire croire que nous
sommes arrétés a mi-chemin de notre développement organique... ».



76 Premier moment : restaurer

chose le pressait, puisqu’il a devancé sa publication par celle
qui allait suivre sur le Chapitre général (16.71956).

Une Annexe

Et c’est précisément dans cette Circulaire sur le Chapitre
que nous trouvons une piste tres suggestive pour notre ré-
flexion. Elle garantit la continuité du theme et contribue a
ce que tout ce qui suit s’inscrive dans un processus de 100
ans. Elle se trouve dans sa premiere annexe.*®

Six ans auparavant, le 15 mai, le Pape avait déclaré saint
Jean-Baptiste de La Salle patron de tous les éducateurs
chrétiens. Au Chapitre, ils ont trouvé la une porte ouverte
pour réorienter toute la question des enseignants laics
dans les établissements lasalliens. Ils ont donc proposé la
création d'une « Association des Educateurs Chrétiens, sous le
patronage de Saint Jean-Baptiste de La Salle ».

Son objectif était « d’approfondir chez les éducateurs chré-
tiens le sens de la responsabilité et la dignité de leur vo-
cation, a travers la dévotion a leur saint patron et a I'idéal
qu’il représente ».

A cette fin, un registre de I'association fut créé au « Centre
Lasallien (C.P. 99B) Rome ». Toute personne pouvait s’y
inscrire a condition d’étre fidele a ses devoirs de chrétien
et de réciter chaque jour a I’école la priere du Maitre avant
I’école et I'invocation au saint patron.

58 Le texte, dans la Circulaire 354, Résultats du Chapitre Général, p. 119.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 77

On recommandait la confession et la communion fré-
quentes ; un quart d’heure quotidien de lecture spiri-
tuelle ; une visite quotidienne au Saint-Sacrement ; une
neuvaine au Saint en préparation de sa féte et une retraite
ou un recueillement annuel. Le texte soulignait en italique
que ces pratiques étaient recommandées.

Il vaut la peine de relire ces derniers paragraphes, repro-
duction textuelle de ce qui est exprimé dans I'annexe de
la Circulaire. Si I'on y regarde de plus pres, c’est-a-dire si
'on replace le texte dans son contexte, il s’avere qu'il n'y a
guere de différence entre ce qui est proposé et ce qui sera
ressenti, par exemple, autour du Chapitre général de I’an-
née 2000, un demi-siecle plus tard.

Il semble évident qu'en 1956, des personnes, et elles étaient
nombreuses, répondaient a ces conditions. Il semble éga-
lement clair que cette association permettrait de partager
l'identité du projet lasallien dans chaque lieu et dans son
ensemble. Et il est certain que les conditions ou pratiques,
fixes ou recommandées, correspondent a ce qui est propo-
sé depuis vingt ans.

Il y a cependant une différence que nous découvrons immé-
diatement en interprétant la surprise que suscite ce texte :
il ne vise pas a créer une nouvelle communauté, mais a ar-
ticuler le dialogue entre deux « communautés » paralléles,
laiques et Freres. Deux groupes, proches, mais deux. Vingt
ans plus tard, en 1976, nous retrouverons cette méme situa-
tion dans la configuration de la Fraternité Signum Fidei.

A cette époque, toujours avant le Concile, il n'y a pas de
signe du déclin numérique des Freres.



78 Premier moment : restaurer

Quand il apparaitra, il montrera a ceux qui savent le voir
que les propositions des Chapitres généraux du XXI¢ siecle
ne sont pas si nouvelles et que celles de cette Annexe étaient
bien plus importantes que ne I'imaginaient leurs rédacteurs.

Les origines et I'identité lasallienne
Pendant ce temps, tout murit, silencieusement.

Dans nos premieres pages, nous avons parlé de deux forces,
extérieure et intérieure, qui configuraient dans un certain
sens l'itinéraire possible de la Communauté lasallienne.
Les deux convergeaient vers une maniere de comprendre
la consécration du Frere. Le probleme était que les deux
l'interprétaient a partir de criteres étrangers au Frere ou
aux origines de la Communauté. C’est pourquoi, a mesure
que se répandait le double slogan « rendre le Fondateur
a I'Institut et rendre I'Institut aux Freres »,% s’ouvrait la
possibilité de redéfinir ces deux forces, que nous avons si-
gnalées pour 1904.

Ainsi, deux ans avant le Chapitre, en 1954, I'’étude du Frere
Maurice-Auguste, Pour une meilleure lecture de nos Regles

59 Le Frere Michel Sauvage commente cette devise dans La
fragile espérance d’un témoin, Rome, 2014, Etudes lasalliennes 18
(chap. 5, fin). Pour lui, cela supposait une attitude ou tout un
programme face a I'héritage recu. Il s’agissait avant tout d'un
diagnostic de la réalité, comme on le comprend. S’il s’agissait
de rendre quelque chose a quelqu’un, c’est qu’il lui manquait
quelque chose sans quoi il ne pouvait envisager I'avenir. Comme
un écho, cf. Régle 2015, art. 154.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 79

Communes,®® avait été publiée ou du moins diffusée. On y
trouve une compréhension du sujet beaucoup plus théolo-
gique et spirituelle que juridique : ce sont les conférences
données par cet homme en tant que sous-directeur du se-
cond noviciat au cours des années précédentes. Et nous ne
pouvons oublier que le directeur de 'institution pendant
toutes ces années, le Frere Nicet-Joseph, allait devenir Su-
périeur général.

C’est ainsi que commenca quelque chose que ce Chapitre
reconnut et encouragea : ’étude des sources lasalliennes.
Ce fut une grande décision dont les fruits seraient déja re-
marquables au bout de dix ans. Elle apportait I'une des di-
mensions requises par la fidélité lasallienne : le pont vers
les origines, libéré des lectures et des oublis. Sans lui, on ne
pouvait que s’en tenir aux clichés, purs préjugés.

Il manquait encore les perspectives théologique et his-
torique, c’est-a-dire la compréhension renouvelée de la
consécration et la conscience du développement et de
I’épuisement des cycles historiques au sein desquels sur-
gissent des institutions telles que celle des Lasalliens.®! Le
processus était cependant présent, méme s'il n’était pas
encore clairement identifié.

60 Dans Cahiers Lasalliens 5, Frére Maurice Hermans (1911-1987)
et les origines de I'Institut des Fréres des Ecoles Chrétiennes, Rome,
1991, p. 468. Le texte cité, pp. 318-403.

61 Nous avons déja cité la Circulaire 353, du 17 juin 1956, Notre
vocation de religieux-éducateurs, signée par le Supérieur général,
le Vicaire général et les 11 Fréres Assistants.



80 Premier moment : restaurer

Ainsi, il faut le reconnaitre, lorsque nous relisons le texte
du Frere Maurice, nous nous sentons beaucoup plus
proches de la vie monastique et religieuse conventionnelle
que de I'avenir de la communauté lasallienne. Le commen-
taire se limite a deux chapitres de la Régle : le chapitre 2,
sur l'esprit de I'Institut, et le chapitre 16, sur la régularité.
Dans les deux cas, son analyse est, comme nous le disons,
spirituelle et non canonique, ce qui était déja remarquable
a I'époque (entre 1950 et 1954), mais nous laisse quelque
peu insatisfaits.®?

Pour le dire en utilisant une référence connue : il est loin
de la prétention systématique du commentaire du Frere
Jourjon sur la Régle écrite en 1967.% 1l est vrai qu'entre les
deux se trouve le Concile, et cela change tout, mais cela
nous permet de réaliser qu’a I’époque de ce Chapitre géné-
ral (et des suivants jusqu’au Concile), le point de vue n’est
pas global, c’est-a-dire que le Fréere Maurice ne commente
pas un document a partir de la possibilité d'un modele de
consécration religieuse qui, d'une part, assume la tache
apostolique et, d’autre part, évolue dans un univers véri-
tablement laic.

Il y a une raison a cela : en 1956, le sujet est encore davan-
tage considéré du point de vue du passé que du présent. Et
il vaut la peine de prendre conscience de sa signification.

62 M. Sauvage lui-méme le fait remarquer dans la présentation
du texte. Voir Cahiers lasalliens 5, en particulier p. 320.

63 Cf. Jourjon, P-A, Pour un renouveau spirituel, Commentaire des
Régles et Constitutions des Freéres des Ecoles Chrétiennes établies au
399 Chapitre Général 1966-1967, Rome 1969, p. 404.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 81

Selon le passé ou le présent, « Fréere » et « Communau-
té » ont deux significations différentes : aujourd’hui, cela
nous semble tres clair ; a 'époque, cela n’était sGrement
pas possible, méme s'ils le vivaient ou précisément a cause
de cela. Vu a partir du passé, il soulevait la grande ques-
tion de la viabilité actuelle, la considérant comme quelque
chose qui pouvait étre abordé en sélectionnant les do-
maines d’engagement en fonction de leur viabilité par
rapport aux origines. Vu a partir du présent, il soulevait
également la question de la viabilité, mais un changement
qualitatif était opéré : la référence au passé était plus spi-
rituelle que littérale.

Ce saut était ce qui était fascinant dans la présentation du
Frere Maurice. Qu'une personne aussi sérieuse et conscien-
cieuse que lui ait osé proposer et argumenter autre chose.
Car il ne raisonnait pas a partir de la nouveauté sociolo-
gique ou historique, mais a partir de la tradition monas-
tique. En conservant un équilibre délicat entre cette tra-
dition et ce qu'il savait des origines lasalliennes, il offrait
une maniere non littéraliste d'interpréter la tradition.

La distinction finirait par s'imposer dix ans plus tard,
mais auparavant, a 'aube de 1956, elle ne semblait pas ap-
plicable a I'Institution lasallienne. C’était 1a la nouveauté
des commentaires du Frére Maurice, et nous comprenons
tout a fait qu'il se soit limité aux chapitres qu’il a commen-
tés, sans aller plus loin. A en juger par d’autres thémes et
d’autres réactions au Chapitre, nous pouvons croire que
ses membres étaient conscients du dilemme, mais qu'ils
ne considéraient pas possible de I'affronter. C’est pour-
quoi, comme ils I'ont fait spécifiquement avec 'étude de
la Regle ou avec la décentralisation dans I’'animation de



82 Premier moment : restaurer

I'Institut, ils ont préféré échelonner les actions au cours
des dix années suivantes.®

I manquait quelque chose qui allait devenir évident
quelques années apres le Chapitre général suivant : la
conscience d'un changement d’époque. Cela allait conduire
a tout interpréter différemment, en s’orientant tant vers
le nouveau que vers le passé. L'lnstitution lasallienne al-
lait alors oser interpréter différemment les modeles théo-
logiques et politiques qui I'étouffaient.

Il y eut cependant quelque chose, petit mais tres impor-
tant : 'attention portée au monde ouvrier. Le 31 mai, en
milieu de matinée, Mgr. Cardijn s’adressa au Chapitre au
sujet des mouvements d’Action catholique et en parti-
culier de la JOC. C’était sans doute le fruit du travail des
Freres francais, a 'avant-garde du renouveau des institu-
tions éducatives, qui établissaient un lien entre I'attention
portée aux pauvres et la formation au monde du travail.

C’est dans cette union qu’ils trouvaient une maniere de
présence de I'Esprit, au fond rien de nouveau, qui leur ou-
vrait les portes vers un important renouveau institution-
nel. Le theme allait trouver un écho dans les institutions
lasalliennes européennes (et peut-étre nord-américaines),
étant donné la sensibilité particuliere du moment social :
la reconstruction sociale a I’époque de la guerre froide.

La tache n'était pas facile : les Etats européens n’avaient
généralement pas I'expérience institutionnelle et la légis-

64  Etcertainement avecl’élection d'un nouveau Supérieur général
du tempérament du Frére Nicet-Joseph.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 83

lation nécessaires pour mener a bien des projets dans ce
domaine. De plus, il était indispensable de s’occuper éga-
lement des secteurs les plus connus (I’enseignement élé-
mentaire et les classes moyennes).

C’est pourquoi le Chapitre ne pouvait pas non plus appor-
ter beaucoup d’éclaircissements. On devinait la présence
d'un autre ordre de choses, mais la réponse restait entre
les mains de I'autorité. Le changement allait éclater dix
ans plus tard. Et, de toute facon, les choses ne seraient pas
si simples, méme a ce moment-la.



84 Deuxieme temps : renouveler

Deuxiéme temps :
renouveler

En procédant a cette révision [des ceuvres],
faites attention au fait de plus en plus réel
que l'influence de I'école chrétienne dépend
plus de sa qualité que de son nombre. Cest
pourquoi il ne faut pas commencer par se
fixer comme objectif la conservation des
ceuvres existantes, mais la constitution de
communautés vivantes, dotées d’un personnel
abondant et qualifié, capable de dynamiser
I'institution scolaire.

1967. Chapitre général : Déclaration 49.

Cette deuxieme période est beaucoup plus claire a son dé-
but qu’a sa fin.

Il est facile de situer son début dans la période du Concile,
entre 1958 et 1965. A cette époque, on a pris clairement
conscience de la nécessité et de la possibilité de tout re-
nouveler, I'Eglise et la société. Une fois la guerre froide ter-
minée, le monde a envisagé la possibilité d'un développe-
ment plus important ou nouveau. Toutes les institutions
sociales ont participé a ce méme esprit.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 85

Dans la communauté lasallienne, cela s’est manifesté lors
du Chapitre général de 1966-67 et s’est maintenu lors des
deux suivants, en 1976 et 1986.

Cette sorte d’euphorie rénovatrice n’était pas sans ten-
sions internes. Il y avait aussi des rythmes différents selon
les régions, dans 'obtention de résultats et dans la prise
de conscience.

On peut considérer que cela a culminé lors du Chapitre
général de 1993, avec la présence de laics en tant que
membres de I'’Assemblée. Cela a marqué le début d'une
nouvelle ere.

Nous le développons également en trois étapes :

4. Une déclaration : il s’agit de la Déclaration sur le Frere,
embleme du Chapitre général de 1966-67.

5. La Fraternité Signum Fidei : qui, dans notre étude,
peut étre ’embleme du Chapitre suivant, en 1976.

6. 1986 : Partager la mission (1) : dix ans plus tard, nou-
veau Chapitre, et dans les Régles, cette expression si
imagée.



86 Deuxieme temps : renouveler

1. Une Déclaration

En 1966 se tint un Chapitre comparable a nul autre jamais
tenu auparavant.®

Dans l'Institution lasallienne, en général, les Chapitres
n’étaient pas convoqués pour débattre de la communau-
té. Leur objectif était essentiellement de renouveler les
équipes dirigeantes a leurs plus hauts niveaux. Une fois
les nouveaux responsables élus, il leur incombait d’étu-
dier la situation et de proposer des lignes directrices en
conséquence.®® L'élection des Supérieurs était a la fois un
vote de confiance dans leur capacité a diriger I'Institut et
la reconnaissance que le présent était suffisamment com-
préhensible a partir de I'expérience passée.

Cette fois-ci, en 1966, I'approche fut différente. Elle était
en partie déja congue comme une Assemblée de réflexion,
dans le contexte du Concile Vatican II. Les événements,

65 A l'exception peut-étre, en 1834, de ce qu'on a appelé le Comité
général, chargé de réviser le Guide des écoles. Concernant le Chapitre
général de 1966-67, nous disposons de I'étude du Frere Josean
Villalabeitia, Un falso dilema (Un faux dilemme), en deux volumes:
I. Religieux ou enseignant ?; I1. La réponse capitulaire, Rome, Estudios
Lasalianos, nn. 15-16, 2008, pp. 266 et 264. Indispensable.

66  Cela n'empéche pas que, lors des Chapitres, des commissions
ou des groupes de capitulants aient été constitués pour aider a
répondre aux questions proposées par les Freres, sous forme de
« notes ». Il y avait certes toujours chez eux des moments de
conscience de 'actualité, mais le gouvernement ou la réponse a
ces notes et a la situation en général relevait du Régime dans la
période suivante jusqu’a la nouvelle assemblée.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 87

cependant, ont conduit son déroulement bien au-dela de
toutes les prévisions. Deux circonstances 'ont imposé ainsi.

La premiere, évidente et fondamentale, fut le Concile. Il a
représenté pour toute 'Eglise un appel a se repenser par
rapport a I’époque dans laquelle elle vivait. Le Concile lui-
méme fut le fruit d’'une double prise de conscience : celle
du changement historique et celle de la nécessité de relire
I'Evangile. Comme, en outre, le Concile indiquait a toutes
les institutions de I'Eglise qu’elles devaient se proposer des
voies similaires, il s’ensuivait que tot ou tard, la Congré-
gation de Saint Jean-Baptiste de La Salle devait également
le faire. Elle aurait pu, comme d’autres institutions simi-
laires, retarder sa célébration de deux ou trois ans, afin
de mieux la préparer, mais elle a préféré maintenir son
rythme décennal.

Nous devons toutefois faire une remarque sur la portée du
Concile dans le Chapitre: il lui est parvenu moins a travers
ses documents que comme un esprit nouveau.®” C’est une
remarque importante, que nous soulignons, car nous de-
vrons la répéter quelques paragraphes plus loin.

67 Dans La fragile espérance..., le Fréere Michel souligne clairement
que le Chapitre de 66-67 s'inscrivait davantage dans la
continuité du précédent que dans celle du Concile. 1l ne
pouvait nier le lien entre le Concile et le Chapitre, mais il tenait
a souligner que c’était I'Institut qui tragait sa propre voie. Cf.
0.c.,535s. Le Frére Jourjon, dans son ouvrage Pour un renouveau...,
nuance, en parlant du travail d’élaboration des Régles : « ...Ainsi
quelques-uns des membres de la Commission qui travaillaient a la
Régle commencaient a comprendre qu’il ne s’agissait plus tant
pour les religieux de pratiquer une Regle que de vivre selon un
esprit » (0.c. 32). Les italiques sont de nous.



88 Deuxieme temps : renouveler

Le Concile ne pouvait pas lui parvenir dans 'assimilation
sereine de ses documents, car il s’est en réalité achevé en
décembre 1965, quatre mois avant le début des sessions du
Chapitre. Son esprit lui est toutefois parvenu, c’est-a-dire
sa maniere de considérer la vie comme quelque chose qui
s’écoule avec I'histoire et qui est en méme temps le visage
de Dieu, le lieu ou il se manifeste. Le Concile a marqué le
Chapitre par la participation que certains Freres détermi-
nés avaient eue dans son déroulement (au moins Nicet-Jo-
seph, consultant en tant que Supérieur, et Michel, en tant
qu'expert de son frere, évéque), Freres qui allaient ensuite
étre tres pris en compte dans la réflexion lasallienne.

Cette maniere du Chapitre d’aborder le Concile avait clai-
rement un coté tres positif: toute son action était orientée
vers la détection des signes de Dieu a un moment précis.
Mais en méme temps, il y avait la un aspect faible, préma-
turé : en tant qu’'ensemble, groupe de personnes, Freres, le
Chapitre ne connaissait pas bien la théologie de la révéla-
tion, la théologie de 'Eglise, celle de la consécration ou le
formidable discours de Gaudium et spes, du moins dans sa
vision globale ou systématique. Cela supposait un déficit
dans le fondement de 'écoute des signes qui se présen-
taient a eux. C'est pourquoi, naturellement, cette faiblesse
devait se manifester dans les divergences ou le manque



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 89

d’harmonie quant a I'interprétation de ce qu'il fallait faire
dans le présent lasallien.®®

Il y avait une deuxieme cause, cette fois interne : I'alliance
entre les techniques de conduite des assemblées et le re-
nouveau de la conscience lasallienne. La premiere parlait
de participation, de communication, d’engagement de la
part de tous. La seconde, de renouveler la synthese entre
consécration et mission.

Les Freéres américains étaient chargés d’arriver a Rome
avec un plan de démocratisation ou de participation a
'assemblée, que ses membres ont peu a peu adopté, mal-
gré les premieres réticences. Les Freres francais, quant a
eux, ont apporté au Chapitre une conscience tres fine de
la nature de la relation entre la consécration et la mis-
sion, toujours dans la tradition lasallienne. Les deux cou-
rants ont convergé dans une attitude fondamentale pour
'avenir de I'Institut : leur devise restait de rendre le Saint

68  Mutatis mutandis, il semble certain que la méme chose allait
se produire avec la réception du Chapitre dans I'Institut. Dans
ce cas, les documents sont arrivés a temps, rapidement. Les
informations n'ont pas manqué. En revanche, les fondements
ont fait défaut. Lesprit de I’Assemblée a été recu avant ses
motivations. Du moins, ils ont été recus de maniere différente
selon les différents territoires de I'Institut et selon les différents
Supérieurs régionaux. Cela a rendu le post-Chapitre tres fragile,
ce qui a également été la cause de 1'énorme méfiance avec
laquelle les traces des documents capitulaires ont été suivies
au cours des dix années suivantes.



90 Deuxieme temps : renouveler

Fondateur a I'Institut et de rendre I'Institut aux Freres.®®
Participation et fidélité renouvelée.

Comme précédemment dans la référence au Concile, cette
circonstance doit également étre interprétée sous deux
angles complémentaires. Le premier, une fois de plus, est
extrémement positif : tous les capitulants ont accepté
aussi bien 'esprit démocratique de I'animation de I'Ins-
titut et du Chapitre que la nouvelle maniere de lire les
sources lasalliennes.

Mais tous ne pouvaient pas le faire de la méme maniere.
En d’autres termes, la premiere acceptation, tant de la
procédure que de la lecture des origines, a également été
'occasion de divergences, de pratiques qui ne découlaient
pas d’une conviction profonde et partagée. Tout au long
des deux sessions et, bien stir, pendant la période inter-
capitulaire, cela s’est fait sentir et a retardé, voire bloqué,
de nombreux sujets. Il s’agissait de nouveautés tellement
fascinantes qu’elles provoquaient des perceptions insuffi-
samment fondées.

69  Au sujet du Chapitre, nous disposons des chroniques des
Freres Luke Salm (A religious Institute in transition, chapitres
2-5) et Michel Sauvage (La fragile espérance..., chapitres 9-12).
Leur lecture est recommandée sur ces themes, méme si les
deux auteurs ont une pensée trés proche : grace au caracteére
personnel de leurs réflexions, elles permettent d’imaginer les
autres approches qui ont orienté I’Assemblée. D'un point de
vue plus strictement théologique, nous mentionnons I'ouvrage
du Frere Josean Villalabeitia, déja cité, Un falso dilema.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 91

Ces deux situations — le Concile et le renouveau institu-
tionnel — allaient étre décisives pour 'adoption de notre
theme, celui de la nouvelle communauté.

Renouveler la conscience, renouveler les definitions

L'ensemble était magnifique et exemplaire : il n’est pas fa-
cile de trouver des exemples d’assemblées comme celle-la.

Il y eut deux sessions : mai-juin 1966 et octobre-décembre
1967. Jamais un Chapitre n’avait duré aussi longtemps que
chacune de ses deux sessions. Si cela fut possible, ce fut
certainement grace a la proposition conciliaire et a son dé-
veloppement au cours de ces quatre ou cinq années. A son
tour, ce qu’il visait était d’actualiser et de formuler I'iden-
tité de la communauté lasallienne.

Cela imposait de distinguer et d’harmoniser les deux
taches de toute assemblée de ce type : le discours théo-
rique et les structures organisationnelles. L'expérience
immédiate et I'histoire ultérieure ont montré que méme
cette longue année et demie de travail capitulaire n’avait
pas suffi pour atteindre ces deux objectifs.

En réalité, tout avait commencé, expressément, cing ans
plus tot avec les premieres versions des Régles communes.
C’est pourquoi, lorsque les sessions se sont ouvertes a
la fin du mois d’avril, un chemin avait déja été parcou-
ru (dans ce cas, trois projets successifs pour les Régles). Le
Chapitre ne partait pas de zéro et 'esprit de la tache était
non seulement indiqué, mais déja commencé. Peu impor-
tait qu’il faille refaire une grande partie du travail accom-



92

Deuxieme temps : renouveler

pli:la continuité résidait dans I'esprit d’engagement créa-
tif déja en marche.

Malheureusement, des les premiers jours, un personnage
fantome, imprévu, fit son apparition : I'introduction du
sacerdoce. Le sujet n’était pas nouveau, bien str. Ce qui
I'était, c’était sa présentation, presque en vertu du vote,”
par le cardinal préfet de la Congrégation des religieux, An-
toniutti. S'il avait fallu une procédure pour mettre I'’As-
semblée sur pied, on n’en aurait pas trouvé de meilleure.

70

Cela s’est passé le 27 avril, a 17 heures. Le cardinal voulait
souligner 'obligation pour les religieux de répondre au Concile,
dans Perfectae caritatis. Son discours était bref, six pages. Sa
réflexion, générale, globale, sur le renouveau, sans proposer
aucune initiative concrete, sauf sur le théme du sacerdoce.
L'idée de l'identité des Freres, telle quelle apparait dans le
texte de sa conférence, s'inspirait de la théorie des deux fins et
de la subordination de la seconde (apostolique) a la premiére
(sanctification personnelle), expressément invoquée. Elle ne
présente pas une vision suffisante de la nature laique intégrale
de la vocation du Frére. A partir de 13, dans une juxtaposition
claire du théme, il a invoqué la docilité et 'obéissance avant
d’introduire le theme du sacerdoce, le présentant comme une
indication du Concile : I'acceptation de prétres au sein de
I'Institut, pour répondre a ses propres besoins. On a ensuite
vu qu'il s’agissait davantage d’'une question qui le concernait,
lui et sa Sainte Congrégation, que du document conciliaire lui-
méme. Nous ne savons pas s'il s’attendait cet aprés-midi-la
au rejet qu'il allait subir dans les semaines suivantes. Pour le
Chapitre, qui venait de commencer ce matin-la aprés quelques
jours de retraite, ce fut un début malheureux (Le texte du
Cardinal, dans AMG ED 251-252, 4. En francais et précédé de
la mention « Confidentiel ; ce texte ne pourrait étre publié qu’avec
Passentiment du Frére Supérieur Général »).



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 93

Le theme du sacerdoce avait et a toujours un sens propre en
soi ;' mais a ce moment-la, il a servi de catalyseur a deux
facons d’interpréter la personne du Frere. Pour le Chapitre,
deux horizons différents s’ouvraient, selon que la référence
était dans sa relation avec le sacerdoce ou avec le laicat.

La voie de I'avenir, comme on le verra dans les décennies
et les Chapitres suivants, se trouvait dans la seconde, mais
c’est la premiere qui a absorbé ce mois de mai tumultueux.
Ainsi, dans un large consensus sur la non-introduction du
sacerdoce, deux approches ou fondements difficilement
compatibles sont apparus. Pour les uns, rejeter le sacer-
doce conduisait a rejeter toute autre sécularisation ; pour
les autres, en revanche, cela supposait de souligner la
tache spécifique du Frere dans sa dimension la plus sécu-
liere. Ils sont parvenus a l'identité du Frere en s’appuyant
sur le caractere séculier de sa tache ou en 'ignorant.

Ce fut une affaire triste, car elle a occupé un mois et demi
du Chapitre, temps tres nécessaire pour avancer dans sa

71 La synthése du théme a fait I'objet de la circulaire 386, du 2.7.66,
juste apres la cloture de la premiére session du Chapitre. Son titre
indique qu'il s’agit du premier rapport du 39¢ Chapitre général et
qu'il est exclusivement consacré a 'exposé de ce qui a été dit sur
« Le caractere laic de I'Institut ». Il s’agit d'un ensemble de 60
pages, c’est-a-dire d'un rapport suffisamment détaillé.



94 Deuxieme temps : renouveler

tache propre.”” Mais elle s’est avérée positive car elle a
aidé a voir les conséquences possibles de la réflexion sur
la communauté lasallienne au moment du Concile. Grace
a ce qui n’a pas pu étre fait au cours de ces deux premiers
mois, '’Assemblée a programmé un processus d'un an et
demi supplémentaire.

Cependant, a en juger par la documentation qui nous
reste de I'année d’intersession, ses quinze mois ont peut-
étre été de trop et peut-étre aussi que les trois mois de la
deuxiéme session se sont terminés sur une fausse note, de
sorte qu'une troisieme session aurait été nécessaire.

La documentation montre que pendant les mois de I'in-
tersession, chacun des groupes a incontestablement pro-
gressé dans sa réflexion. Ce qui n’est pas aussi clair, c’est si

72 Le Frére Bernard-Mérian qui, en tant que secrétaire de la
Commission, a présenté la Déclaration a 1'’Assemblée (le 6
novembre 1967), I'a rappelé dés les premiers paragraphes. Il a
été un excellent facilitateur dans le travail de rédaction du texte
de base. Cela a certainement joué un réle dans sa nomination
comme Assistant pour les missions francophones, 20 jours plus
tard. Sa biographie, dans la Circulaire 477, est tres touchante.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 95

I'un d’entre eux a progressé en harmonie avec les autres.”
Le ton différent que I'on peut observer dans les documents
de I'époque s’est traduit par les grandes tensions qui ont
marqué les mois de septembre et d’octobre.

Lorsque des propositions plus ou moins acceptables par
tous ont été formulées, nous étions déja presque en no-
vembre et il ne restait plus que 40 ou 50 jours pour fi-
naliser la Regle et la Déclaration. C’était clairement insuf-
fisant : les nombreux documents laissés par ce Chapitre
donnaient dans l'ensemble une impression de manque
d’unité, comme s’il manquait encore une synthese ou une
vision unificatrice au sein du systeme qui en résultait.

La meilleure preuve de ces affirmations réside peut-étre
dans le processus qui a entouré le projet de Déclaration. Au
cours de I'été 1967, les Freres francais™ publierent Interses-
sion, un petit volume de 129 pages proposant déja un plan

73 On le voit dans le texte du Frere Jean Brun, en aolt-septembre
1967, Note relative au Projet de Déclaration sur le Frére dans le Monde
d’aujourd’hui (AMG, 2.8.2, 6 pp., dactylographié). Il distingue
et exprime avec perspicacité les deux points de départ qui
s’'opposaient a I'époque : lire 'identité du Frére a partir de la
Mission et la lire a partir de la Consécration. Dans les deux cas, le
sujet est abordé a partir d'une pré-compréhension (c’est le terme
qu'il utilise, et on peut supposer qu'il le fait en toute conscience,
connaissant son sens et sa portée). Personnellement, il choisit de
partir de la consécration et de la communauté, option « d partir
de laquelle nous pouvons nous ouvrir 4 une compréhension différente
de notre vocation de Frére ». L'esquisse qui suit dans sa note sur le
développement de cette compréhension différente est excellente.
On en retrouve la trace dans la Déclaration.

74 Les Freres Patrice, Michel et Félicien se sont chargés de la
rédaction.



96 Deuxieme temps : renouveler

pour la Déclaration. Il présentait essentiellement deux par-
ties : la premiere, sur la Mission, divisée en trois domaines,
et la seconde sur la vocation et la consécration du Frere. En
septembre, déja a Rome en groupes de travail, les positions
étaient tres tendues entre les uns et les autres, et ils finirent
par accepter d’'inverser l'ordre des deux parties. Ils com-
prirent que cela répondait aux deux orientations opposées.

Mais changer l'ordre ne signifiait pas nécessairement étre
parvenu a une synthese.

Heureusement, le critére source, qui anime tout le systeme,
apparait tres clairement. Nous le voyons, par exemple,
dans les numéros 25 et 26 de la Déclaration. C’'étaient les
derniers numéros de la premiere partie, qui s’ouvrait déja
sur la seconde.

Comme les Freres s’associent pour travailler ensemble,
la communauté se réalise avant tout dans la poursuite
d’un objectif commun, qui est le Royaume de Dieu. Les
communautés se rénovent, la communion... devient plus
intime... dans la mesure ou leurs membres reprennent
mieux conscience de leur mission apostolique... (25.4).

Dans le Peuple de Dieu, les Freres... sont appelés a exercer
une fonction de témoignage revétant un caractere spéci-
fique. Ils sont les signes de 'action et de la présence de
'Esprit de Dieu dans notre histoire ; les signes de la réalité
actuelle du monde nouveau... (26.2).

...Le Freére est appelé a porter, au coeur méme de son acti-
vité éducatrice, le témoignage de sa consécration totale a
Dieu... (26.3).



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 97

La vie communautaire vraie constitue un signe vivant de
laréalité essentielle que les Fréres ont mission d’annoncer.
Lamour que Dieu a montré aux hommes en Jésus-Christ
devient principe d’'union des hommes entre eux... (26.4).

Dans sa seconde partie, la Déclaration exprime le sens des
domaines d’activité apostolique du Frere. En parlant de
la révision et de I'innovation des ceuvres éducatives, nous
trouvons :

La communauté scolaire ne se formera que suscitée par
une communauté éducatrice dont la richesse est faite
de la diversité et de I'unité de ses membres. C’est pour-
quoi les freres sont heureux de collaborer avec des laics
qui fournissent a la communauté éducatrice I'apport
irremplagable de leur connaissance du monde, de leur
expérience familiale, civique, syndicale. IIs font en sorte
que les laics soient en mesure de tenir leur place dans
toute la vie de ’école : dans la catéchése, dans les mouve-
ments apostoliques, les activités périscolaires, voire dans
les responsabilités d’administration et de direction (46.3).

En conséquence (paragraphe déja cité) :

Pour opérer cette révision [des ceuvres|, on tiendra
compte du fait que, de plus en plusl, I'influence de I'école
chrétienne sera fonction de la qualité plus que du nombre.
Lobjectif prioritaire que 'on se fixera ne sera donc pas
le maintien desceuvres existantes, mais la constitution
de communautés vivantes, suffisamment pourvues d'un



98

Deuxieme temps : renouveler

personnel qualifié pour étre en mesure d’animer 'institu-
tion scolaire (49,3).7”

A juste titre, lorsque les Régles définissent la consécration
du Frere, elles s’expriment ainsi :

Incorporés au Christ par le baptéme, les Freres sont déja
consacrés a la gloire de Dieu. Par la profession religieuse,
ils confirment leur consécration baptismale, et I'expri-
ment avec plus de plénitude (IV.b).

Les Freres vivent leur consécration dans une communau-
té d’Eglise. Cette communauté est pour les chrétiens un
signe spécial de I'’Alliance entre Dieu et les hommes. Elle
affirme le devoir et la possibilité de renouveler le monde
par 'esprit de I'Evangile. Mais, en méme temps, elle rap-
pelle que ce monde doit passer par la mort pour étre
transformé un jour (IV.c).”

Communaute et communaute educative

Aujourd’hui, un demi-siecle apres leur rédaction, ces textes
continuent de surprendre par leur audace. Le saut qu'ils
représentaient par rapport a l'esprit et au vocabulaire

75

76

Nous reviendrons sur ces textes dans la deuxiéme partie, en
raison de leur valeur exceptionnelle pour nommer des réalités
qui resteront cruciales un demi-siécle plus tard.

Pour voir la portée de ces affirmations, cf. Jourjon, P.-A, Pour
un renouveau.., pp. 157ss. A cet égard, I'ouvrage collectif La
Declaracion, 30 arios después (Valladolid, 1998, p. 254), qui
comprend huit études sur divers aspects du document, est
également intéressant.



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 99

antérieurs était certainement grand, a tel point qu'il s’est
avéré excessif, dépassant la capacité des derniers respon-
sables a transformer l'idéal en réalité quotidienne. C’est ce
que I'on a pu constater dans la présentation et I'applica-
tion des documents capitulaires dans les différents terri-
toires du monde lasallien.

Il est vrai que la grande prise de conscience du Chapitre
ne pouvait pas couvrir tous les domaines possibles. Au-
jourd’hui, nous voyons clairement la grande lacune qu’il a
laissée : la Communauté lasallienne réelle, concrete, celle
qui, en fait, animait déja a '’époque les institutions éduca-
tives. Comme il était logique, le Chapitre était pressé par
le renouveau de la personne du Frere et du premier de ses
domaines communautaires. Il s’est concentré sur cela et a
laissé la porte ouverte a ce qui viendrait apres. Mais cette
nouveauté n'est pas arrivée. Ce fut le grand préjudice in-
fligé par la polémique sur le sacerdoce.

En effet, cette polémique s’est déroulée sur deux plans tout
au long du Chapitre. Tout d’abord, le plus explicite : compte
tenu des origines et de I'actualité, une communauté de re-
ligieux laics pouvait-elle ou devait-elle établir le sacerdoce
en son sein, sans altérer son identité ? Le processus suivit
son cours et fut clos a la fin du mois de mai 1966.

Car il y avait un autre niveau : celui du soupgon, celui de
l'interprétation des motifs. Ainsi, sous le rejet du sacer-
doce, certains interprétaient une autre réalité qui n’était
pas clairement reconnue. Il s’agissait de la réduction de
la communauté lasallienne au statut d’institut séculier,
c’est-a-dire de la modification du statut de religieux édu-



100 Deuxiéme temps : renouveler

cateurs. La clé présumée, cachée, résidait dans la maniere
de considérer les veeux, la profession.”

Ce fut un jeu de malentendus et parfois de mauvaise vo-
lonté. Ce fut aussi ridicule et source de honte institution-
nelle. Cela conduirait a la mise en pratique des principes
de la Déclaration et des Régles dans la sphere interne ou
intime de la vie du Frere. Cela ne lui permettrait pas de
poursuivre son développement naturel en atteignant 'en-
semble du groupe humain qui travaillait dans les écoles et
autres projets éducatifs.

La controverse sur le sacerdoce fut la cause ultime qui
poussa I'Institut lasallien a négliger ce qu'’il appelait pré-
cisément a cette époque, avec une expression importante,
d’une grande fécondité au cours du demi-siecle suivant: la
communauté éducative.

77 Dans les années qui ont précédé le Chapitre et méme le Concile,
deux études remarquables sur I'identité du Frere avaient été
publiées : les theses de doctorat des Fréres Saturnino Gallego et
Michel Sauvage. Toutes deux et tous deux ont eu une influence
notable sur le Chapitre. Mais aucune des deux ne contenait de
réflexion adéquate sur l'identité lasallienne en relation avec
la sécularité, c’est-a-dire avec les nouveaux modes possibles
d’engagement laic, séculier. Elles ont été abordées en fonction
de la relation entre I'identité du Frere et l'identité sacerdotale,
cléricale. Si le cardinal n’avait pas été présent au Chapitre, le
théme du sacerdoce aurait peut-étre été abordé de la méme
maniere, mais dans une perspective interne. Il aurait alors été
inscrit dans la réflexion propre a la Déclaration, qui aurait eu lieu
avant et avec plus de sérénité. Le résultat a probablement été
que le Chapitre a utilisé un concept de vie consacrée défectueux
ou incomplet parce quimprovisé. A tout le moins, il s’agissait
nécessairement d’'un concept davantage vu dans sa relation avec
le sacerdoce et I'Ordre que dans celle avec le laicat et le baptéme.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 101

En effet, en ne développant pas le discours sur la relation
entre les Fréres et les laics, la « communauté éducative »
nouvellement nommeée s’est insensiblement transformée
en « organisation éducative ». Et ce glissement, accentué
par la perte importante de Freres, s’accompagna d’une
disparition inégale mais incontestable des communautés
mémes des Freres, qui devinrent quelque chose de plus
proche de groupes de travail éducatif que de communau-
tés significatives. Ainsi, paradoxalement, en ne dévelop-
pant pas le discours de la communauté lasallienne réelle
— disons « mixte », pour l'instant —, la crise provoquée par
le renouvellement des formules d’identité proposées par le
Chapitre s’est aggravée.

C’est quelque chose que nous voyons aujourd’hui, natu-
rellement, bien mieux qu’'a I’époque. Cependant, le chemi-
nement de I'Institut lasallien au cours des dix années sui-
vantes a été jalonné de nombreux signes de ce processus.
Tous ont pu vivre I'une ou I'autre crise.”

La moindre n’était certainement pas le fait qu’il y avait
au sein méme du Conseil général deux groupes, I'un favo-
rable et 'autre défavorable a l'esprit du Chapitre, comme
cela s’est finalement manifesté dans des publications, par-

78 Deux exemples : les perplexités sur la nature des engagements
« votaux » (veeux, promesses, aucun) et I'animation de la
communauté par le groupe des freres, sans directeur.



102 Deuxiéme temps : renouveler

fois tendancieuses, dirigées depuis Rome contre Rome.” Et
la question ne s’est méme pas terminée avec le nécessaire
changement de cap dix ans plus tard, avec la réduction
drastique du nombre de membres du Conseil, a la recherche
d’une harmonie plus constructive. La blessure causée par la
perte de pres de 40 % des Freres®® n’a pas facilité les choses.

Et pourtant, la piste était 1a, a la portée de tous. Il fallait,
certes, lire le Concile sans préjugés. Voici ce que dit Lumen
gentium dans son chapitre VI, « de Religiosis » :

79 1l s'agit de la publication Ou va UInstitut des Fréres des Ecoles
Chrétiennes ?, cahier de 88 pages, dans la série Documents-
Paternité, mensuel n° 141, juin 1969, Editions St.Michel, Rennes,
sans signature et clairement disqualifiant le Frére Supérieur
général et le Chapitre général. A 'opposé, la Communication aux
Fréres des Ecoles Chrétiennes, « communication décidée par le Conseil
Général », mise au point par les Freres Michel Sauvage, Patrice
Marey, Maurice Hermans et Arthur Bonenfant, du Conseil
Général, Rome, 1969, 111 + 48 pp. A propos du climat dans lequel ces
événements se déroulaient, notons que des 1971, dans la Circulaire
sur la rencontre intercapitulaire, déja citée, Jalons pour un nouveau
quinquennat, figuraient ces phrases terribles : « Il a été souligné
que le témoignage principal de I'unité vivante de I'Institut sera
donné par le Conseil général, qui n'est pas un simple conseil
d’administration. 1l s’agit plutot d’'une véritable communauté.
Ce nest pas un groupe de personnes qui vivent ensemble, mais
un groupe de religieux qui aspirent a une communion de pensée
et de vie. Chaque membre du Conseil général doit étre, de plus
en plus, un témoignage de cette unité et de cette communion,
qu’il travaille au Centre de !'Institut ou qu'il représente le Frere
Supérieur dans un District de I'Institut » (o.c., 39).

80  Clest ce que soulignera le Supérieur général, le Frere Charles
Henry, dans son discours déja cité lors du Chapitre général
suivant, en 1976. La premiére partie de ce discours portera sur
les cycles de vie des institutions religieuses ; la seconde partie
traitera des signes d'une ere nouvelle, en relation spécifique avec
la vitalité de I'Institut lasallien. Nous reviendrons sur ce texte
dans la section suivante.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 103

La profession des conseils évangéliques apparait en conséquence
comme un signe qui peut et doit exercer une influence efficace sur
tous les membres de 'Eglise dans Uaccomplissement courageux des
devoirs de leur vocation chrétienne. En effet, le Peuple de Dieu
n’a pas ici-bas de cité permanente, il est en quéte de la cité
future, or I'état religieux, qui assure aux siens une liberté
plus grande a1'égard des charges terrestres, manifeste aussi da-
vantage aux yeux de tous les croyants les biens célestes déja
présents en ce temps, il atteste I'existence d'une vie nou-
velle et éternelle acquise par la Rédemption du Christ, il an-
nonce enfin la résurrection a venir et la gloire du Royaume
des cieux..®!

« ..une liberté plus grande a I’égard des charges terrestres » :
le caractere discutable de cette expression montre que méme
le Concile ne pouvait pas avancer de maniere aussi impor-

81

LG 44.4. Ulitalique est de nous. Le texte conciliaire
correspondant : « Evangelicorum proinde consiliorum professio
tamquam signum apparet, quod omnia Ecclesiae membra ad officia
vocationis christianae impigre adimplenda efficaciter attrahere
potest ac debet. Cum enim Populus Dei hic manentem civitatem non
habeat, mais en cherche une future, le statut religieux, qui libére
davantage ses adeptes des soucis terrestres, manifeste davantage
encore la présence des biens célestes déja présents en ce siécle a tous
les cropants, témoigne de la vie nouvelle et éternelle acquise par la
rédemption du Christ, et annonce la résurrection future et la gloire
du Royaume céleste. Formam quoque vitae, quam Filius Dei accepit,
mundum ingressus ut faceret voluntatem Patris, quamque discipulis
Ipsum sequentibus proposuit, idem status pressius imitatur atque
in Ecclesia perpetuo repraesentat. Regni Dei denique super omnia
terrestria elevationem eiusque summas necessitudines peculiari modo
patefacit ; supereminentem quoque magnitudinem virtutis Christi
regnantis atque infinitam Spiritus Sancti potentiam, in Ecclesia
mirabiliter operantem, cunctis hominibus demonstrat ». Le sens de
la vie religieuse qui sous-tend ce paragraphe était peut-étre ce
qui manquait dans la réflexion citée de Brun, afin que les deux
approches puissent se rejoindre.



104 Deuxieme temps : renouveler

tante dans la théologie de la consécration, et encore moins
lorsqu’il s’agissait de I'intégration entre la vie consacrée et
la vie apostolique. Cela prendrait du temps, des décennies.

Mais son esprit a progressé, en prenant au sérieux des pa-
ragraphes tels que celui cité.

On y trouve avant tout I'affirmation que la Communauté
des Freres est « tamquam signum », quelque chose qui s’ap-
parente a une référence fondamentale, un signe du che-
min définitif, un avant-gotit. Ensuite, ce « signe » « potest
ac debet » se comporter comme tel et proposer au peuple de
Dieu un modele de proximité et d’actualité de « 'au-de-
la ». Et cela n’est pas indiqué comme propre a un groupe
au sein de I'Eglise. Cela s’applique a tous ses membres, a
tous, car cette Constitution s’adresse a tous. Le message
est clair : face a cette tache, tout chrétien, tout membre
du Peuple de Dieu, peut se connecter et se sentir sur son
propre chemin vers la rencontre avec Dieu. Quiconque y
croit, au sein d’une institution éducative, est un membre
potentiel d'une nouvelle communauté.

Et plus important encore : la mission de cette nouvelle
communauté potentielle ne consistera pas a faire quoi que
ce soit, mais a rappeler la proximité du Seigneur.??

Il s’agit 1a d’'un point qui est trop facilement négligé et qui
conduit a de graves erreurs :

82 Comme nous le verrons plus loin, ce théme sera au coeur de
notre deuxiéme partie.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 105

« 'engagement » est ce que 'on appelle normalement la
« mission », c’est-a-dire ce pour quoi quelqu'un est « en-
voyé » (missus/missio). Cette chose, telle qu’elle est expri-
mée dans Lumen gentium (et reprise des années plus tard
dans le Code de droit canonique), n’est pas de faire quoi que
ce soit, mais de renvoyer a la réalité du Seigneur. Cela fait
de 'engagement apostolique un sacrement de Dieu, c’est-
a-dire que le Royaume de Dieu s’exprime au cceur de 1’en-
gagement, non pas simplement en référence au bien-étre
social (indiscutable et nécessaire), mais en participation a
la révélation de Dieu. Tel est le « ministere » concret de la
communauté lasallienne, en 1700 comme en 1967.

Le dialogue entre les différentes formes d’appartenance au
Peuple de Dieu est possible et méme nécessaire. C’est clair.

Si I'on avait fait preuve d'une plus grande sérénité, cette
orientation aurait donné a tant de communautés de vie
consacrée une autre vision de leur présent et de leur ave-
nir. Bien str, cela ne signifiait pas la disparition du carac-
tere consacré dans la communauté des Freres. Cela signi-
fiait la voie pour établir un autre modele de communauté,
dans lequel tous trouveraient un mode de vie complémen-
taire a celui des autres.

Dix ans plus tard, la commission chargée de préparer un
exposé sur les voeux ne présenterait pas quelque chose de
tres différent. Mais le Chapitre refuserait de 'examiner et,
ce faisant, la communauté lasallienne serait condamnée
a errer sur des chemins d’imprécisions pendant toute la
génération suivante.



106 Deuxiéme temps : renouveler

De ce point de vue, on peut dire que le grand Chapitre de
1966/67, et en particulier sa Déclaration sur le Frére dans le
monde d’aujourd’hui, n’a pas réussi a faire entrer I'institution
lasallienne dans la nouvelle ére comme il le souhaitait.



D’une communauté a 'autre | 1. Un si¢cle de signes 107

2. La Fraternite Signum Fidei

De notre point de vue, le Chapitre général de 1976 a com-
mencé en 1971, avec la rencontre des Fréres Visiteurs
a Rome. Vu la tournure que prenaient les événements,
c’était une pause nécessaire entre les deux Chapitres, le
précédent et le suivant.®

L'une des questions que les Visiteurs et le Conseil géné-
ral devaient examiner était celle des veeux, un sujet qui,
comme on peut facilement I'imaginer, touche directement
a l'identité du Frere. La pratique de la profession faisait
I'objet de vifs débats, avec des propositions telles que le
remplacement des voeux par des promesses, leur perpé-
tuité par leur temporalité indéfinie, le lien avec la commu-
nauté locale plutét qu’avec I'Institut.

La diversité des formules était un signe évident d’insatis-
faction face a I'ordre établi. Sans que nous puissions en
déterminer les causes, I'inadéquation entre ce qui avait
été recu et la nouvelle génération de Freres a qui l'on pro-
posait de s’engager définitivement dans la communauté
lasallienne était évidente pour tous. Parallelement, cette
diversité indiquait logiquement la diversification de la
densité du lien, ou, en d’autres termes, les différentes ma-
nieres d’appartenir au projet lasallien.

83 La circulaire 394, datée de novembre 1971 et intitulée « jalons
pour un nouveau quinquennat », a été conservée pour la postérité.
Nous I'avons déja citée a plusieurs reprises. Il s’agit d'une
quarantaine de pages passionnantes qui permettent de prendre
le pouls de I'Institut cinq ans apres le Chapitre précédent et le
Concile. Elles méritent d’étre lues et relues.



108 Deuxiéme temps : renouveler

Le Concile et le Chapitre avaient représenté un boule-
versement sans précédent pour la Congrégation. Si I'on
ajoute a cela le pourcentage élevé de jeunes Freres, ainsi
que la psychose du changement social, de la protestation
et de I'espoir, on comprend que I'effervescence devait étre
énorme.®* Dans ces circonstances, la rencontre de 1971 a
décidé de créer une commission internationale, présidée
par le Frere Assistant pour la formation, chargée d’étudier
la question des voeux et de préparer un rapport pour le
prochain Chapitre général.®

Il y eut toutefois, des le début, une circonstance étrange
ou logique, selon le point de vue, qui allait influencer
puissamment le travail : parallelement a la Commission

84 Il n'est pas surprenant que la circulaire 394 (Etapes...) s'ouvre
sur ces mots du Supérieur : « Il me semble tout a fait approprié
de souligner qu'aucun d’entre nous ne s’est senti entierement
satisfait de notre travail ou des résultats obtenus... ». Et il
conclut en disant : « Ne perdons pas de temps a pleurer les
erreurs constatées dans les changements de notre civilisation
ou dans la situation de I'Eglise au cours des cinq derniéres
années... ».

85 Pour mieux comprendre son orientation : cette méme année,
au cours de l'année 1971-1972, le Frére Sauvage a donné un
cours a l'Institut Jesus Magister sur la vie consacrée, qu'il
publiera dans Lasallianum en mai 1973. En 1969, ].M. Tillard
avait déja publié Les Religieux au ceeur de I'Eglise, qui était tres
présent dans ce cours. Il convient de le souligner pour mieux
comprendre 'orientation du Frere Michel et de la Commission.
Par la suite, de nombreux ouvrages ont été publiés sur le sujet.
Dans I'ensemble et en raison de son harmonie avec ce que
nous venons de dire, nous signalons la these de Gabriel Leal, El
seguimiento de Jesis, segun la tradicion del rico, estudio redaccional
y diacrénico de Mc 10, 17-31 (Verbo Divino, 1996) : fondée, concise,
compléte, mais malheureusement peu connue.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 109

internationale proprement dite, une autre commission fut
créée a Rome, composée de quatre Freres Assistants ou
Conseillers généraux. Et certainement pas avec les mémes
attitudes a I’égard de ce qu’il s’agissait de préparer.8¢

La dynamique de ces deux commissions fut un signe tres
éloquent de la conscience de I'Institut lasallien a cet égard.
Les deux commissions se rendirent au Chapitre et y dis-
parurent. I’Assemblée ne parvint méme pas a étudier le
rapport de la Commission internationale, car la premiere
partie de son rapport fut jugée peu réaliste et entierement
orientée vers la conversion de la Congrégation lasallienne
en institut séculier. Le manque de temps, apres sept ou
huit semaines de sessions, alors qu’il ne restait plus que
dix jours, n’a pas aidé non plus. Le Chapitre a relégué le
sujet dans la série de publications ultérieures consacrées
aux différents themes étudiés par les commissions.®

86 Cf. Villalabeitia, Josean, Consagracion y audacia, la Comision
Internacional de los Votos (1971-1976). Rome, 2007, pp. 5l-
83. Concernant cette appréciation, cf. Salm, L., A religious
institute..., p. 87.

87 On peut commenter cela de différentes maniéres, selon les
langues et les cultures. Ainsi, nous pouvons rappeler la phrase
de Saluste dans La Guerre de Jugurtha : « concordia res parvae
crescunt ; discordia maximae dilabuntur », c’est-a-dire que
lorsque les gens veulent se comprendre, méme s'ils ont peu, ils
obtiennent beaucoup ; tandis que s'ils ne le veulent pas, tout
ce qu'ils ont de bon disparait, aussi excellent soit-il. Ce fut une
grande perte pour ce royaume nord-aftricain : il a disparu.



110 Deuxiéme temps : renouveler

La Commission internationale sur les veeux
et la Fraternite Signum Fidei

Toutefois, il mérite d’étre rappelé. Qu’il soit judicieux ou
non, il était le fruit d’'un travail considérable et exprimait
clairement un état de conscience significatif au sein de
I'Institut. Le rapport comportait — comporte — quatre
sections.®®

La premiere est une présentation générale du theme, ba-
sée principalement sur les plusieurs milliers de Freres
concernés par le renouvellement ou I'’émission des veeux.
Elle conclut :

la Commission estime que 'avenir de I'Institut ne doit
étre recherché ni dans un retour aux structures passées
(ce qui ne signifie pas nier la valeur de la Tradition), ni
dans le maintien d’un état de fait dont les limites ont déja
été clairement percues par les Freres Visiteurs. La Com-
mission estime avoir ouvert une piste qui peut conduire a
une solution positive.

Les deuxieme et troisieme sections étudient, tout d’abord,
la diversité, voire la casuistique, qui existe en matiere
d’engagements des jeunes Freres, ainsi que la question de
la perpétuité ou du caractere définitif de 'engagement. Il
s’agit d'une réflexion a la fois réaliste et imaginative, tant
dans sa description de la situation que dans les alterna-
tives qu’elle propose en réponse.

88  Voir AMG ED. 277/2, doc. 10. Et Consagracion y audacia..., pp.
259-297.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 111

La quatrieme section est consacrée au contenu des veeux,
avec une référence particuliere au célibat, a la pauvreté, a
'obéissance et a I'association.

A strictement parler, les trois premiers ne posaient aucun
probleme : leur réalité n’était pas discutée. En revanche,
le quatrieme, pour lequel quelque chose de nouveau était
proposé, pouvait poser probleme. Il s’agit de quatre para-
graphes, dont les deux premiers rappellent succinctement
I'existence de ce voeu aux débuts de I'Institut et son in-
signifiance progressive jusqu’a sa disparition au moment
du rapport.

Le troisieme paragraphe propose trois pistes pour évaluer
I’Association :

a) UAssociation pourrait étre 1'élément intégrateur pour
le Frére, pour la Communauté et pour la Mission. Elle
pourrait exprimer de maniere synthétique la consé-
cration du Frére qui s'unit a d’autres hommes désireux
comme lui de vivre I'amour fraternel et d’exercer une
mission commune.

b) On peut envisager différentes formes d’appartenance
a I'Institut en termes de modalités et de contenu de I'en-
gagement. Dans cette hypothese, I'’Association pourrait
constituer un facteur capital d’unification entre les diffé-
rents membres de I'Institut.

c¢) Une telle revalorisation irait également dans le sens
d’une redécouverte de la spécificité de notre vie religieuse
(selon le dynamisme des origines) et d'une nouvelle com-
préhension des valeurs jusqu'ici liées aux trois veeux



112 Deuxiéme temps : renouveler

monastiaues (dont le caractere abstrait et intemporel est
de plus en plus critiqué).

Logiquement, dans le paragraphe suivant, ils présentaient
ces suggestions :

-Que l'’Association pour une vie fraternelle et I'accom-
plissement d’'une mission commune devienne le point
central de notre consécration.

- Que I'engagement a vivre en Association se fasse au sein
de la communauté locale, lieu de vie fraternelle et d’exer-
cice d'une mission concrete, mais dans le cadre plus large
que celui du District.

- Que I'Association pour une vie fraternelle et I'exercice
d’'une mission commune soit le seul veeu explicitement
formulé par les Freres. Cela ne signifie pas que les valeurs
exprimées par les trois voeux monastiques soient rejetées.
Mais nous pensons qu'un tel choix traduirait mieux le
dynamisme du projet de vie du Frére et donnerait une
orientation plus spécifique a certaines valeurs liées a la
triade : témoignage de vie simple, service des pauvres, en-
gagement dans une vie communautaire, recherche per-
sonnelle et collective du plan de Dieu.

C’est ce que disait et continue de dire le Rapport.

Il s’inscrivait donc dans la ligne du discours (plutot que
« rapport ») avec lequel le Frere Supérieur général a ouvert
le Chapitre. Le Frere Charles I'a consacré a une réflexion
sur I'histoire des congrégations religieuses, c’est-a-dire



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 113

sur leur avenir.®® Son point de départ était tres clair, et cet
homme le savait bien par expérience :

S’il y a une chose que 'histoire de la vie religieuse révele,
c’est que les instituts religieux ne sont pas des entités
fixes et statiques, mais plutot des éléments d'un proces-
sus historique qui se déroule sans cesse dans le temps, et
ce processus historique est un mouvement social signifi-
catif dans I'histoire de la culture occidentale.

Les instituts religieux ont vu le jour en réponse a des
changements sociaux dramatiques dans I'Eglise et a des
évolutions culturelles et politiques plus larges au sein de
la civilisation occidentale, afin de devenir des forces dy-
namiques pour modeler et changer a la fois 'Eglise et la
société... (p. 1).

Tout ne se vaut pas. Méme la meilleure volonté ne peut
improviser. Le Supérieur général connaissait tres bien les

89

Selon le texte méme, il a suivi 'approche ou l'esprit du livre
de Hostie, Vie et mort des ordres religieux, ainsi que les études
de Lawrence Cada et Raymond Fitz, The recovery of religious life,
et le livre de David Fleming, Life cycle of religious communities.
Le discours a été accueilli par toute '’Assemblée debout, avec
de longs applaudissements, observe Luke Salm, qui ajoute :
«L'approbation concernait peut-étre davantage la personne que
tout le monde aimait que le contenu de 'exposé. Les délégués
étaient conscients que cette présentation était en réalité son
chant du cygne » (A religious institute..., p. 104). Le Chapitre
était évidemment au courant des tensions qui régnaient au
sein du Conseil général.



114 Deuxieme temps : renouveler

risques des jugements faciles, toujours préts a rester au
stade de I'écrit.

Lorsque nous étudions le nombre relativement restreint
d’Instituts qui ont réussi a se revitaliser aprés une pé-
riode de crise et de déclin, nous trouvons, dans tous, trois
caracteristiques :

« une réponse transformatrice aux « signes des temps »,

« une redécouverte du charisme de la fondation,

« un renouveau profond de la foi et de la priére centrée sur
le Christ (p. 5).

Suggérant des pistes et utilisant le vocabulaire des jours
du Concile, le Supérieur général énumere six « signes des
temps » qui interpellent particulierement une Institution
comme celle des lasalliens. Ils concernent la jeunesse, la
justice et le Tiers-Monde. Leur dénominateur commun, la
perspective de I'Eglise :

..un sens ecclésial croissant, une conscience de plus en
plus profonde que nous sommes appelés a servir le corps
du Christ qu'est 'Eglise et que le charisme particulier
donné a chaque congrégation I'est pour le bien de I'Eglise,
que toutes les décisions prises au sein de I'Institut de-
vraient étre prises en vue de I'Eglise... 2 ce que 'Eglise at-
tend de nous..., 'antithése de 'autosuffisance et de I'au-
tosatisfaction (p. 10).



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 115

Dans son discours, le Supérieur ne cite pas Paul VI,*° mais
six mois s’étaient écoulés depuis la publication d’Evangelii
nuntiandi. Et dans ce texte, le Pape parlait du grand drame
de notre époque, la séparation entre la foi et la culture.”
L'horizon ne pouvait étre plus propice au renouveau d'un
Institut religieux comme celui des Lasalliens, a ses per-
sonnes et a ses structures.

Cela n’a pas suffi. Le compte rendu quotidien de '’Assem-
blée la montre plus douloureuse et méfiante qu'optimiste.
Et pourtant, aucun Chapitre n’avait été préparé avec au-
tant de rigueur, avec une telle participation de I'Institut.
Il a été le plus nombreux de I'histoire lasallienne, avec 158
membres...

Aujourd’hui, en nous souvenant du préjugé de la dissolu-
tion en Institut séculier, mais sans I'amertume que cela
a supposé a I’époque, nous entendons toutes ces choses
d’une autre maniere. Elles aident a comprendre la contra-
diction profonde qui existe entre le rejet de I’étude de la
Commission et 'acceptation, devant tout le Chapitre, de

90  Si elle le fait avec le Synode des évéques de 1971, il est 1égitime
que nous établissions un lien entre ce Synode et la rencontre des
Visiteurs, dont le souvenir est si fort pour I'Institut. Le Supérieur
en était bien conscient. (Le texte mentionne par erreur la date
de 1972, confondue avec '’Assemblée de Stockholm, sur le méme
theme que le Synode, la justice et la paix).

91 EN, 20. C'est un autre des points sur lequel nous reviendrons
nécessairement dans notre deuxiéme partie. Et avec cette méme
référence a Paul VI.



116

Deuxieme temps : renouveler

la consécration de onze personnes comme Signum Fidei,
ce dimanche de Pentecote, célébré le samedi 5 juin.*?

Cinq ans auparavant, dans la Circulaire sur la rencontre
intercapitulaire, il avait été écrit :

Lesprit courageux et inventif dont a fait preuve saint
Jean-Baptiste de La Salle a son époque pourrait au-
jourd’hui nous donner le courage d’expérimenter diffé-
rentes possibilités d’'intégrer d'une maniére oud'une autre
a notre apostolat, en tant que collaborateurs spéciaux,
des jeunes qui, bien que n’ayant pas la vocation pour
I'Institut, désirent participer a notre mission éducative,
et peut-étre aussi a notre vie de communauté pendant
une période plus ou moins longue. Plusieurs Visiteurs
ont affirmé avoir rencontré des personnes intéressées par
cela, d’anciens éleves et catéchistes, des enseignants laics
et des prétres, d’anciens Freres. Nos fédérations d’anciens
éleves comptent certainement de nombreux membres
qui participeraient volontiers a notre apostolat en tant
que collaborateurs appréciés, apportant a notre mission
des éléments précieux pour établir de véritables contacts
avec les besoins du monde.*®

92

93

A Rome, sept personnes ; deux autres en Espagne ; et deux autres,
une en Italie et une au Brésil. A ce jour, six jeunes fréres ont
prononcé leurs voeux perpétuels (district de Valence). Pour tout
cela, nous suivons les références du Bulletin... n° 250 (2005), telles
qu'elles sont exprimées par le Frere Victor Franco, alors Conseiller
général chargé spécialement des relations avec la Fraternité
Signum Fidei. Il est frappant de constater que ni le Frére Marcoux,
chroniqueur, ni le Frere Carmody, secrétaire, ne font aucune
référence a cet événement dans leurs comptes rendus.

Jalons importants pour un nouveau quinquennat (Circ. 394), 29.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 117

Sans le citer, ces dernieres lignes évoquent le numéro 46.3
de la Déclaration :

La communauté scolaire ne se formera que suscitée par
une communauté éducatrice dont la richesse est faite de
la diversité et de I'unité de ses membres. C’est pourquoi
les freres sont heureux de collaborer avec des laics qui
fournissent a la communauté éducatrice 'apport irrem-
plagable de leur connaissance du monde, de leur expé-
rience familiale, civique...

Dans le monde lasallien, on appelait et on appelle encore
« Signum Fidei » un type de personne qui s’associe publi-
quement au projet et a I'esprit lasallien, tout en conservant
sa vie familiale, c’est-a-dire sans partager la communau-
té des Freres. Le Chapitre a repris ce magnifique geste en
I'officialisant.®* Bien sir, cela montrait en méme temps une
certaine contradiction dans son approche de ces questions.

En effet, du moins en apparence, la consécration d'une
personne comme Signum Fidei signifie rapprocher de la
communauté des Freres quelqu'un qui n’en fait pas partie,

94

En réalité, la consécration des Signum Fidei n’a pas été promue
par le Chapitre. Elle suivait son propre itinéraire et le Chapitre
I'a fait sienne de maniere plus silencieuse que passive. Le fait est
que son adoption par '’Assemblée resterait pour I'Institut une
référence forte, mais quelque peu distante. C’est ce que prouverait
I'évolution de toute cette question au cours des décennies
suivantes. On le devine également dans les tensions quotidiennes
entre la Fraternité, les cadres lasalliens locaux et les différentes
formes d’Association. Tres utile a cet égard, le document du 43¢
Chapitre général « Associés pourleservice éducatifdespauvres...»,
Circulaire 447, p. 6, Rome, 1 octobre 2000.



118 Deuxiéme temps : renouveler

mais qui a promis publiquement de vivre selon le méme
esprit. Cette personne s’engage également a élaborer un
projet de vie semblable a celui des Freres, a renouveler
périodiquement son engagement et a le rendre définitif
apres un certain temps.

Il n’a pas de statut canonique, c’est-a-dire qu’il n'y a ac-
tuellement aucune place pour cette figure dans le Code,
du moins en ce qui concerne I'Institut lasallien. Mais ce-
lui-ci propose a ces nouveaux « membres » de son projet
un discours spirituel et apostolique tres similaire a celui
des Freres.

La contradiction profonde réside dans le fait d’avoir suppo-
sé que quelqu’un peut s’approcher de la vie d'une commu-
nauté, sans toutefois s’en rapprocher trop, tout en niant
la possibilité que la communauté des Freres accueille ces
personnes en s’associant avec elles ou en s’associant tous
ensemble dans le méme projet lasallien. C’est la reconnais-
sance implicite d'une réalité qui doit étre résolue, mais qui
n'est pas abordée comme un défi institutionnel. D’ou la
réponse illusoire consistant a proposer un modele calqué
sur le statut du Frere, et non sur la réalité baptismale.

Récemment, en 2013, la rencontre internationale des fra-
ternités Signum Fidei a rassemblé et diffusé le statut spé-
cifique de la communauté Signum Fidei. On y retrouve,
40 ans apres sa premiere constitution, avant tout l'esprit
de ses débuts, son statut, ses formules de consécration et
d’organisation. C’est un témoignage exemplaire, qui tra-



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 119

duit l'esprit des Freres Paulus Adams et Manuel Olivé*
lorsqu'ils ont assumé la tache de répondre aux premieres
demandes d’association au projet lasallien de la part de
membres non Freres.

Et c’est précisément ce reflet de 1976, manifesté en 2013,
qui dit autre chose : comment est-il possible que cette for-
mule soit toujours présente un demi-siecle plus tard, sans
s'étre fondue dans les autres formules d’association qui
ont vu le jour au cours de ce dernier demi-siecle ?

Cela vaut la peine de se poser calmement la question. La
réponse apparait immédiatement et nous I’avons présen-
tée plus haut, en parlant de I'annexe a la Circulaire 354
du Chapitre de 1956 : dans la définition de Signum Fidei,
'accent est naturellement mis sur la foi personnelle, sur
I'attitude d’engagement des membres de la Fraternité
naissante. Elle entend ainsi répondre a une vocation ou a
un besoin de personnes qui ne peuvent étre membres de
la communauté des Freres. C’est pourquoi les statuts de la
Fraternité Signum Fidei sont une reproduction adaptée de
ceux des Freres.

Mais ils ne se préoccupent pas de ces derniers, simple-
ment parce qu’ils ne sont pas établis dans le but d’inclure
les deux groupes dans une entité commune.

Il est évident que 'inclusion dans la tradition lasallienne
suppose déja une appartenance fondamentale a quelque

95 Le Frere Paulus Adams était Assistant du Supérieur général,
Conseiller général ; le Frere Manuel Olivé était chargé, a Rome,
de I'ceuvre des Anciens éléves.



120 Deuxiéme temps : renouveler

chose qui transcende la Fraternité elle-méme, méme s’il
s’agit d’'une approche qui agit en dehors de la Communau-
té des Freres. En revanche, lorsque, 20 ou 30 ans apres la
constitution de Signum Fidei, nous abordons la question
de I’Association, 'approche n’est plus la méme. Cette fois-
ci, sans mépriser la dimension personnelle, la foi et I'en-
gagement de la personne associée, on pensera autant a la
communauté des Associés qu’a celle des Freres.

En 1976, Signum Fidei et les Freres sont deux lignes paral-
leles. En 2013, I’Association et les Freres sont deux lignes
convergentes. Dans le premier cas, il y a deux « commu-
nautés » distinctes ; dans le second, il y a des personnes
qui se rapprochent de la communauté des Freres. Dans le
premier cas, on répond par une nouvelle « communauté »
a un besoin extérieur a celui des Freres. Dans le second, le
besoin se situe aux deux poles.

En 1976, il devait en étre ainsi. Le Chapitre a fait un
énorme effort de fermeture et de sécurité, s’éloignant de
toute nouveauté substantielle (du sacerdoce, qui est reve-
nu dans les débats, a la laicité, constamment présente).”
De ce point de vue, on pourrait dire qu’il y a quelque chose
de réactionnaire dans 'Institution de la premiere Frater-
nité Signum Fidei, non pas dans son résultat, mais dans
'attitude avec laquelle les Freres 'assument. C’est peut-

96  Mais il n'a pas pu, il n’a pas réussi a régler tous les problemes.
Le climat interne de ’Assemblée ne le permettait pas. Il les a
laissés entre les mains du nouveau Conseil général. Le nouveau
Conseil a ainsi publié au cours des années suivantes des
Circulaires sur chacun des sujets en suspens.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 121

étre un geste d’autodéfense de I'Institut des Freres face
aux modifications possibles de son identité héritée.

Et pourtant, le Chapitre a décidé que

... outre les postulants, d’autres hommes jeunes ou d’age
mur peuvent étre associés a I'action apostolique et a la vie
communautaire des Fréres, sans avoir fait profession reli-
gieuse. (Le statut particulier et le contrat seront précisés
par la communauté locale, en accord avec le District). Une
personne ou un groupe de personnes, peuvent étre asso-
ciés a I'action apostolique des Freres et a la vie spirituelle
qui les anime sans participer a leur vie communautaire.*

Il est également vrai que le Chapitre déclare qu’il s’est
trouvé en possession de données abondantes qui déno-
taient une situation changeante. Dans ses accords, I’As-
semblée a manifesté la méme division et la méme incer-
titude que I'Institut. La doctrine mise a notre disposition
par le Concile et par le Chapitre précédent n’avait pas été
suffisamment assimilée.?

Face a detelstextes, mémesil'interprétation que nous pro-
posons peut sembler forcée, nous pensons qu’elle ne I'est
pas. Certainement pas si I'on tient compte de I'ensemble
de la dynamique du Chapitre. Nous ne pouvons oublier,
par exemple, que méme dans les derniers jours, lors d'une
session longue et tendue, le soupgon d’une dérive vers un

97 Circulaire 403, octobre 1976, avec le compte rendu et les résultats
du Chapitre. Les paragraphes cités sont les propositions 44 et 45.

98 Circulaire 403, a la fin de ses réflexions sur la consécration et
les voeux, p. 47.



122 Deuxiéme temps : renouveler

Institut séculier est apparu de maniere expresse. Nous ne
pouvons pas non plus oublier les nombreuses interven-
tions irréfléchies entre la table et 1'assemblée, exemples
d’agressivité et de reproches, mettant parfois en scene
des tensions au sein méme du Conseil général au sujet du
concept de consécration.

Nous ne pouvons pas non plus oublier, méme si cela releve
cette fois-ci du contexte social ou culturel du Chapitre, sa
place dans ce que 'on peut considérer comme la réaction
possibiliste qui a suivi les grandes ruptures signifiées par
Mai 68.

Rappelons-nous que face a un tel phénomene, tout le
monde a été pris d'une attitude paradoxale : d'un c6té, on
acceptait la nécessité de redéfinir les liens sociaux ; mais
de l'autre, on rejetait 'apocalypse vers laquelle cela sem-
blait conduire. Nous trouvons ainsi, tout d’abord, la réac-
tion économiste et autoritaire de caractere mondial, dont
le meilleur embleme fut la constitution de la Commission
trilatérale.” Mais, en outre, ces jours-la ont marqué une
pause importante sur la voie des libertés ou des renouvel-
lements démocratiques, sans que nous puissions oublier
la guerre du Golfe.

99  Le grand événement de cette décennie, la constitution de la
Commission trilatérale, remonte a 1973 (a Tokyo, elle cherchait
a renforcer les structures politiques et économiques face a la
vague de troubles qui menagait de renverser 'ordre établi apres
la Seconde Guerre mondiale). Elle a permis de freiner les risques
potentiels du climat de rupture dont le signe majeur était les
manifestations que nous regroupons sous le nom de Mai 68.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 123

Un tel contexte a forcément pesé sur le Chapitre et en a fait
une assemblée plus tendue et volumineuse que construc-
tive et sereine, comme en témoignent ses proces-verbaux
et ses chroniques.' Il y eut cependant une circonstance in-
terne qui aide a tout expliquer de maniere plus complete :
la compréhension déficiente et disparate de la théologie
de la consécration religieuse par les Capitulants. Il serait
peut-étre plus exact de la qualifier globalement d’anachro-
nique, c’est-a-dire située a un autre moment de l'histoire.

« Le défi du Fondateur »

Il n’est pas nécessaire de citer les débats en groupes ou en
assemblée générale. Les interventions des capitulants sont
tres claires a ce sujet. Mais nous rappellerons, en raison de
sa signification apres le Chapitre lui-méme, la conférence
du Frere John Johnston.

Les 29 et 30 avril et le ler mai ont été consacrés a évoquer
la figure et la pensée du Fondateur. Ainsi, les Freres Mau-
rice et Michel ont parlé respectivement de la conception
de I'Institut a la mort de Monsieur de La Salle et de sa
spiritualité. Le Frere John, quant a lui, a été chargé d’ai-
der a réfléchir sur l'actualité de I'héritage lasallien. Sa

100 Le 4 juin, alors qu'il restait encore deux semaines de sessions, le
chroniqueur du Chapitre, Fr. Benoit Marcoux, écrivait ainsi dans
lejournal: «...ladiscussion prend fin vers 11h 40, mais s’agit-il bien
de discussion ? Vu I'ampleur des questions et le grand nombre de
capitulants, les assemblées pléniéres se ramenent souvent a une
suite d’'interventions hétérogenes qui additionnent des points
de vue sans creuser aucun... ». 129, ED 278/4 doss.1.



124 Deuxieme temps : renouveler

conférence portait sur « le défi de saint Jean-Baptiste de
La Salle aux Freres d’aujourd’hui ».1!

Ce fut un beau discours, qui finit par convaincre les ca-
pitulants de l'opportunité de le nommer au prochain
Conseil général comme Vicaire et, a terme, comme Supé-
rieur général a partir de 1986. Il décomposa le défi en huit
« sous-défis », ou peut-étre en un défi global qui se préci-
sait en sept autres. D'une maniere ou d'une autre, ceux-ci
étaient les suivants :

Comprendre notre vocation.

Etre religieux.

Vivre le zele.

Etre religieux-éducateurs.

Etre des signes de la présence du Seigneur pour les
pauvres.

Etre des éducateurs.

Etre fréres.

Etre fideles.

A I'époque, la conférence a pu amener les capitulants a se
concentrer sur un theme « mineur » mais plus compré-
hensible, immédiat ou controversé (celui concernant les
pauvres, en particulier). Frere John, cependant, dit clai-
rement, et cela ressort nettement de son texte apres un
demi-siecle, que le défi fondamental était celui qu'il pro-
posait en premier lieu : « comprendre notre vocation ».

Partant du rejet explicite de la théorie traditionnelle des
deux fins de la vie religieuse (la sanctification person-

101  Le texte, en francais, dans les AMG, ED 278/5.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 125

nelle et I'apostolat), il rappelait la contribution du Cha-
pitre général précédent, citant la Déclaration, et proposant
ce qu'on appelait alors les trois dimensions de l'identité
du Frere.? Pour le Frere John, toutes les difficultés que
les Freres pourraient rencontrer dans l'intégration de ces
trois dimensions pourraient étre surmontées en les consi-
dérant comme 'ame du « ministére » du Frere, tel que le
comprenait le saint Fondateur.'

Il 'exprime dans un paragraphe particulierement beau :

Notre Fondateur appelle le Frere « ministre ». Ce terme ne
nous attire peut-étre pas beaucoup, mais sa signification
est essentielle. Pour Jean-Baptiste de La Salle, un Frere est
un homme dans le cceur duquel Dieu a allumé une lampe,
lui demandant de répondre aux besoins des autres. C’est
un homme totalement consacré, qui mene une vie libre-
ment choisie dans le célibat, la pauvreté, 'obéissance, le
service des pauvres par I’éducation, un état de vie qu'il
a promis de garder toute sa vie, comptant sur la fidélité
de Dieu. C’est un homme de foi, un homme de priere. I
est associé a ses Freres du monde entier, en particulier
aux Fréres de sa communauté locale, Fréres unis dans un

102

103

Méme si son objectif et le sens des themes sont clairs, son
expression est en réalité quelque peu confuse. Cela peut
également étre dt a la traduction (la conférence a été donnée
en francais) et a la localisation linguistique des termes.

En effet, le Frere John convoquerait, en vue du Chapitre de 1986,
un groupe international de réflexion sur la portée du terme
« ministere » dans l'identité lasallienne. Le travail a été fait,
mais il n’a pas constitué une contribution significative,
probablement en raison d'un manque d'unité ou de
communauté dans la réflexion.



126 Deuxiéme temps : renouveler

« partage conscient d'un meme idéal de vie, qui s'incarne
dans une forme de vie commune ».°* C’est un homme en-
voyé par Dieu pour étre le signe visible de la présence du
Dieu Sauveur dans le monde de I’éducation, avec une atten-
tion particuliére pour I'éducation religieuse, le service des
pauvres, ainsi que I'éducation intégrale. C'est un homme
plein de foi, un homme de communauté, un homme zélé.

Nous ne voyons immédiatement qu’'aucun des « défis »
suivants ne peut étre exclu de cette définition/descrip-
tion. Aucun : c’est la grande valeur de cette synthese.
Alors pourquoi ajouter les rubriques, par exemple 2 et 4 ?

Le 2, par exemple : « étre religieux ». Il faut supposer que
le terme « religieux » se réfere a la vie spécifique des Freres
comme consacrés a Dieu dans une communauté cano-
nique. Il ne se référe pas a la vie de foi, a I'acceptation du
mystere de Dieu, a la relation personnelle avec Dieu, réa-
lités propres a toute personne « religieuse », chrétienne
ou non. Nous devons le supposer ainsi. Et pourtant, le dé-
veloppement qui en est donné est précisément celui-ci :
valable pour toute personne qui vit sa foi.

Dans le paragraphe que nous venons de citer textuelle-
ment, cependant, se trouvait déja la note fondamentale
qui définit la « consécration religieuse » : une vie spéciale,
en commun, qui soit un signe particulier de Dieu, dans ce
cas dans le monde de I’éducation. Il n’en fallait pas plus.
Et ¢’il fallait insister ou développer, il fallait le faire en uti-

104  Cette phrase est une citation d'un auteur : John Carroll Futrell,
jésuite, spécialiste en théologie spirituelle. Le Frére John cite la
phrase, mais pas le livre ou I'article dont elle est tirée.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 127

lisant cette méme perspective, sans parler de ce dont on
parle comme si ce qui précede n’avait pas été dit.

Il y a une explication a cela. Et elle s’applique aux exemples
similaires que 'on peut trouver dans le discours a plu-
sieurs autres endroits. I'auteur du texte ou 'auditoire de
la conférence connaissent les termes impliqués dans le dis-
cours : vie religieuse, consécration, signe, communauté,
ministere, etc. ; ils connaissent également le contenu de
ces concepts, y compris leur application ou leur expression
dans la vie concrete de la communauté lasallienne. Mais
chacune de ces deux lignes — termes et contenu — ne se dé-
place pas a l'intérieur de I'autre, mais parallelement a elle.

Il en résulte une bonne compréhension de I'identité lasal-
lienne, mais pas de son expression. C’est pourquoi le jeu
des trois dimensions souligné par le Frere John est oublié
dans la méme conférence dans sa maniere de traiter a la
fois la communauté et I’éducation. C’était une pensée qui
avait besoin de grandir, de mrir et de s’intégrer. Et d’ac-
compagner son cheminement au rythme des temps.

Cela se remarquera beaucoup dans les semaines suivantes,
lorsque le Chapitre devra réfléchir sur les années écoulées
depuis le Concile et sur les orientations de I'Institut entre-
temps. Et cela sera au fond du coeur de tous les Capitu-
lants lorsque, un mois plus tard, le 5 juin, ils célébreront
la consécration des Signum Fidei, dans la grande chapelle
de la maison.

Lorsque, 25 ans plus tard, le Frere John fera ses adieux dans
sa derniere lettre de Noél et du Nouvel An, apres sept ans
comme Vicaire général et 14 ans comme Supérieur général,



128 Deuxiéme temps : renouveler

lorsqu'il saluera les Freres a la veille du Chapitre général
de 'année 2000, il aura tres présent a I'esprit ce discours,
il le citera et le reprendra de maniere plus réaliste et plus
ambitieuse. Dans ce cas, il reprendra de sa propre initia-
tive le titre qui lui avait été donné en 1976 et le chargera
du quart de siécle de son expérience romaine. A ce mo-
ment-1a, le défi était déja de « vivre aujourd’hui notre his-
toire fondatrice ».

C’était le 1" janvier 2000 et le Supérieur général invitait
les Freres a vivre la refondation. En 1976, un Chapitre gé-
néral s'ouvrait et deux autres allaient encore se tenir, c’est
pourquoi nous ne pouvons pas anticiper.

Un déficit peu visible

Nous pouvons toutefois signaler une circonstance cachée
mais extrémement active au cours de ces décennies, de-
puis le Concile jusqu’a presque le changement de siecle.
Il s’agit d'un déficit institutionnel, quelque chose qui
manque ou qui fait défaut dans tout ce processus. Et c’est
un processus tres important, comme le montre le terme
« refondation » que nous venons d’utiliser.

C’est le paradoxe de la liberté qui s’enchaine elle-méme.
Il vaut la peine de s’y attarder un instant, en raison de
I'importance qu’il aura au cours des 40 prochaines années.

On le voit avec le recul, en découvrant la continuité entre
les gestes, entre les paroles, entre les Chapitres, entre les
modeles de Régles. Dans chaque cas, on invoque la liber-
té de la foi, la fidélité au-dessus des normes, la rencontre



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 129

avec le Seigneur qui appelle avec des paroles nouvelles,
la conscience de la communauté et de chacun de ses
membres. Dans chaque cas, on rappelle que I'on vit une
époque nouvelle et que, par conséquent, il faut étre atten-
tif aux signes de Dieu, a l'aggiornamento, comme le disait le
Pape Jean XXIII.

Or, préter attention aux signes signifie deux choses : les
réponses institutionnelles et la contemplation du Mystere
de Dieu, ou vice versa.

En parlant de réponses institutionnelles, nous faisons ré-
férence a ce qui s’est mis en place pendant cette longue pé-
riode qui s’étend du Concile jusqu’au Chapitre de 1986, par
exemple. L'un des exemples est celui des variations dans
la configuration du Conseil général ; un autre, la présence
du lasallien dans les processus de formation ; un autre en-
core, la diversification des modeéles éducatifs ; un autre, la
configuration des cadres enseignants, des agents du projet
lasallien, des membres de la communauté éducative.

La contemplation du Mystere de Dieu fait référence a la
croissance dans la foi, a la qualité de la priere, au silence
partagé dans la communauté, a la lecture ou a la formation
spirituelles, a la disponibilité face aux situations des plus
proches, a la place de I'Eucharistie dans la vie de la com-
munauté, a la capacité et a I'habitude de la priere continue.

Ces deux réalités doivent aller de pair, ne faire qu'une,
comme tout le monde le comprend. Cependant, de nos
jours, I'un des deux facteurs est en fait beaucoup plus
cultivé que I'autre. Et le Chapitre de 1976, que nous ve-
nons de rappeler, le montre clairement a ceux qui le



130 Deuxiéme temps : renouveler

relisent attentivement : de 1960 a 1990, ce fut davantage
le temps de l'initiative, de I'intelligence et de I'effort que
celui de 'acceptation du mystere et de I'attente des signes
du Seigneur.

Dans un certain sens, il devait en étre ainsi ou il était lo-
gique que les choses se passent ainsi. La tache était - et
est toujours — si énorme qu’il fallait accorder une place
importante non pas au silence, mais a l'effort. C’était —
et c’est souvent encore aujourd’hui - la réaction de qui
vivait une époque radicalement nouvelle, tout en ayant
la responsabilité d'une institution de grande envergure,
qui avait besoin d’avancer et de s’établir dans la société de
maniere solide et stable.

Le paradoxe de cette situation si logique est qu’elle était en
fait exactement le contraire de ce qu’elle prétendait étre.

Lintelligence des situations peut conduire, insensible-
ment, a faire de son propre jugement interprétatif le seul
critere d’action et de vie. Elle peut conduire a se croire fi-
dele alors qu'on est peut-étre seulement en train de chan-
ger. On peut ainsi confondre la fidélité au Seigneur qui
appelle avec la fidélité a son propre critere, personnel, col-
lectif ou institutionnel.

Il ne s’agit pas de masquer un retour en arriere. Quand on
vit les tensions, par exemple, de la deuxieme session du
Chapitre de 1966, ou celles qui ont suivi dans tout I'Insti-
tut autour du theme des voeux des Freres, ou celles qui ont
rempli la vie du nouveau Conseil général jusqu’a sa redéfi-
nition a partir de 1976, ou celles qui ont dynamité toute la
préparation du Chapitre de cette année-la, ou celles qui,



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 131

dans tout I'Institut, ont accueilli les gestes visant a élar-
gir les communautés en y rapprochant des membres non
Freres, ou ce qui fondait ou ne fondait pas le discours de
I'’Association, quand on vit tout cela, il est parfaitement
logique que la plus grande partie d'une institution penche
davantage pour 'action que pour la contemplation.

Dans notre theme, dans la réflexion de cette étude, I'ob-
servation contient quelque chose de décisif.

Notre theme est le processus qui mene d'un type de com-
munauté a un autre. Or, si le modeéle de communauté
doit étre fonction non seulement de la mission (entendue
comme action apostolique), mais aussi de la consécration,
il est clair que cultiver seulement 1'un des deux ou I'un
plus que I'autre conduit a un certain déséquilibre dans le
modeéle méme de communauté.

En d’autres termes, si la communauté devient principa-
lement ou exclusivement fonction de l'action et de l'en-
gagement éducatif, mais pas de la consécration, le modele
qui en résultera sera tot ou tard source de frustration. La
communauté est également fonction de la contempla-
tion du mystere de Dieu, contemplation qui est partagée
et transparait dans 1’engagement éducatif. Grace a cette
triple fonction, on parvient a des modeles satisfaisants,
réellement fideles.

L'histoire montre que le pdle consécration est le plus fra-
gile des trois qui dessinent cette identité. Il est possible
que ce déficit soit la cause de nombreuses perplexités dans
les décennies qui ont suivi ce Chapitre.



132 Deuxiéme temps : renouveler

C’est 1a le paradoxe. Celui de qui, voulant aller de I'avant,
ne va pas au-dela de lui-méme, sur le plan personnel ou
communautaire, en ne tenant pas suffisamment compte du
pole Transcendance, dans ce qu'il fait et dans ce qu'il est.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 133

3. 1986 : partager la mission (1)

Le Chapitre général de 1986 n’a pas non plus commencé en
1986.195

Le Chapitre devait se concentrer sur la Régle des Freres, une
fois passée la période de premiere réaction ou de renouveau
proposée par le Concile. Il y avait d’autres themes, bien
sr, surtout d’ordre organisationnel général, et on s’était
engagé a les prendre en compte. Mais ce qui devait occu-
per le devant de la scene, c’était le document de base de la
vie des Freres. En ce sens, paradoxalement, la vie réelle et
complete de la grande communauté lasallienne devait res-
ter quelque peu éloignée de la grande assemblée. Ils n'ont
étudié aucun theme concret, mais leur ensemble. Ce n’est
pas la méme chose. En toute logique, ’Assemblée décide-
rait que pour le prochain Chapitre, ils n’attendraient plus
dix ans, mais sept.

En ce qui concerne la réflexion de cette étude, le domaine
est encore plus restreint. Il se limite a quelques lignes,
a une expression : « Mission partagée ». En soi, elle ne
semblait pas avoir une portée suffisante pour étre consi-
dérée comme un embléme ou un moment privilégié de
conscience institutionnelle, mais les faits ont démontré
le contraire.

Le sujet n’était pas étranger aux préoccupations de 1'Ins-
titut, loin s’en faut, comme nous pouvons le constater

105 1l y eut également, comme il se devait, une réunion interca-
pitulaire en 1981, du 4 mai au 6 juin. Son compte rendu et ses
résultats sont consignés dans la Circulaire 415.



134 Deuxieme temps : renouveler

dans le compte rendu de la réunion intercapitulaire. Déja
a I'époque, partant du principe qu’ils devaient se consa-
crer a la Regle, ils soulignaient six points importants sur
lesquels I'Institut devait insister aupres du Chapitre.
Les trois premiers, que la Circulaire souligne avec force,
étaient les suivants:

« Continuer a découvrir la mission ;
« Lalibération des pauvres et la promotion de la justice ;
. L’intégration des laics.'°

En ce qui concerne ce dernier theme, il est indiqué un peu
plus loin qu'il s’agit d'un « signe des temps » que les Freres
doivent savoir déchiffrer. Un peu plus loin, le theme des
laics est explicitement lié a celui des Associations lasal-
liennes. Et 'ensemble mérite ces mots de la Circulaire :

Il est peut-étre excessif ou rhétorique de parler d'un prin-
temps lasallien. Mais, en vérité, « quelque chose » est
en train de se passer sous nos yeux ! I'échange d’infor-
mations a permis aux représentants des secteurs ou ces
mouvements se manifestent de faire connaitre leur inté-
rét apostolique a ceux des secteurs ou rien ne se passe encore,
en les aidant a prendre conscience que cela est possible
partout, en tenant compte des spécificités locales.!"”

106  Les trois autres, résumées de maniere beaucoup plus succincte,
sont les suivantes : étre davantage « Freres » ; nous sentir
davantage fils d'un méme Pere ; et une meilleure formation
permanente. Cf. Circulaire 415, pp. 10 et suivantes.

107  Id., 22-26. Les points d’exclamation ne sont pas de nous ; les
italiques, oui.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 135

Quoi qu’il en soit, le Chapitre devait se consacrer presque
exclusivement a la Régle, de sorte qu’il fallait préalable-
ment créer une commission chargée de préparer les textes
que I'Assemblée réviserait et finirait par fixer.'”® C’est
pourquoi, parallelement a une commission chargée de
préparer toute la gestion du Chapitre, une autre commis-
sion a été créée pour rédiger le texte de la Régle. Les deux
commissions ont commencé leurs travaux en septembre/
octobre 1985, toutes deux a Rome.

Toutes deux devaient tenir compte des indications de la
Rencontre intercapitulaire.

Il n’y a pas grand-chose a dire sur le travail administratif,
si ce n'est qu’il a été bien fait et qu'il a tiré parti de I'expé-
rience des deux précédents. Cette fois-ci, les effectifs ont
été réduits : 118 délégués (quarante de moins qu’il y a dix
ans), qui devaient atteindre les objectifs du Chapitre en
huit semaines.

En revanche, il faut parler longuement et en termes élo-
gieux du travail de ’autre Commission. Son journal, riche
en détails, a été conservé dans les archives de Rome. C’est
un petit monument qui, avec le temps, prend de la va-
leur en nous montrant le rythme de la priere quotidienne
de ses membres, leurs centres d’intérét, leurs approches
personnelles, leur santé, leurs doutes. Il aide a percevoir

108  LlInstitut recevra les informations sur I'ensemble du processus,
lors du Chapitre et de la Sainte Congrégation, le 30 avril 1987,
dans la Circulaire 424, monographique.



136 Deuxiéme temps : renouveler

avec précision la contribution du Chapitre dans le docu-
ment final.1®®

La Commission a résidé entre huit et neuf mois a la Mai-
son générale, en dialogue constant avec le Conseil général,
de sorte que celui-ci recevait tout ce que la Commission
décidait. Une fois les deux groupes — Conseil et Commis-
sion — d’accord, le texte était considéré comme prét a étre
présenté au Chapitre.®

C’est précisément cette maniere de procéder qui offre une
anecdote importante pour cette étude.

La mission partagee

La Commission a articulé la future Régle autour des trois
dimensions de 'identité du Frere, telles qu'elles avaient
été formulées en 1966/67, dans la Déclaration et la Régle. Ce
faisant, elle a également laissé le modeéle a la derniere révi-
sion, celle de 2015, aujourd’hui en vigueur. Elle a ainsi ac-
compli ce que les rédacteurs du texte précédent n’avaient
pas pu faire.

109  Son compte rendu, dans AMG, ED 286/1 et 2.

110 Dans notre théme, nous pouvons affirmer que la contribution
duFrére Patrice, depuisle Conseil général, a été trés importante.
Tout comme 1'a été, a partir du Chapitre, la mise en place du
Centre Lasallien Francais, que cet homme animerait et qui
serait une source d’'inspiration pour tant d’autres territoires
du monde lasallien.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 137

La Regleserait organisée en cinq chapitres : Mission, Consé-
cration, Communauté, plus Priere et Formation. Chaque
membre de la Commission serait chargé de la premiere
ébauche, toujours discutée ou partagée avec les autres.
Une fois le consensus suffisamment atteint, le texte était
transmis au Conseil général, qui le renvoyait avec ses ob-
servations.

C’est ce qui s’est passé pour le chapitre sur la Mission,
dont la premiere version a été rédigée par le Frere Bru-
no Alpago. Le protocole habituel a été suivi : premiere
ébauche, Commission, Conseil général, ébauche ou propo-
sition définitive pour le Chapitre.

Il était logique qu’entre autres themes, celui de la relation
entre les Freres et les autres éducateurs et personnes im-
pliquées dans I'animation du projet éducatif apparaisse.
Dans ce cas, le Frere Patrice Marey, du Conseil général,
réfléchissant a la réalité quotidienne des institutions la-
salliennes, proposait : « les Fréres s’efforcent de leur faire par-
tager la spiritualité et la pédagogie lasalliennes... ». 1] faisait
référence a « la fagon dont les Fréres partagent avec eux leur
spiritualité ou leur expérience éducative... ».

C’était les 22 et 23 avril 1985 et, avec ses suggestions, ils
se sont a nouveau réunis un mois plus tard, le 24. Le texte
qui allait étre retravaillé plus tard par le Chapitre était
déja prét, mais le 2 mai, le journal rapporte qu’« il faut pen-
ser aux sous-titres... qui nous seront demandes... ».

Les « sous-titres » font référence a certains mots écrits
dans les marges, a titre de résumé ou d’indicateur du
theme de I'article en question. Ils avaient déja été utilisés



138 Deuxiéme temps : renouveler

en 1967, tant dans la Régle que dans la Déclaration. 11 fallait
les inclure, car il a été décidé qu’ils accompagneraient le
texte méme des articles de la Régle, mais le 24 mai, cela
n’avait toujours pas été fait. Certains rédacteurs ont été
malades, voire hospitalisés pendant quelques jours, et
ce détail manque dans le document qu'’ils présentent. Le
reste, nous pensons, a déja été porté a la connaissance du
Conseil général et les a occupés pendant le reste du mois.

Ainsi, finalement, le 3 juin,™ ils constatent qu’ils ne
peuvent plus attendre, mais que « le Fr. Bruno n’a pas fixé de
sous-titres, vu la difficulté éprouvée pour regrouper les articles.
Apres échanges au sein de la Commission, on s’arréte a ceux-ci :
...Mission Partagée : art 19 et 20... ».

Le texte est resté tel quel, et ce « sous-titre » n’a pu étre
soumis a une analyse plus approfondie ni a la révision
du Conseil général : il n'y avait plus de temps et, a cette
époque, tout le monde devait quitter Rome. L'article qui
le précédait a été retouché, mais pas I'expression qui I'ac-
compagnait : « Mission partagée ». En réalité, on n'y a
pas accordé beaucoup d’'importance : I'expression sonnait
bien et semblait claire. Cela suffisait. Huit ans plus tard,
ce sous-titre serait la vedette du Chapitre général de 1993.

Larticle en question restera ainsi, apres le Chapitre :

...Ils associent volontiers les laics a leur mission éducative.
Ils offrent a ceux qui le veulent les moyens de connaitre
le Fondateur et de vivre selon son esprit... Les Freres
font connaitre 'essentiel du message lasallien a tous les

111 Lundi a 15 heures.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 139

membres de la communauté éducative. Ils proposent
méme a ceux qui le désirent un partage plus poussé de
spiritualité et les incitent a vivre un engagement apos-
tolique plus précis. Ils participent a la création de com-
munautés de foi qui témoignent de la vérité de ce qu’elles
annoncent...” En marge, en guise de synthése, on pouvait
lire : « Mission partagée ».

La nouveauté du schema

Si nous rappelons cette histoire, c’est pour souligner I'im-
portance des mots, en l'occurrence de cette expression.
Elle marque un moment privilégié de la conscience lasal-
lienne au cours du siecle dernier.

Car la Commission avait modifié la structure de la Régle 20
ans auparavant. Elle I'avait fait en la constituant autour
de la triade Mission, Communauté, Consécration. Une
heureuse découverte. Le texte gagnait ainsi en clarté et en
cohérence et s’inscrivait expressément dans la volonté de
I'Institut lasallien de répondre a I'invitation du Concile.

112 Dansla Réglealorsapprouvée, art.17 et17c. On peut certainement
dire que, dans son ensemble, cet article 17 n’enrichit pas’article
19 correspondant du projet présenté par la Commission. Il a
plutdét un certain air triomphaliste (« Depuis leur fondation,
les Fréres ont contribué a promouvoir le laicat chrétien... ») et
quelque peu paternaliste, perceptible dans cet article et dans
le suivant, 18, sur la mission et 'inculturation. Comme dans
d’autres cas similaires, il est tres intéressant de comparer les
deux versions : celle qui a été approuvée par le Chapitre et celle
qui a été présentée par la Commission (publiée en aolt 1985 a
Rome sous le titre Projet).



140 Deuxieme temps : renouveler

Vingt ans auparavant, la Déclaration avait proposé ces trois
axes comme architecture intérieure du Frere. Et elle les
avait appelés « dimensions ».!2 Il est vrai que le texte lui-
méme préte a confusion : alors que le n°® 12 parle de « di-
mensions », le n°13 parle d’« éléments ». La clé réside dans
le verbe « intégrer », qui apparait également dans le n°13.1.

Les termes ne sont pas innocents, facilement interchan-
geables, non. « Dimension » et « élément » ne signifient
pas la méme chose. Ainsi, les éléments d'une réalité sont
séparables ; ils sont bien sir ensemble, mais juxtaposés, de
sorte que chacun d’eux a sa propre vie. Les dimensions, en
revanche, ne sont pas des réalités internes mais des pers-
pectives externes. Ainsi, une personne peut étre considé-
rée dans sa dimennsion de mere, d’enseignante ou de ci-
toyenne : dans chaque cas, nous voyons la méme réalité,
non pas un fragment de la réalité, un « élément » de cette
personne, mais toute sa personne configurée par rapport a
quelque chose. La réalité est une, indivisible ; les perspec-
tives, c’est-a-dire les dimensions, sont multiples.

C’est ce que signifie la Déclaration : le Frere integre en sa
personne, en une seule réalité, la consécration baptismale,
la tache éducative, la communauté, la foi... Il integre ces
réalités ou ces réalités s'integrent en lui de telle maniere
qu’elles sont inséparables, c’est-a-dire qu’elles constituent
les dimensions de sa personne. Intégrer, et non juxtaposer.

On comprend ainsi que Consécration, Communauté et
Mission ont des significations tres différentes si elles sont

113 Déclaration..., nn. 12-14.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 141

considérées comme des dimensions ou comme des élé-
ments d'une personne.

En clair : on peut partager un élément d’'une personne
sans avoir a partager les autres. Au milieu de tout cela, on
partage une partie de cette personne (par exemple, une
transfusion sanguine, sans que I'une ou I'autre des deux
personnes ne connaisse les gotits de I'autre). Mais on ne
peut pas partager une dimension d'une personne sans
partager les autres, car cette dimension n’est pas une par-
tie de sa personne, mais toute sa personne orientée vers
quelque chose.

C’est pourquoi on ne peut pas parler de « mission partagée »
au sens de travail partagé : le travail n’est pas la mission.
Ce qui, dans notre réflexion, nous amene a une question
importante : peut-on partager la mission du Frere sans
partager, par exemple, la communauté du Frere ? Et sil'on
partage le travail, partage-t-on la mission ?

Ou, ce qui est beaucoup plus grave : un Frere peut-il vivre
sa Mission en marge de sa Consécration ? A-t-il besoin de
la Communauté pour vivre sa Mission ? Peut-on vivre la
Communauté sans vivre la Consécration ?

On comprend. Lexpression « Mission partagée » semble
a premiere vue une expression heureuse : elle rapproche,
elle élimine les distances ; mais elle est des plus malheu-
reuses des lors que I'on s’engage sur la voie qu’elle invite a
suivre : elle conduit a la fragmentation et a la séparation.

Eh bien, tout l'article 17 du Projet, qui en était le titre,
a été enrichi par le Chapitre, avec des références que la



142 Deuxieme temps : renouveler

Commission n’avait pas jugées nécessaires. Et pourtant,
méme ainsi, il est plus pauvre ou moins riche en conte-
nu que ce que promettait la « mission partagée ». Il y a
plus dans le [sous-]|titre que dans le développement. Ce
dernier, en réalité, dit que dans leur travail d’éducateurs
— dans leur mission, si 'on veut — les Freres ne sont pas
seuls. Partager la mission, c’est bien plus que cela.

Mission et communaute

Il existe toutefois deux pistes qui peuvent nous mener
beaucoup plus loin. La premiere se trouve dans 'article 17c.
Elle est citée plus haut, mais nous la considérons séparé-
ment : « [les Freres| participent a la création de commu-
nautés de foi qui témoignent de la vérité qu’ils annoncent ».

Partager la communauté : c’est autre chose et cela aurait
mérité d’étre davantage développé ou d’occuper une place
plus importante dans I'ensemble des Régles. En fait, la ré-
flexion du Chapitre sur le theme des Regles s’est concen-
trée sur la relation entre la Consécration et la Mission. Le
role de la communauté dans cette relation est peut-étre
resté quelque peu en dehors du champ d’application, alors
qu’il constitue précisément I’élément le plus caractéris-
tique de I'héritage lasallien.

La communauté nait de et pour I’école des pauvres, en ré-
ponse al'appel de Dieu et de 'Eglise. Mais en se configurant
comme communauté lasallienne, elle faconne spécifique-
ment tant la mission que la consécration. La « mission »
scolaire vue par un groupe d’enseignants bien organisés
n’est pas la méme chose que celle vue par une communau-



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 143

té d’enseignants qui se sont liés devant Dieu par un veeu
de fidélité mutuelle pour toute leur vie.

On ne peut pas, en effet, parler de mission partagée lorsque
le concept de consécration est défini a partir des voeux
ou de la distance par rapport au laic. Et I'importance des
textes de Conditae et de saint Pie X apparait a nouveau.

Lidentité lasallienne se définit a partir de la communau-
té, de sorte que, si elle peut étre partagée, elle doit I'étre a
partir de la communauté. Cela nous amene a des considé-
rations qui vont au-dela des limites supposées par le Code
de droit canonique de 1983. Nous sommes face a une nou-
velle facon de concevoir la mission partagée.

Au sein de la Commission, puis du Chapitre, ils connais-
saient le nouveau Code de droit canonique, paru deux ou
trois ans auparavant. IlIs en ont tenu compte dans la ré-
daction des Régles. Un canon en particulier les a guidés :
« L'apostolat de tous les religieux consiste en premier lieu
dans le témoignage de leur vie consacrée... » (c. 673).114

IIs'ont cité et en ont fait un texte régulier dans leur article
24, dans le chapitre sur la Consécration. Il a également été
conservé dans la nouvelle version de 2015, a I'article 15,
mais cette fois dans le chapitre sur la Mission.

114 « Omnium religiosorum apostolatus primum in eorum vitae
consecratae testimonio consistit, quod oratione et paenitentia fovere
tenentur ». Le langage et le vocabulaire sont différents, mais
'esprit correspond aux formules de Panikkar sur I'archétype
de la simplicité (cf. son Eloge du simple : Le moine comme archétype
universel, Albin Michel, 1995).



144 Deuxieme temps : renouveler

Il s’agit d'une excellente formule, que le Code emprunte
a Lumen gentium et a d’autres textes du Concile Vatican
I1."S Sa présence dans le Code particulier d'une Institution
religieuse ne pourrait étre plus appropriée.

Si 'on y regarde de plus pres, on se rend compte que le
texte n'utilise pas le terme « mission », mais celui, beau-
coup plus général, d’« apostolat ». On pourrait penser
que cela permet de respecter la nature des deux termes,
le second étant un concept plus large que le premier. Il
est peut-étre plus plausible de comprendre que le Code ne
peut se baser sur un discours théologique plus précis que
celui qui était habituel a I'époque, et qu’il utilise donc ces
termes de maniere interchangeable, dans 'attente de cor-
rections futures, une fois que la doctrine aura mfri.

En relisant la Régle telle qu’elle a été laissée par le Cha-
pitre, nous trouvons des signes clairs de cette deuxieme
hypothese : ils apparaissent surtout dans l'emploi de
termes sans portée tres précise. Et c’est la qu’apparait la
deuxieme piste possible : le ministere du Frere.

Il apparait dans les articles 12 et 13. T'article 12 commence
ainsi : « Ambassadeurs et ministres de Jésus-Christ, les
Fréres s'insérent dans la mission de I'Eglise en consacrant
leur vie a Dieu pour porter I'Evangile dans le monde de
I'éducation... ».

Et ala fin del'article 13, nous trouvons : « Les Freres consi-
derent leur métier comme un ministere ».

115 Cf. LG 43-47 ; de ce point de vue, Perfectae caritatis n’est
quopérationnelle, pour la réforme.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 145

On en déduit que, pour le Chapitre, les Fréres exercent un
ministere parmi ceux qui sont possibles pour accomplir la
mission générale ou commune de I'Eglise.

Dans cette optique, le Frere n’a pas de mission spécifique.
Il a un ministere spécifique, c’est-a-dire une maniere spé-
cifique de participer a la mission de 'Eglise. Cette maniére
est son ministere. Et ce ministere est spécifié par sa parti-
cipation en tant que communauté a la mission de I'Eglise.

Au cours des années suivantes, 'institution lasallienne
le précisera ainsi."® Mais elle se heurtera a 'obstacle de
I'usage généralisé et imprécis du terme « mission ». Cela
rendra tres difficile toute avancée et il faudra abandonner
les deux, mission et ministere, au profit d’'un autre terme
qui les regroupe : on parlera alors de I’Association, com-
prise comme 'autre face de la Communauté. C’est la que
réside la clé : dans la nouvelle Communauté.

En réalité, le terme « ministeére » n'est pas défini dans la
Regle, mais sa proximité avec celui d’« emploi » invite a se
référer au sens des deux termes dans les Méditations pour
le temps de la retraite, c’est-a-dire dans le vocabulaire lasal-
lien des origines.

C’est ce que l'on voit dans les lignes qui suivent la procla-
mation citée :

..Un ministere. IIs sont attentifs a chacun, en particulier
a ceux qui en ont le plus besoin. IIs se rendent disponibles

116  C’est une précision du Chapitre de 1993, ou de son environ-
nement.



146 Deuxieme temps : renouveler

a tous dans une attitude d’accompagnement fraternel, et
les aident a découvrir, a apprécier et a assimiler les va-
leurs humaines et évangéliques. Ils favorisent leur crois-
sance en tant que personnes appelées a se reconnaitre
toujours davantage fils de Dieu.

Mais le terme « ministere » n'est pas défini par rapport
a celui de « mission ». La « mission » est définie comme
une présence de 'Eglise évangélisatrice dans le monde de
I’éducation et surtout parmi les pauvres. Et c’est a propos
de cette « mission », logiquement vécue en communauté,
qu’il est dit que « [les Freres] associent volontiers des laics
a leur mission éducative. Ils offrent a ceux qui le veulent
les moyens de connaitre le Fondateur et de vivre selon son
esprit » (Art. 17).

Cela signifie associer volontiers les laics a leur propre tra-
vail. Mais la question se pose aussitot : quelle est la portée
du terme « mission » ? Car il peut se référer a la mission
de I'Eglise a laquelle les Fréres participent, a la maniére
dont les Freres le font, c’est-a-dire au ministere qui leur
est spécifique, ou simplement a leur travail d’éducateur.
Et, naturellement, que signifie « associer » ?

De plus, au chapitre 3, sur la vie consacrée, article 24, nous
trouvons le texte déja cité du canon 673. La phrase com-
plete dit : « Comme religieux voués au ministere de I'édu-
cation chrétienne, leur premier apostolat consiste dans le
témoignage de leur vie consacrée » (Art. 24).

Ici apparaissent les termes ‘ministere’ et ‘apostolat’. Et,
sans vouloir nous perdre dans des considérations pure-
ment lexicales, mais en regardant la vie des personnes, la



D’une communauté a 'autre | 1. Un siecle de signes 147

question se pose : le mot ‘ministere’ a-t-il le méme sens
dans les deux articles ? Le témoignage de leur vie consa-
crée est-il leur maniére de rendre présente 1'Eglise évangé-
lisatrice ? Quelle peut alors étre la portée des termes ‘asso-
cier’ et ‘partager’ ? Ou se situe la mission ?

Preciser les termes

Nous comprenons que la doctrine devait et doit progres-
ser, car on voit immédiatement, sous ces distinctions, la
vieille question de la relation entre la vie religieuse et I'ac-
tivité apostolique. Et il n’y a aucun doute qu’il s’agit d’'une
« vieille question », puisque nous la ressentons depuis la
seconde moitié du XVI¢ siecle, juste apres le Concile de
Trente,"” lorsque les Eglises se sont sérieusement posé la
question de leur réforme intérieure.

La clé se trouve la, tres loin. Il n'est donc pas surprenant
que 80 ans plus tard, nous continuions a entendre les
échos de cette lettre de saint Pie X.

Le probleme est de trouver un modele ou une compré-
hension de la consécration religieuse qui soit compatible,
voire qui soit réellement I'ame de sa vie apostolique. La
question est plus grave lorsque l'activité apostolique est
séculiere, c’est-a-dire qu’elle n’est pas directement ou ex-
clusivement pastorale. En effet, se consacrer a la pasto-
rale paroissiale n’est pas la méme chose que s’occuper des

117  Nous reviendrons sur cette référence historique dans notre
deuxiéme partie, en particulier dans sa derniere section : « La
communauté de I'école chrétienne ».



148 Deuxieme temps : renouveler

malades dans les hopitaux ou des adultes dans les écoles
professionnelles.

Nous comprenons tres bien I'honnéteté de cette déclara-
tion du Chapitre, avant de formuler son Message « aux di-
vers groupes et mouvements lasalliens qui se multiplient
dans 'Institut » : « ..méme si nous avons senti que tous
ces groupes attendaient une parole du Chapitre, il ne nous
a pas été facile d’expliciter quel genre de parole nous pou-
vions dire ».18

Ainsi, nous nous rendons compte une fois de plus que,
sous le malaise provoqué par l'oscillation entre « dimen-
sions » et « éléments », se cache précisément ceci : nous ne
comprenons pas comment cet engagement séculaire peut
s'intégrer a la renonciation ou a la prise de distance par
rapport a ces mémes laics. Il n'est pas tres logique de se
consacrer a la promotion de ce a quoi on renonce : ¢’est un
leitmotiv qui résonne tout au long du XX¢ siecle dans toutes
les institutions religieuses consacrées a I'école chrétienne,
a tous les niveaux et dans toutes les spécialisations.

En cette fin du XX° siecle la grande question n’est pas la
réforme de I'Eglise, mais la Nouvelle Evangélisation.

Le Chapitre le comprend ainsi en affirmant quelques
lignes plus loin : « ... nous percevons que nous assistons a
un événement nouveau dans I'histoire de I'Institut et qui
va nous marquer en tant que « Corps de la Société » et en
tant que « Famille Lasallienne »."°

118  Circulaire 422, p. 19.
119 Id.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 149

Et le nouveau Supérieur général, John Johnston, le reprend
dans son discours a la fin du Chapitre :

Mes fréres, tant de choses ont été dites sur ce sujet fonda-
mental ces derniers jours que je me limiterai a exprimer
ma ferme conviction que I'invitation a partager notre hé-
ritage lasallien est un appel de I'Esprit a notre époque.
Cet appel exige que nous réexaminions non seulement le
role de ceux qui collaborent avec nous, mais aussi notre
propre fonction...12

Il existe encore chez eux un déficit évident dans la défi-
nition de la vie consacrée. Le fait que ce probleme ne soit
pas résolu est déja grave en soi, mais il I’est doublement
lorsque 'on vit a une époque de changements a I'échelle
historique. Si, en outre, nous gardons a I'esprit la qualifi-
cation, qui n'a rien de suspect, de « Nouvelle Evangélisa-
tion » se référant a ces mémes temps, alors nous mesurons
mieux I'importance de distinguer dans le langage deux do-
maines : celui de la communication plus ou moins fami-
liere et celui de la participation vitale a un projet de foi.’!

Le Code résout cette question par la déclaration que nous
avons rappelée sur le témoignage de la consécration elle-
méme. Et c’est tres bien dit. Seulement, il en découle que

120 Id., p. 4l

121  Trois ans aprés le Chapitre, le Conseil général a publié la
Lettre a la Famille lasallienne, comme il s’y était engagé. C’est
un texte qui mérite d’étre relu, surtout du point de vue de sa
définition, non seulement lasallienne et spirituelle, mais aussi
théologique. Comme on pouvait s’y attendre, cependant, cette
dimension théologique n'est pas mise en relation avec son
aspect législatif.



150 Deuxiéme temps : renouveler

cet « apostolat » ne peut étre partagé que par une autre
personne également consacrée, ce qui nous amene a consi-
dérer avec une autre attention toutes les expressions de
ces themes dans tout document, qu'il soit rigoureux ou de
propagande.

C’est pourquoi nous pouvons dire que le Code lui-méme
ne clarifie pas la relation entre la vie apostolique et la
consécration, de sorte que sa grande classification de ces
formes de vie reste imprécise.!??

Il s’agit d'une imprécision qui peut avoir de trés mauvaises
conséquences, alors qu'il est si tentant de se complaire
dans les chemins de I'esthétique insignifiante, de couleurs
et de répétitions, sans limites ni définition, comme si la
vérité et la satisfaction qu’elle procure étaient la méme
chose. On construit ainsi parfois des jardins de mots, ou la
réalité n’est que I'apparence d’elle-méme. Inviter alors a la
subsidiarité pour trouver des formules locales ne revient
qu'a s’abandonner au désordre.

122 Dans 'actuel Code de droit canonique, le theme des religieux se
trouve dans le Livre IT (« Le Peuple de Dieu et ses membres »),
dans sa troisieme partie, qui comporte deux sections. La
premiére est consacrée aux Instituts de vie consacrée. La
seconde traite des Sociétés de vie apostolique. Il s’agit certes
d’un traitement meilleur que le précédent, mais qui laisse
encore a désirer, du moins en ce qui concerne l'intégration
des concepts fondamentaux : la consécration, les voeux,
I'apostolat, la communauté, la publicité ou la confidentialité
des engagements, etc. Cette référence est trés importante et
sera reprise a d’autres moments de cette étude.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 151

Au cours des 20 prochaines années, nous trouverons son
fantome ici et 1a dans tout le monde lasallien. Son appa-
rition dépendra de I'idée d’'une personne qui tient le lan-
gage utilisé dans chaque cas. C’est pourquoi il est bon
de replacer le sujet dans le cadre du double référentiel
Trente-Nouvelle Evangélisation.

En effet, il existe deux modeles de 'humain : celui qui di-
vise ou compose ’humain en niveaux successifs, et celui
qui le considere a travers ses relations. Il s’agit de deux
anthropologies pour chacune desquelles, en fait, étre une
personne a une signification différente. Dans un cas, étre
une personne est le dernier et le plus haut des niveaux
qui composent I'’étre humain. Dans l'autre, on est une
personne des qu'on existe, de sorte que c’est la méme et
unique personne qui remplit des fonctions dans lesquelles
tel ou tel aspect vital semble prédominer.

Pour les uns, nous sommes des personnes deés lors que nous
atteignons les différents niveaux de notre réalité. Pour les
autres, des lors que nous entrons en relation avec nous-
meémes et avec tout ce qui nous entoure. Dans un cas, nous
parlerons d’éléments d'une identité ; dans l'autre, de di-
mensions.

Il est possible que méme lors de la deuxiéme session du
Chapitre de1966/67,ils n'aient pas été tout a fait conscients
de ce que signifiait parler de dimensions. On peut imagi-
ner la méme chose lors de la rédaction de la Régle en 1986.



152

Troisieme temps : refonder

Troisieme temps :

refonder

...dans une continuité, dans un mouvement de
I'Institut, qui s’est développé progressivement
a partir de 1950.

Apres le choc de la Seconde Guerre mondiale,
qui a provoqué des changements politiques
et culturels importants, nous sommes
entrés dans une ere de déstabilisation et
d’effondrement des anciens systemes (sociaux,
politiques, géographiques, religieux...) rigides
et monolithiques. Une mosaique de cultures
et de différences apparait, qui ébranle nos
schémas quelque peu naifs et nos certitudes
inébranlables. A la suite de cela, I'Eglise et
I'Institut ont été bouleversés.

Cependant, malgré ces chocs, ces incertitudes,
ces doutes et ces pertes, I'Institut élabore
sa doctrine depuis 30 ans..., clarifiant son
identité...

1993. Chapitre général, dans son Message final.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 153

L'expression « Mission partagée » était 'aboutissement
du mouvement de renouveau jusqu'a présent. En méme
temps, elle ouvrait la porte a un nouvel horizon, si nou-
veau qu'il faudrait bient6t trouver une autre expression.

Dans cette situation, les Chapitres généraux se sentent
bouleversés, les uns apres les autres, par 'ampleur de ce
qui se passe, comme si leurs décisions avaient des consé-
quences que personne ne pouvait prévoir. Il fallait préciser
ce qui se passait et en interpréter la signification.

C’était une tache qui, logiquement, devait concerner les
Régles de vie de la Communauté lasallienne.

Nous ’avons développée, une fois de plus, en trois étapes :

1. 1993 - partager la Mission (2) : I'importance de la pré-
sence des laics au Chapitre.

2. LAssociation et I’éducation des pauvres : deux, voire
trois Chapitres généraux supplémentaires, avec pour
tache de préciser le jeu « communauté-mission ».

3. 2015 - une révision obligatoire : 30 ans plus tard, a
nouveau les Reégles.



154 Troisieme temps : refonder

1. 1993 — partager la Mission (2)

Sept ans plus tard, ce « sous-titre » était devenu le theme
phare du nouveau Chapitre général.’® Ce n’est pas exagéré.

Entre le 5 avril et le 15 mai, 132 capitulants se sont réu-
nis a Rome. De plus, entre le 14 et le 24 avril, il y eut 20
« consultants » — c’est ainsi qu'on appelait un groupe de
laics venus du monde entier pour participer a ’Assemblée.
La Commission préparatoire 'avait prévu, car elle voulait
donner toute la place possible a 'examen de la mission
partagée, ce qui supposait quelque chose de révolution-
naire : la présence de laics au Chapitre général.

C’était aux antipodes des textes de 1946.

Le Chapitre s’est ouvert par deux réflexions de spécialistes
de la vie consacrée, auxquelles se sont ajoutés les rapports
des Supérieurs. Le fonctionnement de ’Assemblée a été im-
médiatement organisé, de sorte que le 13, la phase initiale
était terminée. Ensuite, les Freres et les laics se sont consti-
tués en six commissions pour réfléchir a la mission parta-
gée sous différents angles : Association, formation, commu-
nautés associées, inculturation, finalités et objectifs.

123 C’est ce que reconnait la Circulaire 435, dans le premier des
deux Messages du Chapitre. La Circulaire exprime également la
conscience des Capitulants de vivre une période historique de
40 ans, qui revét une signification particuliere (cf. Préambule
de la premiere de leurs déclarations, sur la Communauté des
Freres). Cette perspective historique était déja explicitement
présente dans la Circulaire 432, annongant le Chapitre (7 avril
1991). Cela revient a reconnaitre que ce qui a été vécu peut
transcender bon nombre des propositions du Chapitre. Voir
plus loin, Deuxiéme partie, 1. Une institution dans I'histoire.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 155

Le Chapitre « mixte » a duré pres de deux semaines. Il a
été suivi de trois autres semaines, dont la premiere a été
consacrée, cette fois uniquement avec les Freres, au reste
des themes (gouvernement, économie, vocations, commu-
nauté, vieillissement). Il s’est terminé par I’élection des
Supérieurs, ainsi que par les propositions opérationnelles
du Chapitre et le programme de la nouvelle équipe. Les
derniers jours ont été consacrés a la pédagogie du Chapitre.

Méme sans le fait objectif d’avoir été la phase avec le plus
grand nombre de sessions, la présence méme de non-Freres
dans les débats de ’Assemblée justifie ce que nous disons
de la Mission partagée. Ce fut le theme phare, oui.

A ce moment-1a, I'Institut lasallien était parfaitement
conscient que tout discours identitaire qui ne tiendrait pas
compte des non-Freres serait irréaliste, purement idéolo-
gique. C’est pourquoi il a prévu la présence de non-Freres
a la grande Assemblée et, pour ce faire, il s’est appuyé sur
le terme récemment incorporé, agréable a I'oreille et — du
moins en apparence — facile a comprendre.

Il en résulta une sorte de schizophrénie : on parlait de
quelque chose sous les auspices d'un titre, mais les do-
maines de réflexion et les objectifs ne coincidaient pas. Ce-
pendant, le Chapitre se déroula comme si ce n’était pas le
cas. En réalité, il y avait deux concepts de « mission » : ce-
lui qui concernait la Communauté des Freres et celui qui
concernait le centre ou le projet éducatif. Il faut dire qu’ils
ne coincidaient pas. Et on peut dire que cette non-coinci-
dence n’était pas toujours pergue consciemment.



156 Troisiéme temps : refonder

Deux textes pour interpreter le projet lasallien

On comprend mieux si I'on replace le Chapitre propre-
ment dit dans le cadre de deux textes, tous deux faisant
autorité : le premier, la Lettre de voeux pour la nouvelle
année, signée par le Frere Supérieur général, le 1° janvier
1993 ; et deuxiemement, le texte La mission lasallienne, une
mission partagée, du Frere Supérieur et de son Conseil géné-
ral, diffusé en 1997 a toute la Famille lasallienne, selon la
« recommandation enthousiaste » du Chapitre général. Le
premier, en prélude au Chapitre. Le second, a la demande
du Chapitre, quatre ans plus tard.

Tout d’abord, les voeux pour la nouvelle année. Trois mois
exactement avant 'ouverture du Chapitre, le Fréere John,
Supérieur général, a envoyé a tout I'Institut sa lettre de
veeux pour la nouvelle année. Il s’agit d'un texte impor-
tant, véritable prélude au Chapitre. Il était intitulé Trans-
formation.'*

Des la premiere de ses huit sections, le Supérieur déclarait
écrire en fonction de I'année du Chapitre. C’est pourquoi
il commencait par concentrer en six observations ce qu'il
entendait par la « santé » de I'Institut, observations sur
lesquelles il s’appuierait ensuite pour proposer des taches
au Chapitre. Les trois premieres expriment la satisfaction
générale des Freres d’étre ce qu'ils étaient, a ’école du Fon-
dateur et aI’époque actuelle. Les quatriéme et cinquiéme :

124 Lettre pastorale, 1° janvier 1993 : Transformation ; réflexions sur
notre avenir (Nous citons la pagination de la version espagnole).



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 157

4. Nous trouvons une satisfaction personnelle dans les
activités apostoliques. Nous acceptons de plus en plus
que la mission soit aujourd’hui une « mission partagée ».
Nous collaborons plus efficacement avec nos collegues
laics. Nous sommes fiers de I'excellent travail accompli
dans les centres que nous animons, aux cotés de femmes
et d’hommes tres dévoués.

5. Et pourtant, beaucoup d’entre nous, tout en appré-
ciant les contributions personnelles, ne sommes pas strs
du role spécifique que nous devons jouer aujourd’hui en
tant que religieux, en tant que communautés et en tant
qu'Institut. Nous reconnaissons que les laics des deux
sexes peuvent diriger efficacement les écoles, enseigner,
catéchiser et servir d’agents de la pastorale des jeunes.
Certains d’entre nous se demandent si notre forme parti-
culiere de vie religieuse est encore nécessaire (p. 8).

Il y a une derniére observation qui concerne la pastorale
des vocations et qui va dans le méme sens que toutes les
précédentes. Dans 'ensemble, c’est une séquence claire :
satisfaction (1, 2, 3, 4), perplexité (5), vocations (6). Et cela
se comprend quand on trouve immédiatement la proposi-
tion pour le Chapitre, concentrée dans le titre de la Lettre
pastorale : Transformation.

Le Supérieur propose cinqg pistes. La transformation s’ef-
fectuera

1. En répondant clairement au besoin et au désir d'une
articulation plus précise du réle spécifique de I'Institut,
du District, de la Communauté et du Frere dans I'exercice
de la « Mission partagée ».



158 Troisiéme temps : refonder

2. En évaluant... 'expérience vécue de la consécration, de
la mission et de la communauté.

3. En nous appelant a... la conversion spirituelle...

4. En déterminant... 'ordre des préférences et des objectifs...
5. En déterminant des stratégies efficaces pour atteindre
les objectifs... (p. 12).

C’est tres clair : le theme est ’'animation des institutions
lasalliennes aujourd’hui, en comptant sur ces personnes
concretes. L'animation, ses comment et ses pourquoi. Le
reste de la Lettre ne fait que le commenter, le souligner,
avec sérénité et en pensant au Chapitre.

Une seule remarque : rien n'est dit en réponse a la cin-
quieme observation, déja mentionnée, sur la situation des
Freres, du moins celle de ceux qui « se demandent... ». Cela
n'est peut-étre pas dit parce que leur probleme se résout
dans 'ensemble des autres. Clairement, cela aussi est ré-
servé au Chapitre, déja tres proche.

Mais le Chapitre ne I'a pas résolu. Il ne pouvait pas le faire
et cela se comprend : le sujet exigeait un autre modele
d’étude.

Une seule fois, comme nous l'avons rappelé, I'Institut des
Fréres des Ecoles chrétiennes a décidé que son Chapitre
général aurait deux sessions. C’était celui de 1966/67.
Nous comprenons aujourd’hui que c’était en raison de la
proximité du Concile, non seulement dans le temps, mais
aussi dans la maniere de concevoir la tache : ce qui devait
étre fait demandait du temps, car il s’agissait de redéfi-
nir I'Eglise. Pour cette méme raison, parce qu'il s’agissait
d’une redéfinition, ’Assemblée lasallienne s’est également



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 159

accordée une deuxieme session. Elle n’a pas osé aller plus
loin, compte tenu du climat interne de la Congrégation, et
s’est reportée a la session suivante, neuf ans plus tard.

Mais cela ne s’est plus jamais reproduit. C’est pourquoi
tous les Chapitres suivants, a ’exception de celui de 1986
en raison de son caractere monographique extraordinaire,
se sont terminés en laissant une impression de perplexité
quant aux attentes de la Famille Lasallienne de I'époque.
Dans tous ces Chapitres, des questions fondamentales qui
auraient d étre résolues lors du Chapitre ont été laissées
a I'initiative du Conseil général suivant.

Dans le cas qui nous occupe, celui de 1993, il n’en a pas
été autrement : le Chapitre lui-méme a servi a prendre
conscience du sujet. Pour le faire de maniere officielle,
pourrait-on dire. Mais rien de plus. A la place, il a indiqué
avec une certaine urgence au Conseil général de fournir a
I'Institut une réflexion claire et commune.

S’il y avait eu une deuxieme session, on peut supposer que
les 20 consultants laics auraient été a un autre niveau. Six
mois plus tard, par exemple, ils auraient été en mesure de
digérer le choc que représente toujours un Chapitre et de le
relier a leur vie habituelle. Cela aurait donné du réalisme a
toutes leurs paroles de ces deux premieres semaines, entre
le 14 et le 24 avril. De leur coté, les Freres capitulants au-
raient également été en mesure de réfléchir et de prendre
des décisions de qualité sur le theme de leur vie commune
et de la mission de leurs communautés. Pour eux aussi,
cela a certainement été un grand bouleversement de par-
tager la salle capitulaire avec quelqu'un qui n’invoquait
pas les voeux comme un droit de participation.



160 Troisiéme temps : refonder

A sa place, quatre ans plus tard, le Conseil général rédigea
une synthese détaillée sur le sujet. Elle exprime la réflexion
du Chapitre lui-méme, désormais enrichie par celle du
Conseil général qui a également recueilli les échos du sujet
dans tout 'Institut. Elle fut intitulée La mission lasallienne,
une mission partagée.* Comme nous le voyons, tout est centré
autour du grand theme : si, 30 ans auparavant, il s’agissait de
I'identité du Frere aujourd’hui, maintenant, a la fin du siecle,
il s’agissait de I'identité de la communauté lasallienne.

Le texte s’articule en trois parties : 'héritage lasallien ; la
Communauté et I’éducation aujourd’hui ; et la Mission
partagée.

La premiere partie retrace I'histoire de I'Institut lasallien,
en mettant l'accent sur la situation a la fin du XX siecle.
C’est un parcours simple et efficace, mais avec un silence
tres important : il ne dit rien sur la place de la consécra-
tion dans cet héritage. Il parle bien de la Communauté,
mais du point de vue de I'animation de I’école, et non en
tant que signe de la Communauté consacrée.

Il en va de méme dans la deuxieme partie : elle souligne la
nouveauté de ce qui se vit a la fin du siecle et 'importance
de redéfinir la communauté éducative, mais la encore, il
n’y a pas de place pour la transformation de la Commu-
nauté des Freres en nouvelle Communauté lasallienne.

Dans la troisieme partie, il y a un bloc de huit ou dix pages
(selon les versions), la section 3.3., qui s’écarte de cette

125  Publiée en 1997, elle a rapidement été traduite dans différentes
langues.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 161

tendance et avance quelque chose que nous n’avions pas
lu auparavant. Il est intitulé « Associés, ensemble, dans la
méme mission ». Son développement :

3.30 Introduction

3.31 Communion et héritage lasallien

3.32 Le processus qui relie la communion et la mission
3.33 Communion dans le sens du travail éducatif comme
ministere

3.34 La dimension ministérielle de I'Eglise

3.35 Un « ministere » particulier : administration et ser-
vices auxiliaires

3.36 Coresponsabilité, solidarité et association

3.37 Vivre l'esprit d’association selon le 42¢ Chapitre général
3.38 Proposition du 42¢ Chapitre général

[et lignes directrices]| pour la réflexion personnelle et le
dialogue

Il s’agit d’'un ensemble concis et facile a lire, qui mérite
d’étre recommandé, en particulier les sections 3.32 et 3.33.
Dans ce dernier numéro, nous trouvons un excellent para-
graphe qui nous place au cceur du sujet :

Cette nouvelle communauté ministérielle doit étre pour
'école lasallienne le signe que le Royaume de Dieu est
présent et grandit dans ce milieu. Chacun de ceux qui
participent a la communauté, dans la mesure ou ils sont
animés par la foi, vit et manifeste son ministere de ma-
niere complémentaire aux autres, mais avec des caracté-
ristiques différentes, selon sa propre identité :

« le Frere, a partir de sa consécration au célibat dans la
communauté,



162 Troisiéme temps : refonder

« le laic, a partir de sa vie plus en contact avec les réa-
lités séculieres et, peut-étre, a partir de son mariage
ou de son célibat séculier ;

« le prétre, a partir de la particularité de son ministere
ordonné, mis au service du ministere de I’éducation
chrétienne (pp. 143 et suivantes).

Ce paragraphe ouvre des perspectives, il est prometteur,
mais il reste isolé.

En trouvant ce theme et I'expression « communauté mi-
nistérielle », on comprend que ce theme n’aurait pas da
apparaitre avant la fin. Il semble évident que ce n’était
pas une question importante ni dans I'héritage lasallien
ni dans la nouvelle communauté éducative. On pourrait
méme dire qu’elle vient d'une autre source que tout ce qui
précede. On voit, en particulier, que dans ces pages presque
finales, le raisonnement considere 'identité lasallienne du
point de vue des dimensions ; tout ce qui précede, en re-
vanche, du point de vue des éléments.

Parler de communauté ministérielle, c’est parler de I'uni-
té profonde de la consécration baptismale et de 'engage-
ment dans une ceuvre née de cette consécration. Tout le
discours renvoie au mystere de la communauté comprise
comme signe de la réalité du Seigneur et de son Royaume.
Signe commun, unique, diversifié en son sein, mais consti-
tué en une seule réalité.

Cela suppose de considérer la théologie du ministere la-
sallien, toute I'histoire de son héritage, d'un point de vue
différent de celui utilisé dans les deux premieres parties.
Lidentité institutionnelle ne réside pas dans le renonce-



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 163

ment a quoi que ce soit, mais dans la transparence vis-a-
vis du Dieu qui unit tous les membres de cette commu-
nauté. Et c’est ainsi qu’il établit son ministere.

Défis techniques et defis d’adaptation

Quelques années plus tard, en préparation du prochain
Chapitre général, une distinction tres fructueuse s’est ré-
pandue dans le monde lasallien : les défis techniques sont
une chose, les défis d’adaptation en sont une autre. Nous
utilisons son contenu parce que I'Institut qui recevait la
Circulaire de 1997 pouvait déja le connaitre au moins dans
certains de ses secteurs ou a certains niveaux : sinon, il
aurait été tout a fait incompréhensible de le présenter au
Chapitre en 2000.

Cela aide a comprendre ce que nous trouvons dans la ré-
flexion sur la communauté lasallienne et la participation
des uns et des autres a celle-ci.

Il s’agissait d’'une distinction qui ne venait pas du domaine
religieux mais du domaine institutionnel, voire entrepre-
neurial.”® Les Freres de I'ancien District de San Francisco

126 Elle faisait référence a 'ouvrage de Ronald Heifetz, Leadership
Without Easy Answers (1998). Lauteur publiera plus tard avec
Martin Linski Leadership on the Line (2002). Et peu apres, tous
deux, avec Alexander Grashow, The Practice of Adaptive Leadership
(2009). Ses termes: « technical challenges », « adaptive challenges ».
La proposition lasallienne analysait, de ce point de vue, le
parcours des origines et les scénarios possibles du présent. Ces
références servent a les contextualiser avec d’autres références
ultérieures sur le méme sujet.



164 Troisieme temps : refonder

I'ont appliquée et diffusée lors des rencontres de forma-
tion et de préparation du Chapitre général qui était sur le
point de s’ouvrir.’

Cette distinction disait qu'il y a des changements qui
obligent les institutions a se modifier, a se « transformer »
(pour reprendre le terme que I'on trouve autour de ce Cha-
pitre de 1993). Ainsi, les défis techniques ne demandent
en réalité qu'une réorganisation les ressources, et non a
modifier leur modéle, leur substance. Ils se résolvent en
termes quantitatifs ou strictement organisationnels : mo-
difier le budget, les horaires ou les locaux. On pourrait dire
que l'on vit dans le domaine du « comment ».

Les défis d’adaptation, en revanche, exigent de redéfinir le
sens de I'Institution. Ils exigent de s’interroger sur le prin-
cipe et le présent, de mettre en relation les objectifs visés
et ceux exigés par la population, par les éléves, par I'Eglise
locale. Tls exigent d’adapter a cette situation le profil des
personnes impliquées dans le fonctionnement de I'institu-
tion. Il s’agit de reconfigurer ’ame de I'entreprise. Dans ce
cas, peut-étre, on vit dans le domaine des « pourquoi ».

Or, les paragraphes 3.32 et 3.33 que nous venons de souli-
gner expriment un défi d’adaptation. Malheureusement,
il peut arriver que quelqu’un applique des solutions tech-

127  C'était les premiers jours du Chapitre, les 3 et 5 mai ; le
Chapitre avait commencé le 1¢. Les schémas d’interprétation
de la configuration institutionnelle du Projet Lasallien a
travers I'histoire sont également trés intéressants. A notre
connaissance, ils n'ont pas été publiés, nous devons donc
nous référer a ce qui est conservé dans les AMG, dans la
documentation du Chapitre.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 165

niques en croyant qu’il s’agit d’adaptation. Le résultat est
une augmentation du budget et une diminution de I'espé-
rance : relation inverse entre 'effort et les résultats. Dans
notre cas, cela se produit lorsque 1'on oscille insensible-
ment entre les dimensions et les éléments. C’est-a-dire
lorsque I'on vit dans un modele anthropologique donné,
mais que 'on utilise le vocabulaire d’'un autre.

C’est pourquoi, en projetant la lumiere de cette distinc-
tion sur le document de 1997 que nous évoquons, cela nous
semble étre le symptome d'un profond malaise, d'un in-
confort plus subi que thématisé, comme un désir presque
impossible a satisfaire.

Ce désir concerne la compréhension de la nouveauté institu-
tionnelle par excellence : dans les projets éducatifs jusqu’ici
considérés comme lasalliens, les Freres sont minoritaires.
Simultanément, le nombre de non-Freres désireux d’assu-
mer le credo spirituel lasallien et de s’engager dans I'anima-
tion des institutions locales augmente. Evidemment, a coté
de ces deux types de personnes, il existe un groupe impor-
tant de professionnels qui orientent leur vie vers d’autres
horizons, de sorte qu’il n'est pas si facile d’identifier I'insti-
tution ou de définir un profil minimal ou de base.

Face a cela, des expressions telles que « Fraternité Signum
Fidei », « Famille lasallienne », « Mission partagée » et « As-
sociation pour le service éducatif des pauvres » ont vu le jour.
Mais aucune d’entre elles ne parvient a apaiser le malaise.

Et en méme temps, dans I'inconscient collectif lasallien, la
réduction de la mission au travail éducatif s’est tres vite
installée. C’est le reflet de sa réduction a un élément, alors



166 Troisiéme temps : refonder

qu’il s’agissait d’'une dimension. Depuis ce Chapitre, en ef-
fet, des approches et des organismes ont été mis en place
pour une organisation plus sereine et plus efficace du tra-
vail ; des organismes et des approches qui fonctionnent en
parallele avec ceux qui concernent les Freres.

Depuis cette époque, 'adjectif « éducatif » est utilisé tout
a fait normalement avec le nom « mission ». On parle de
« mission éducative » et un réseau est mis en place pour
s’occuper de la « Mission éducative lasallienne ». Dans ce
réseau, des organisations d’abord régionales, puis locales
et mondiales ont vu le jour. On aboutit ainsi a une simul-
tanéité entre le réseau des communautés de Freres et le
réseau des projets éducatifs, les Conseils de District pour
ce qui concerne les Freres et les Conseils de la Mission
éducative pour ce qui concerne les projets éducatifs. Et
enfin, les Assemblées régionales et mondiales pour la Mis-
sion éducative lasallienne parallelement aux Chapitres de
District, de Région et généraux.

C’est ainsi que cela se fait et c’est certainement ainsi qu'il
faut le faire. Mais il est important de préter attention a
la portée des mots que nous utilisons. Nous parlons dans
tous ces organismes de « Mission éducative lasallienne » ;
mais la Mission lasallienne peut-elle étre autre chose
qu’éducative ? Pourquoi alors y ajouter un adjectif ?

Et pourtant, il a été ajouté et continue de I'étre.

Sans que personne ne l'ait vouly, il se produit a nouveau
la méme chose qu’avec cette « Mission partagée ». L'intro-
duction de 'adjectif renforce la fragmentation de I'identité
lasallienne, de sorte que la mission se réduit a la tache sco-



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 167

laire. Au fond, la communauté n’est plus nécessaire dans
'éducation, car I'organisation suffit. U'adjectif ouvre ainsi
la voie a la disparition de la figure du Frere, désormais su-
perflue du point de vue du ministere éducatif.

Peut-étre que tout cela, au moment du changement de
siecle, n'est pas percu dans sa transcendance, mais plutot
dans son utilité. Peu a peu, cependant, a mesure que les
sigles s'imposent et atteignent des espaces de réflexion,
autre chose apparait. C’est pourquoi, deux ans apres le do-
cument du Conseil général, a 'aube du nouveau Chapitre,
nous retrouvons cette question.

Les Freres du District de San Francisco ont tres justement
fait la distinction entre les deux types de défis institution-
nels. S'il n’est pas bien fondé, un défi d’adaptation peut se
réduire a un défi technique et, de ce fait, ne mener nulle part.
C’était une mise en garde tres claire pour I'Institut lasallien.

Les 15 années qui se sont écoulées entre la révision des
Régles demandée par le Chapitre de 2000 et leur approba-
tion et publication en 2015 en sont la preuve.’?®

128  Le temps a montré que l'affirmation du Chapitre de 1993 ne
pouvait étre acceptée au sens strict : « comme cela a été répété
a maintes reprises pendant le Chapitre, nous n‘avons pas besoin
de nouveaux documents importants. Le plus important est que
nous vivions avec authenticité, en tant que Fréres, communautés,
Districts, Régions, Institut, ce qui est décrit dans la Régle, en nous
servant pour cela des projets personnels, communautaires et de
District ». C’est le début de la Circulaire 435, rendant compte du
Chapitre général. Cela est démontré par I'étendue et la profondeur
des réflexions des Supérieurs au cours des deux décennies qui ont
suivi. Les italiques sont de nous.



168 Troisiéme temps : refonder

2. L’Association et ’education
des pauvres

Avec le Chapitre de 2000, il était déja manifestement
évident que la grande question de I'Institut lasallien rési-
dait dans la modification du modele de communauté.

On peut supposer que cela était déja ressenti en 1966. Si tel
était le cas, ils n’ont pas pu en traiter, compte tenu du vo-
lume des questions préalables. 1l reviendrait dix ans plus
tard, pour recevoir indirectement un refus traumatisant
dans l'attitude du Chapitre avec la Commission interna-
tionale sur les voeux. En 1986, il est entré en circulation
par la voie la moins suspecte : les nouvelles Reégles et avec
le statut du titre en marge. En 1993, comme nous I'avons
déja rappelé, ce titre était devenu le theme central. Cela
a donné lieu a une réflexion importante tant a Rome que
dans le monde entier et a diverses actions en conséquence.

Comme voie intermédiaire susceptible d’apaiser ou d’har-
moniser les opinions, le recours a un terme traditionnel du
vocabulaire lasallien s’était imposé : Association.

Il était déja apparu a plusieurs reprises au cours des 20
années précédentes, mais il émergeait désormais avec
force et emportait tout le reste avec lui. Il allait étre as-
socié au theme de 1'école des pauvres, de sorte qu’il arri-
va au Chapitre de 2000 sous le theme « Associés pour le
service éducatif des pauvres » et il serait présent dans les
deux suivants.

C’est le grand cadre que I'Institut construit pour com-
prendre la nouvelle communauté lasallienne. Les Cha-



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 169

pitres généraux de 2000, 2007 et 2014 se sont tenus sous
son toit, son académie ou son temple.”*®

Ils représentent en effet trois moments d'une période ou
la préoccupation principale de l'institution lasallienne se
concentre, de maniere positive, sur l'association de ses
membres, nouveaux ou connus, et, de maniere négative,
sur I’épuisement des communautés antérieures a I'émer-
gence du terme. C’est pourquoi, en toute logique, il fallait
reconsidérer le texte de la Reégle.

Dans le corpus lasallien, « association » (et « société »)
signifient le regroupement ou la conjonction de toutes les
actions locales en un corps total et unique. « Union » (et
« ensemble ») se réferent plutot a I'état d’esprit, a la foi
personnelle, a 'accueil de ceux qui sont les plus proches.
« Association » désigne spécifiquement l'intégration de
tout ce qui est local dans une méme globalité.°

En réalité, il s’agit de deux modes ou deux perspectives
d’'une seule et méme réalité : la communauté. Monsieur de

129 Il vaut la peine dans cette optique, de relire tranquillement les
Circulaires postérieures a chaque Chapitre général (447, 455,
469 et 478), ainsi que les lettres du Nouvel An (qui se sont
réparties en trois séries : deux du Frére Alvaro et une du Frére
Robert) : elles forment un ensemble exceptionnel, utilisable
dans tout processus de formation ou de prise de conscience
face a I'avenir qui s’annonce.

130 Voir a ce sujet la conférence de Michel Sauvage en novembre
1998 : Mieux comprendre I’Association lasallienne ?, publiée dans
Cahiers Lasalliens 55, Jean-Baptiste de La Salle et la Fondation de
son Institut (Rome, 2001, p. 355). Le texte de référence se trouve
aux pages 308-338.



170 Troisiéme temps : refonder

La Salle ne voulait en aucun cas utiliser le modele de cer-
taines institutions monastiques du Moyen Age, qui s'orga-
nisaient en communautés plus ou moins autonomes, en-
tretenant entre elles une relation uniquement spirituelle.
Il comprenait que dans son ceuvre, le systeme ou l'en-
semble était fondamental, compte tenu de sa nouveauté.
Il comprenait — et nous le comprenons facilement — qu'un
ensemble d’installations plus ou moins autonomes ne
pouvait garantir la stabilité du projet.® C’est dans ce sens
qu’il parlait d’« Association ».

Au fil du temps, avec la consolidation de I'institution la-
sallienne, I'idée d’association est tombée en désuétude,
comme une redondance dénuée de sens. Le simple fait
d’entrer en contact avec I'une des institutions lasalliennes
constituait déja une association. Il était donc logique que
le terme tombe dans I'oubli, sans que 1'on se rende compte
que c’était I'ensemble ou le réseau des communautés qui
lui avait donné sa stabilité a ses débuts et tout au long des
trois siecles de son histoire.

A sa place - et c’est 12 que réside la clé des tensions fu-
tures — les voeux religieux ou la triade étaient considérés
comme les véritables stabilisateurs (si 'on peut utiliser ce
terme) de I'institution.”®? Paradoxalement, cela conduisait
a une situation inconnue aux débuts de la communauté

131 Comme nous le savons, ¢’était le drame que vivait le Fondateur
a ’époque de Parménie : les écoles n’avaient pas de probléeme a
moyen terme, mais I’Association, en revanche, était sur le point
de disparaitre.

132 Le Supérieur général, le Frere Alvaro, I'a souligné dans sa Lettre
pastorale de Noél 2000. Plus précisément, a la p. 14.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 171

lasallienne, quand précisément la triade n’existait pas en-
core et que tous ses membres n’étaient méme pas liés par
aucun veeu.

On comprend ainsi que, lorsque dans les décennies pré-
cédant le Chapitre de 2000, le terme « association » était
utilisé, il y avait toujours quelqu'un pour penser I'Institut
lasallien a partir de la triade (les veeux) et non a partir du
réseau de communautés (I’association). Cela a fait qu'en
réalité, le discours officiel de la Congrégation ne pouvait
assumer ce terme qu’en raison de 'insatisfaction face aux
précédents.

C’est peut-étre exagéré, mais parfois, a la lecture des do-
cuments des trois dernieres décennies, on se demande si
le terme est utilisé pour sa propre valeur ou plutét en rai-
son de I'insuffisance des autres. Cela pourrait expliquer la
polysémie du terme tel qu’il est utilisé depuis 2000.

A partir de cette hypothése notre perplexité face a I'utili-
sation du terme peut se comprendre.

Ainsi, d’'une part, nous constatons une tendance a neu-
traliser toute sa problématique, en reliant I’Association
au service éducatif des pauvres. C’est presque une situa-
tion paradoxale : il est utilisé pour ne pas étre utilisé. En
effet, de cette maniere, I'’Association est une fois de plus
circonscrite a I’action, mais pas a I'identité, ce qui ne fait
pas beaucoup avancer les choses par rapport aux termes
précédents (« Famille lasallienne », « Mission partagée »,
en particulier).



172 Troisiéme temps : refonder

D’autre part, nous constatons que le terme s’applique uni-
quement ou principalement aux membres non Freres du
Projet Lasallien. C’est une autre facon de le neutraliser :
son sens ou sa portée se limitent dans ce cas a son expé-
rience par un certain type de personne au sein de l'en-
semble lasallien. De cette maniere, les Freres n'y sont pas
associés, ni ne sont des associés.

Le point commun entre ces deux orientations est I’absence
d’'une réflexion satisfaisante sur la relation entre associa-
tion et consécration, ou entre association et communauté.
Ce déficit pesera sur 'utilisation de ce terme au cours des
20 années suivantes. Nous le remarquerons dans la florai-
son si frappante de gestes locaux, qui tentent de donner
un visage au discours de l'association.

A ce moment-13, en ouvrant cette section du Chapitre de
2000, on souligne une perspective décisive dans l'avenir
de cette Institution.

Il est en effet tres frappant de constater comment la dy-
namique méme de I’Association conduit l'institution la-
sallienne, tout d’abord, a surmonter un grave déficit dans
sa conception d’elle-méme. C’est ainsi que, pendant pres
de 20 ans, les propositions des Chapitres et des Supérieurs
vont droit au cceur du probleme. Et dans cette focalisation,
elle parvient silencieusement non seulement a mettre en
évidence les clés du discours identitaire renouvelé, mais
aussi a dessiner I’horizon de ses réponses.

Le déficit venait des deux décennies précédentes. Nous
'avons souligné a la fin de la section précédente : la consi-
dération des dimensions de I'identité lasallienne comme



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 173

des éléments, rompant la réciprocité de leurs définitions et
dénaturant les contributions de la meilleure bonne volonté.

Au début dunouveausiecle, il était toujours vrai que le do-
cument lasallien ne répondait pas au sentiment de nom-
breux membres selon lequel la « consécration » n’était pas
nécessaire pour vivre la « mission ». Ce sujet a déja été
abordé et nous n’y reviendrons pas. Nous signalons seu-
lement, a titre d’exemple suffisamment clair, I'index ou
le schéma général de la Circulaire 447, avec la chronique
et les décisions du Chapitre : son concept de Mission est
I'ceuvre éducative. La formidable contribution de la Régle
de 1986, lorsqu’elle reprenait le canon 673 : « I'apostolat de
tous les religieux consiste d’abord dans le témoignage de
leur vie consacrée... », reste totalement en suspens. Nous
'avons souligné en parlant du Chapitre de 1986 et du re-
nouvellement de la Régle.

Peu a peu, cependant, par la méme inertie logique de
I'’Association, la fraternité finirait par apparaitre. Face a
elle, I'Institution lasallienne pourrait percevoir comment
le coeur de la Mission était la Communauté, la nouvelle
Communauté. Et ce ne serait pas comme un moyen pour
une tache, mais comme un signe au sein de cette tache.

Ainsi, ’Association finissait par proposer un nouveau mo-
dele de vie consacrée : ’Association pouvait-elle se propo-
ser comme un nouveau modele de communauté consacrée
? Tout dépendrait de la possibilité de vivre et de présen-
ter 'appartenance comme une rencontre avec le Mystere,
c’est-a-dire avec Dieu.

Mais n’allons pas trop vite.



174 Troisieme temps : refonder

Identite et Association

2000-2015 : au cours de cette période, sur l'orientation
et en réponse a tant d’expériences locales, nous trouvons
une bibliographie continue sur le sujet ou, plutét, a partir
du sujet. Ce n’est pas la méme chose. Ce n’est pas la méme
chose d’écrire sur quelque chose que nous vivons tous et
d’écrire sur autre chose que 'on devine derriere ce que
nous vivons. C’est comme écrire sur les fruits et la seve
d’'un méme arbre.

Le théme est évident, incontestable, réitéré : I'identité du
Frere, I'identité lasallienne, 'identité de la Communauté.
Et c’est précisément cette réitération qui nous amene a
nous demander si nous parlons de ce dont nous parlons
apparemment ou, au contraire, de ce qui nous amene a
cela, de ce dont, en raison de sa nouveauté, nous ne pou-
vons pas encore parler, mais qui modifie notre discours
habituel sur nous-mémes.

Ainsi, il y a des Circulaires, des Lettres pastorales du Supé-
rieur, des numéros du Bulletin..., des numéros des Cahiers
MEL et, comme il est logique, un accent fortement renou-
velé dans la Régle de vie de la Communauté lasallienne.
Lensemble laisse I'impression indéniable d’une porte ou-
verte sur une autre réalité, qui reste a systématiser.

Cela mérite d’étre évoqué, comme contexte global de tout ce
qui a bougé dans I'Institut au cours de ces deux décennies.

Laissant la nouvelle rédaction de la Régle pour une section
a part, un bon guide pour la comprendre est la réflexion
tres soignée du Frere Supérieur général pendant cette pé-



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 175

riode lorsqu'’il s’adresse aux communautés de Freres. Elle
a en outre le mérite de nous offrir un systéeme ou du moins
une séquence systématique, qui englobe et donne un sens
a tout ce qui a été exprimé dans n'importe quel autre fo-
rum lasallien au cours de ces années.

A Noél 2000, le nouveau Frére Supérieur, Alvaro, a écrit
la traditionnelle lettre de voeux a I'Institut. C’était la pre-
miere d'une série® qui allait durer jusqu’en 2013, couvrant
les deux périodes de son mandat. On voit clairement que
desle début, il y a un projet et un sens d’ensemble, de sorte
que ses références s’entrecroisent en avant et en arriere,
dans un seul systeme, développé au cours d’'une décennie.
Comme on peut le comprendre, cela donne beaucoup plus
de valeur a ce que propose chacune des lettres.

Examinons cela de plus pres. Prenons par exemple la pre-
miere lettre. Il s’agit d'un texte bref, de 24 pages de petit
format, dans lequel il est affirmé des le début :

Notre 43¢ Chapitre général, par I'étude et I'impulsion du
theme de I’Association, a ouvert I'Institut a un proces-
sus tel que nous ne savons pas exactement ou il va nous
conduire, mais que nous devons envisager avec beaucoup
d’espérance puisqu’ il peut signifier un authentique élan
nouveau de notre charisme...

« Nous ne savons pas ou cela va nous conduire » : en disant
cela dans cette Lettre aux Freres, le Supérieur ne propose

133 Tous ces textes sont aujourd’hui disponibles sur http://www.
lasalle.org.


http://www.lasalle.org
http://www.lasalle.org

176 Troisiéme temps : refonder

pas un theme qu’il va commenter ensuite. Il ne va pas par-
ler de I'’Association ; il veut parler de la Communauté.

Bien str, il ne le fera pas comme s'il vivait dans un autre
monde. Il sait, comme tous les Freres le savent, que I'’As-
sociation touche la Communauté. On pourrait dire qu’elle
'enveloppe. C’est pourquoi il invite les Freres a prendre
conscience du sens de leur vie. En fait, il les invite a un
examen de fidélité et d’actualité. Il veut leur proposer une
sorte d’audit autour de deux questions, I'une explicite et
'autre implicite.

La question explicite est : qui sommes-nous, en tant que
communauté ? La question implicite : que dire, alors, face
a I’association qui s’annonce ?

Par exemple, dans cette méme lettre, un peu plus loin :

..Mais notre quatrieme voeu n’a pas seulement cette di-
mension mystique de consécration a Dieu pour procurer
sa gloire, mais il a une forte répercussion communautaire.
L'association pour tenir ensemble les écoles au service des
pauvres consolide les liens des Freres entre eux. Le Fonda-
teur fut conduit, petit a petit, a découvrir que sa vocation
personnelle était liée au fait de faire naitre une fraternité
au service de la jeunesse abandonnée. Il avait compris que
la volonté de Dieu a son égard, le service qu'il devait offrir
a l'oeuvre de Dieu, consistait a réaliser « I'établissement
et la conduite » d'une communauté formée de personnes
engagées librement pour Dieu dans le service de la jeu-
nesse pauvre et abandonnée, constamment dynamisée
par la référence au Dieu vivant et a 'oeuvre de Dieu, et
par 'expérience vécue de la fraternité.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 177

Il est tres clair que « I’Association... consolide les liens des
Freres entre eux » et que c’est ainsi qu'est née « une fra-
ternité au service de la jeunesse abandonnée ». Le terme
« association » fait référence aux communautés des Freres
et au regroupement de ces communautés en un réseau ou
une société. Or, pourrait-on inclure dans cette définition
(dans cette Fraternité...), par exemple, les consultants
laics qui ont participé en personne au récent Chapitre gé-
néral ? Peut-on en dire autant d’eux et de tant d’autres
qui, partout dans le monde, s’engagent dans le projet la-
sallien (nous sommes a Noél 2000) ?

Trois ans plus tard, en 2003, le Supérieur général revient
sur le Chapitre en rappelant un principe commun :

Le dernier Chapitre Général nous dit que le veeu d’origine
qui a associé le Fondateur avec douze Freres en 1694, pour
le service éducatif des pauvres, est la source des associa-
tions lasalliennes de laics et de religieux qui veulent re-
joindre la mission lasallienne...

Quatre ans plus tard, en 2007, cette magnifique formule :

..C’est pour cela que nos communautés de par le monde
lasallien devraient étre comme des icones de la vie trini-
taire dans le monde et dans I'Eglise d’aujourd’hui, ainsi
que nous le propose le Fondateur en nous disant que dans



178 Troisiéme temps : refonder

nos communautés doit exister I'union essentielle qui est
entre le Peére, le Fils et le Saint-Esprit (M 39,3)...134

Encore une fois : peut-on en dire autant des différentes
formules locales qui voient le jour a la lumiere de I’Asso-
ciation ?

Le sujet est de la plus haute importance, non pas en raison
de la beauté de sa formulation, mais en raison du panora-
ma qui s’ouvrirait avec son extension de la Communauté
des Fréres a la nouvelle « Communauté ». A premiére vue,
il semble tout a fait valable de I'affirmer pour cette nou-
velle configuration des groupes lasalliens. Mais aussitot se
pose la question cruciale : s'il s’agit d'une caractéristique
de ceux qui vivent un modele de consécration, en vertu de
quoi peut-on l'affirmer d’autres personnes, non « consa-
crées » ? Qu'en dit I’Association ?

Il s’agit d’une seule et méme question, dont la réponse est
urgente. A tel point que sans elle, tout peut rester dans un
vide plus spiritualiste que fidele.

Tout chrétien, toute communauté chrétienne, n'ont de
sens que s’ils sont pour le monde le visage du Seigneur.
A tel point que, strictement parlant, ils ne sont pas dans
cette vie pour autre chose. Dans le désert ou dans la ville,

134 Nous sommes le 25 décembre 2007. Le Chapitre général est
déja passé, de sorte que la Lettre de Noél ne peut étre comprise
sans son impact sur les Fréres. Le Supérieur général dit ce
qu’il dit, sachant que la Circulaire 455 (17.9.07) est dans les
Communautés avec la contribution du Chapitre a leur vie
quotidienne. La Lettre de Noél est, sans le dire, un guide de
lecture du Chapitre.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 179

au cloitre ou a l'usine, telle est leur « mission ». Et, si nous
nous référons au monde lasallien, telle est sa contribution
au ministere de I’éducation.

Un an plus tard, a Noél 2008, le Supérieur ose aller plus
loin et la portée de ses propos souligne l'urgence de la
question :

...Savoir si nous allons survivre n’est pas primordial, le plus
important c’est de savoir si nous contribuons a la création
d’un monde plus humain a partir des valeurs évangéliques.
Limportant c’est d’exploiter le dynamisme de notre cha-
risme fondateur sachant courir les risques et regarder de
I'avant. Le plus important n’est pas de savoir si nous au-
rons un futur, le plus important c’est que notre présent ait
un sens, que notre vie vaille la peine, que beaucoup, grace
a nous, découvrent le visage du Pére et sa tendresse ma-
ternelle, que 'Evangile soit préché aux pauvres et que les
jeunes trouvent en nous I'appui dont ils ont besoin.

La formule est certes forte. Elle dit que se préoccuper de
'avenir peut signifier le perdre. Et elle souligne, encore et
encore, la structure commune du sens : la transparence de
Dieu a I’école, dans cette école d’aujourd’hui, en ce début
du XXI¢ siecle.

De qui parle-t-on ?
Encore I'année suivante, en 2009 :
Ceci est notre principal apport a la construction du

Royaume de Dieu. Nous pouvons toujours vivre cet en-
gagement, sans limites d’ages, et 'association que nous



180 Troisiéme temps : refonder

vivons aujourd’hui avec les laics ouvre notre fraternité a
des horizons insoupconnés. Notre vocation anticipe I'état
égalitaire eschatologique du Royaume de Dieu au service
duquel est I'Eglise, notre vie fraternelle en communauté
le rend présent. J'aime penser au Frére comme sacrement
de la dimension horizontale qui nous empéche d’appeler
les personnes pere ou maitre et nous invite a nous appeler
et a vivre comme freres.

Il y aici une mention expresse pour les non-Freres, impli-
quant tout le monde de maniere égale dans cet « apport
principal a la construction du Royaume de Dieu ». Et il est
certain que 'expression « sacrement de la dimension ho-
rizontale » (que le texte lui-méme souligne en italique)™
manifeste la difficulté de trouver des formules communes,
dans la dialectique Incarnation/Escatologie que le Supé-
rieur connait parfaitement.

Le signe de la fraternite

Dans cette méme lettre, datée de 2009, un peu plus loin,
nous trouvons une formule particulierement heureuse,

135 Ibid., p. 5. A y regarder de plus pres, 'expression est quelque
peu ambigué, entre l'eschatologique, la transcendance, la
verticalité, la simplicité et la fraternité. C'est un exemple
d’expressions qui offrent peut-étre plus qu’elles n'ont. C’est
une observation que nous pouvons répéter a plusieurs autres
endroits de cette réflexion et nous gardons le silence ; si nous
ne le faisons pas ici, c’est en raison de la proximité des thémes
de I'Incarnation et de I'Escatologie et du jeu des éléments/
dimensions, themes tres importants dans notre réflexion.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 181

qui nous laisse penser que le Supérieur veut dire beau-
coup plus que ce qu’il dit :

Si I'Eglise comme mystére est icone de la Trinité, comme
sacrement elle est invitation a I'unité. Une unité qui se
révele comme tache, don et but, et qui engage dans la re-
cherche passionnée du bien de toute ’humanité dont elle
se sent solidaire, qui exige conversion et purification per-
manentes, dialogue patient et compréhensif, conscience
évangélique, respect de la diversité.

Tout simplement : et si nous remplacions « Eglise » par
« Communautélasallienne » ? Ce serait une formule magni-
fique:la Communauté comme mystere, icone de la Trinité;
la Communauté comme sacrement, invitation a I'Unité.

Et comme « sacrement » est le terme latin pour « mystere »,
qui est sa version grecque, nous trouvons la correspon-
dance entre Trinité et Unité, « mystere » l'une et « sacre-
ment » l'autre, toutes deux développées dans I'opération
« tache, don et but ». Le Seigneur comme source de la nou-
velle communauté : oui, il ne serait pas absurde d’établir
une lecture théologique tres sérieuse de la communauté
lasallienne a laquelle nous pouvons parvenir a partir du
veeu d’association pour I’éducation des pauvres.

C’est quelque chose qui reste a faire, mais il y a un indice,
tres clair, dans les documents de ces 20 dernieres années : la
Fraternité. Elle a été tres présente dans les lettres de Noél...

Par exemple, dix ans plus tard, en 2019, dans sa lettre de
Noél et du Nouvel An, le nouveau Supérieur général, dé-
sormais le Frere Robert, affirme :



182

Troisieme temps : refonder

Nous sommes tous l'image et la ressemblance de Dieu,
membres de 'unique famille humaine et de la commu-
nauté mondiale. Dans nos communautés FEC, nous nous
efforcons avant tout de vivre notre fraternité innée. Nous
vivons l'expérience de la fraternité au quotidien - son
usure, ses joies et ses frustrations. Chaque jour, nous
nous rappelons la présence de Dieu au milieu de la com-
munauté. Nous sommes soutenus par une vie de priere
riche, 'Eucharistie, la grace de la réconciliation et le souci
constant les uns pour les autres. Nous savons que notre
vie fraternelle est un signe fragile mais prophétique...

Le portrait, replacé dans le contexte mondial actuel, lui
sert pour passer a I'étape logique suivante :

... Notre vie fraternelle : « la vocation de Frere est un as-
pect de la réponse que Dieu donne au manque de frater-
nité qui afflige le monde aujourd’hui ». Aujourd’hui, ce
signe doit étre a la fois audible et visible ; il doit éveiller
a la lumiere du Christ les personnes qui sont au-dela des
portes et des fenétres de nos communautés...

Tel est le theme : Signes de la fraternité possible face au
monde a venir. Evidemment, non seulement en tant que
communauté fermée ou intime des Freres, mais aussi
dans le cadre d’'un projet éducatif. Ce qui signifie : faire
de 'école un signe de la communauté possible face a la
société a venir.

Vingt ans auparavant, I'ancien Supérieur général, le Frere
Alvaro, l'avait déja mentionné. Son successeur, le Frére
Robert, cite en 2019 sa lettre de 2001 a la suite du texte
que nous venons d’extraire :



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 183

S'il y a un sujet qui me tient particulierement a cceur,
c’est bien celui de notre fraternité. Nous sommes appelés
a étre témoins de la fraternité. Je ne pense pas que nous
ayons pu exploiter notre fraternité, notre « étre fréres »
comme un des éléments prophétiques de notre vocation
et un des éléments les plus importants de notre mission.
Nous devrions nous demander dans quelle mesure notre
fraternité est évidente et contagieuse aujourd’hui. [Et
cela est particulierement important car le monde et la
vie religieuse, en particulier, redécouvrent la valeur et la
nécessité de la communauté].'¢

En 2001, la Lettre s'intitulait : « Etre fréres en communauté :
notre premiére association » ; en 2019, « Témoins de la fraternité ».
En les comparant, des que nous regardons autour d’elles,
c’est-a-dire quelques années avant et apres, nous trouvons
comme un pont entre quatre Chapitres généraux.

Il n'y a aucune exagération ni manipulation des données
dans cette affirmation.

Les deux premiéres Lettres du Frére Alvaro (2000 et 2001)
font le lien avec la derniére du Frere John (1.1.2000), inti-
tulée « Le défi : vivre aujourd’hui notre histoire fondatrice ».
En 2019, le Frere Robert, pour sa part, ne se contente pas
de citer son prédécesseur, mais va plus loin en décrivant
une situation mondiale qui a besoin de ce signe de frater-
nité. Et il le propose a I’'aube du prochain Chapitre général
(dont il ne sait pas encore quand il pourra se tenir).

136 En 2019, le Frére Robert s’arréte sur le mot « contagieuse ». Le
texte de 2001 continuait avec la phrase que nous avons ajoutée.



184

Troisieme temps : refonder

Le theme de I'Institut pour 2019-2020 : « De grandes
choses sont possibles » est basé sur le mandat inspiré de
I'Evangile qui demande aux Fréres d’étre des batisseurs
de fraternité (cf. Rm 12,10).

Fidele a son critere de contextualisation ou d’actualisa-
tion du message de saint Jean-Baptiste de La Salle, il re-
garde depuis son héritage le monde de ce premier tiers du
XXI¢ siecle et continue en disant :

L'analyse de l'actualité mondiale montre clairement la
présence d’une intolérance croissante, d'un manque d’at-
tention a I'égard d’autrui et d’'une violence absurde. Nous
constatons que certains gouvernements, qu'ils soient li-
béraux, conservateurs ou populistes, ne répondent pas
de maniere vitale aux « plaintes légitimes, a I'injustice
économique et a la fragmentation sociale. De différentes
manieres, les libéraux et les populistes vident la démo-
cratie et les fondements humanistes largement chré-
tiens sur lesquels elle repose : la dignité de la personne,
le bien commun et la fraternité vécue ».¥” De nombreux
dirigeants élus diabolisent ceux qui sont différents. Les
migrants et les réfugiés sont marginalisés et souvent sou-
mis a des politiques qui ignorent leurs droits inhérents en
tant qu'enfants de Dieu...

137

Le Supérieur cite 'essayiste Adrian Pabst, dans un court article
intitulé The Ugly Sisters of Modern Politics, dans The Tablet,
2772019, pp. 12-14.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 185

Tout cela ’'ameéne a conclure :

Cela me rappelle la lettre de saint Paul aux Philippiens
(2,15) : « ainsi vous serez irréprochables et purs, vous qui
étes des enfants de Dieu sans tache au milieu d’'une géné-
ration tortueuse et pervertie ot vous brillez comme les
astres dans 'univers, en tenant ferme la parole de vie ».

Le message est tres clair : plutdt que faire quoi que ce soit,
il faut vivre d'une certaine maniere. Et cela doit étre bien
visible.

Et il ne s’agit pas d'un veeu pieux. La méme année, dans
les Cahiers sur la mission lasallienne, un texte du Frere
Léon Lauraire, spécialiste de I'identité et de la pédagogie
lasalliennes, a été publié. Le Cahier s’intitule « Le défi de
la fraternité : réflexion et témoignage ». Autrement dit, dans
ce cas, « Signe de fraternité » n’est pas la devise d'un mo-
nastere cloitré, mais celle d’'une Congrégation dédiée a
I'éducation.’s®

Ni le texte du Supérieur n’entre dans les détails de Lau-
raire, ni la monographie de ce dernier ne fait allusion aux
implications identitaires intégrales du message du Supé-
rieur. On voit que les deux textes ont été travaillés séparé-
ment. Mais aussi qu'ils sont proposés dans le méme esprit.

138 Ils’agit du numéro 56 des Cahiers MEL, que I'on peut trouver sur
www.lasalle.org. Pour réfléchir a tout cela, il est tres utile de voir
et d’entendre le Frére Léon Lauraire, le 12 mai 2015, présenter
le dernier et I'ensemble de ses volumes des Cahiers Lasalliens
autour de la Conduite. La conférence elle-méme est également
disponible sur lesalle.org, a c6té des Cahiers Lasalliens 67.


http://www.lasalle.org

186 Troisiéme temps : refonder

C’est pourquoi ils peuvent étre lus ensemble, entendus
comme les deux voix d'un duo.

Du coté des trois Supérieurs que nous venons d’évoquer, le
méme theme, répété a maintes reprises ; du coté du Frere
Lauraire, de méme, comme nous pouvons le voir dans ses
volumes sur la Conduite,®® antérieurs a ce Cahier de 2019
que nous citons. Les dernieres lignes de sa présentation
valent bien tout autre commentaire : « Vivre la fraternité
a I’école afin de devenir les artisans de la société : telle est
I'utopie éducative des lasalliens et des lasalliennes ».

Ecole et fraternité face a la société du XXI¢ siécle : c’est
une formule que 'on pourrait trouver aussi bien dans un
texte de théorie pédagogique que dans un autre sur la spi-
ritualité. Et dans chacun des deux, elle donnerait lieu a la
meéme lecture. Il vaut la peine de parcourir les documents
de ces 25 années pour voir comment I’avenir s’ouvre.4?

Il n’est pas difficile de percevoir tout cela aujourd’hui et
de répondre ainsi aux deux questions qui ont guidé la
communication entre le Supérieur général et les Freres au

139 1l s’agit des Cahiers Lasalliens 61, 62, 63 et 67.

140 A titre d’exemple supplémentaire de la réflexion que nous
menons actuellement, nous renvoyons a la publication dirigée
par le Frére Diego Mufloz, Que la Escuela vaya siempre bien,
aproximacion al modelo pedagogico lasaliano (Que I'école aille
toujours bien, approche du modéle pédagogique lasallien),
dans Etudes Lasalliennes 17. Nous attirons particuliérement
I'attention sur les pages 345 et suivantes, qui traitent de la
relation entre la nouvelle communauté et la nouvelle pédagogie.
C’était en 2013.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 187

cours de ces 20 derniéres années : ce qu'a été et ce que
peut étre la Communauté lasallienne.

Quoi qu'il en soit, avant d’avancer dans cette voie, il reste
un sujet qui englobe tout ce qui précede et qui apparait aux
moments clés de ce parcours : la Régle et sa révision. Il s’agit
du dernier grand moment dans la conscience lasallienne.



188 Troisiéme temps : refonder

3. 2015 : une revision necessaire

Lévénement le plus marquant de la seconde moitié du
XXe siecle pour le monde lasallien a été la modification
des équipes responsables des différents projets éducatifs.
Nous 'avons souligné a maintes reprises. C’est I'argument
central de cette réflexion.

Nous disons qu'il est le plus marquant car il devait néces-
sairement entrainer un déséquilibre plus ou moins impor-
tant dans le code d’identité et de vie des communautés
des Freres, c’est-a-dire dans leurs Régles.

Lorsque I'Institut lasallien s’est attelé a cette tache a la
veille du Chapitre de 1966, ce n’était pas tant pour trans-
former la communauté éducative que pour une autre rai-
son, antérieure. La transformation de lacommunauté était
déja en cours dans de nombreux endroits, mais, comme
nous 'avons rappelé, il était impératif de commencer par
redéfinir la figure du Frere. C’était 1a le véritable enjeu.
Lautre question viendrait plus tard. A ce moment-13, elle
était en réalité moins urgente.

Il fallait d’abord élaborer un discours qui pourrait ensuite
étre articulé dans le code de vie que constitue toute Régle.
Et cela nécessitait de revoir toute la définition de l'institu-
tion lasallienne. C’est a juste titre que, tout au long de ce
demi-siecle, des termes tels que renouveau, refondation,
transformation et autres avaient été utilisés.

C’est pourquoi, lors de la constitution de la Commission
de la Régle sur mandat du Chapitre de 2000, cette problé-
matique est apparue clairement. Elle a été abordée, mais,



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 189

compte tenu de son ampleur, la tache a été renvoyée a des
structures postérieures au Chapitre. La Circulaire 447 I'a
ainsi formulé :

Proposition 38. Que le Frere Supérieur général et son
Conseil désignent une Comité ad hoc pour étudier les impli-
cations que des réalités nouvelles dans I'Eglise et I'Tnstitut
pourraient avoir sur le texte actuel de la Régle. Ce Comité
présentera son travail au Frere Supérieur général et son
Conseil au moins deux ans avant le 44¢ Chapitre général.

C’est ce qui a été fait. La Commission a présenté son rap-
port a l'issue de ses travaux, tout en indiquant qu’il ne
fallait pas s’attendre a grand-chose si I'on n’élargissait pas
I'horizon du possible. C’est pourquoi 1’Assemblée sui-
vante, en 2007, a décidé de faire un pas de plus, comme le
proposaient la Commission et le Conseil général.

Dans le document du Chapitre général de 2007, il n'y a
qu'un seul paragraphe consacré a la révision de la Reégle.
Réaliste et opérationnel, il se trouve a la fin de la partie
consacrée au gouvernement, avant le salut final, presque
comme une annexe. C’était une tache pour le nouveau
Conseil général.

141  Reflété dans le Document 2, dans la série de cinq documents
vers le 44¢ Chapitre général, présenté sous le titre « Concernant le
travail du Comité ad hoc sur la Régle » (octobre 2005, p. 6) : « ...au
fur et 2 mesure que les débats sur les changements dans I'Eglise
et dans I'Institut se déroulaient au sein de la Commission, ses
membres se sont peu a peu rendu compte qu’ils avaient sous-
estimé I'ampleur de la tache qui leur incombait ».



190 Troisiéme temps : refonder

8.1V. Qu'une Commission, sous I'autorité de Supérieur gé-
néral et de son Conseil, en dialogue avec tout I'Institut,
mene a bien une révision de la Regle. Si le Supérieur géné-
ral et son Conseil le jugent opportun, ils convoqueront un
Chapitre général extraordinaire, ou une session spéciale
du Chapitre général ordinaire de 2014, afin de soumettre
a '’étude la proposition révisée de la Regle.!*?

Il s’agissait, et il s’agit toujours, d'une double tache : com-
prendre la nouvelle communauté et réglementer son quo-
tidien. Apparemment, on commence par comprendre et
on finit par codifier ; mais il n’en est rien : a ce stade, la
codification révele des recoins inconnus de la conscience,
de sorte qu'a chaque étape, il faut recodifier.

La littérature lasallienne postérieure a 2015 et son recours
aux assemblées 'ont démontré sans 'ombre d'un doute.

Comprendre la Communaute

La circulaire sur ce Chapitre date de septembre 2007. Un
an plus tard, une nouvelle Circulaire (Circulaire 459) com-
muniquait le processus programmé par le Conseil.

Tout comme les actes du Chapitre ne mentionnent que
le paragraphe récemment transcrit, la présentation de la
tache expose sa motivation. Elle se décompose en cing ou
six points, de portée diverse. L'essentiel se trouve dans les
deux premiers, tres convaincants :

142 Circulaire 455, p. 55.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 191

- Tout le monde accepte comme une certitude que nous
nous trouvons a I'aube d’une ére nouvelle...

- Nous, Freres, vivons dans un contexte social et ecclésial
hors duquel notre vie perd son sens...

Viennent ensuite 'appel des nouveaux membres de la
tache éducative, celui de 'Eglise proposant un modéle de
communion et les différentes actions déja menées par les
Districts dans ce domaine.'

Un nouveau groupe d’experts s’est mis au travail et a pré-
senté sa révision en septembre 2012. Le Chapitre 'a étu-
diée et 'a confiée au Conseil général pour sa rédaction
définitive et sa présentation a la Sacrée Congrégation cor-
respondante.

Dment approuvée, lors de sa présentation a la Famille
Lasallienne, en 2015, le Frere Supérieur général, Robert
Schieler, écrivait :

« Lancé par le 43¢ Chapitre général en 2000, le processus
de révision [de notre Régle] est le résultat d'un discerne-
ment collectif sur les changements et les nouveautés sur-
venus dans I'Eglise, 'Institut et le monde depuis la publi-
cation de la Régle de 1987. Je considere qu'il est important
d’en mentionner deux : la reconnaissance du caractere
central de notre veeu d’association et la mission éduca-
tive partagée avec nos compagnons laics.

Le Supérieur I'exprime tres clairement : « association »
et « partage » sont des signes majeurs pour I'Institution

143 Circulaire 459, p. 5 et suivantes.



192 Troisiéme temps : refonder

au cours de ce dernier demi-siecle. Et il rappelle le mo-
dele herméneutique texte/contexte, en situant ces deux
données dans un contexte plus large et en les présentant
ainsi comme des signes. Sans utiliser ce dernier terme, il
met toute sa force dans le discernement, qualifié en outre
de collectif.

Ce que nous pouvons appeler événement, c’est-a-dire ce
qui se passe, ce sont les chiffres, les volumes, les statis-
tiques, peut-étre méme les dynamiques sociales. Ce sont
des réalités qui peuvent devenir des signes selon leur in-
terprétation, selon ce que révele leur interaction avec 'en-
semble de leur contexte. Et nous parlons de « révéler »
dans le double sens social et théologique du terme. Il s’agit
d'un domaine ou les criteres ne sont pas seulement em-
piriques et objectivables. Les événements deviennent des
signes lorsqu'ils sont interprétés ou recus comme une oc-
casion de la manifestation de Dieu.

Dans le monde lasallien et ceux qui lui sont similaires, les
événements sont essentiellement ceux produits parles fluc-
tuations historiques, sociales, économiques, culturelles,
etc. IIs parlent de chiffres qui augmentent et diminuent,
de lieux qui disparaissent dans la géographie de I'Institut
et de lieux qui cherchent de nouvelles voies. Ils parlent de
statistiques de formation et de nouvelles structures pour
leur administration et leur animation générales.

Avec tout cela, nécessairement, défilent devant nous de
multiples itinéraires de fidélités personnelles, de créati-
vité locale ou institutionnelle, de drames allant jusqu’au
martyre, de reconnaissances, de tatonnements... Ils nous
montrent les défis de la nouveauté sociale et éducative a la



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 193

fidélité a la tradition, les réponses et les doutes, le renou-
veau dans la formation, la croissance et la disparition, les
infidélités... Des personnes et des institutions surgissent
auxquelles personne n’avait pensé et qui surprennent,
puis sont acceptées ou disparaissent.

Tout devient signe lorsqu’il est interprété comme une in-
vitation de Dieu a s’interroger sur la permanence d'une
tradition et les chemins de la fidélité. Dans son ensemble,
c’est le défi de la nouveauté historique a la communauté
héritée, le grand Signe.

Comme tout le monde, ce n'est pas une question de don-
nées, mais elles y sont présentes. C’est comme les sacre-
ments et les concepts classiques de leur matiere et de leur
forme. Sans matiere, il n'y a pas de forme, mais la forme
n'est pas la matiere. C’est ce que 1'on oublie lorsque les
chiffres sont traités comme s’ils détenaient la clé en eux-
mémes. C’est plus ou moins ce que 'on fait face aux défis
techniques. Il arrive que les données puissent contenir un
défi d’adaptation, dérivé de la « forme » sacramentelle qui
les anime.

Cette dynamique apparait a plusieurs reprises dans les
grands documents lasalliens des 80 dernieres années, de-
puis la révision de la Régle en 1946/47 jusqu’a celle de 2015 :
entre les deux, il y a la conscience claire de sa nécessité en
1956, la grande réponse de 1966/67, les adaptations de 1976
et la nouvelle rédaction en 1986, jusqu’aux hésitations de
2000 et 2007.



194 Troisieme temps : refonder

Nous I'avons souligné dans les paragraphes précédents,
dans cette méme réflexion, en utilisant les mots des Supé-
rieurs généraux.

Le Supérieur le sait et c’est pourquoi il parle d’Associa-
tion et de Mission partagée. Il sait aussi que leur racine
commune est la Communauté. C’est pourquoi il avertit et
donne la clé de lecture.

C’est facile a voir : les temps ont imposé une nouvelle
configuration aux cadres qui animent les institutions la-
salliennes. En fait, sans que personne ne 'ait programmé,
tout a volé en éclats, malgré les différentes tentatives de
reconduction. Il y a eu deux grands themes, entremélés,
mais suivant un rythme de maturation différent.

Le premier, logiquement, était I'identité du Frere. 1l fal-
lait reconnecter le profil du Frere avec I'époque du Concile,
sans renier trois siecles de tradition, mais en les réinter-
prétant. Ce fut la grande tache assumée par le Chapitre de
1966/67 et qui s’est surtout concrétisée dans sa Déclaration
sur le Frere dans le monde d’aujourd hui.

Le second va de pair : la communauté lasallienne. Au dé-
but, par exemple en 1966/67, cette communauté s’enten-
dait encore davantage en relation avec le Frere qu'avec le
projet éducatif. C’est la portée du n° 27 de la Déclaration
(« le mystere de la personne dépasse les institutions »).
Peu a peu, cependant, la nouveauté devient plus évidente
et toute l'institution se rend compte qu'une communauté
reste nécessaire pour donner un sens au projet, mais que
le modele connu de communauté ne convient plus a cette
tache aujourd’hui.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 195

Elle est liée a la premiere, mais son calendrier de manifes-
tation est différent, comme nous I’avons dit. En 1986, cela
est déja évident et apparait, sans que presque personne ne
s’en rende compte, sous la forme d’une expression a la fois
heureuse et malheureuse : la Mission est quelque chose
qui se partage, tout comme la communauté, en fait.

Le partage de la communauté apparaitra bientét comme
la véritable croix de ’herméneutique lasallienne (et non
lasallienne, également). En effet, si nous mesurons la com-
munauté a partir de la consécration et la consécration a
partir des veeux, il n'y a rien a partager. La grande ques-
tion est de savoir s’il est possible de définir la communau-
té d'un autre point de vue que celui des veeux. C’est pour-
quoi la question intermédiaire se pose : si la communauté
et la consécration vont de pair, la consécration peut-elle
étre définie autrement ?

C’est la grande question qui sous-tend la derniére version
de la Régle, en 2015. Elle était déja tres claire dans I'équipe
qui, a partir de 2000, a tenté de la réviser ; et elle a refait
surface a partir de 2007. I fallait trouver une solution, si-
non aucune révision de la Régle ne serait possible.

La voie a suivre se devine en combinant les questions.

Tout d’abord : pouvons-nous définir la consécration a par-
tir de la communauté ? Pouvons-nous définir la consécra-
tion a partir de la constitution d’'une communauté ani-
mée par l'appel de Dieu et dédiée au service des enfants
des pauvres dans le ministere de ’école chrétienne ? Pou-
vons-nous soutenir que la consécration consiste en la vie
de cette communauté ?



196 Troisiéme temps : refonder

Vient ensuite : si nous définissons la consécration a par-
tir de la communauté, pouvons-nous également définir la
mission a partir de la communauté ainsi consacrée ? Au-
trement dit, pouvons-nous définir la mission comme le té-
moignage de cette communauté consacrée a cette tache, au
ministere de ’école chrétienne ? Comment cette mission
finit-elle alors par se définir, lorsqu’elle est vécue ainsi ?

Enfin : si tout s’explique a partir de la communauté ainsi
consacrée pour et a partir de la mission, qui en fait partie
? Qui peut étre membre de ce groupe humain ? En vertu
de quoi ?

Il faut ensuite se pencher, logiquement, sur I'indispen-
sable question du « comment » : comment organiser une
institution sur la base de ce modele de communauté ?
Comment animer une telle institution tant au niveau glo-
bal que local ? Comment garantir I'unité fondamentale
de cette institution dans un monde ou les identités parti-
culieres semblent s’estomper en fonction de chaque zone
géographique ou selon les jeux d’'intéréts ?

Tout cela releve du discernement collectif, invoqué par le
Supérieur.

Car en ces mémes jours, dans la diversité des gestes que
les différentes zones articulent pour répondre au défi de
la nouvelle Communauté, ce sont la les questions que se
pose la Famille Lasallienne.

La Regle est, aujourd’hui comme hier, I'articulation de ses
réponses.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 197

Et codifier la compréhension

La Régle est exprimée dans un langage compréhensible
partout. Elle identifie les noms de Dieu dans le moment
présent.

Des la premiere page, nous trouvons un changement tres
significatif. Il se trouve dans le sujet de I'article d’entrée.
En 1986, il était écrit :

1. Rendu attentif, par I'action de Dieu, a la détresse hu-
maine et spirituelle « des enfants des artisans et des
pauvres », saint Jean-Baptiste de La Salle s’est consacré a
la formation de maitres d’école entiérement voués...

En 2015, on lit :

1. Touchés par la détresse humaine et spirituelle « des en-
fants des artisans et des pauvres », Jean-Baptiste de La
Salle et ses premiers Freres se sont consacrés a Dieu, pour
la vie, en réponse a son appel, afin de donner a ces enfants
une éducation...

C’est le premier article. Il est vrai que le verbe « consacrer »
n’a pas exactement le méme sens dans les deux cas, mais
ils coincident dans ce raisonnement. C’est pourquoi nous
disons la méme chose de cette affirmation de 1987 : « [3.]
..saint Jean-Baptiste de La Salle a rénové I'école pour la
rendre accessible aux pauvres et la donner a tous comme
signe du Royaume et moyen de salut ».

En 2015, cette idée est intégrée dans le premier article
qui se complete ainsi : « [1.] ...ils ont rénové I’école de leur



198 Troisiéme temps : refonder

temps pour la rendre accessible aux pauvres et la donner a
tous comme signe du Royaume et moyen de salut ».

Et cela est explicité un peu plus loin par cette nouvelle
affirmation, pleine de suggestions :

5. Les membres de cet Institut vivent en communauté et
s’appellent Freres. Par le caractere fraternel de leur vie
communautaire et de leur présence active et désintéressée
aupres de ceux qu'ils servent, ils témoignent de la possibili-
té d’'une réelle fraternité entre les personnes et les peuples.

Le sujet agent et destinataire de la Régle est la Commu-
nauté. Et en le constatant, nous nous souvenons de cette
devise d’il y a 50 ans : rendre le Fondateur a I'Institut,
rendre I'Institut aux Freres.

C’est pourquoi ce changement de sujet ne signifie pas une
altération de I'histoire lasallienne : ¢’est une autre facon
de voir les origines, en prenant précisément en compte la
signification de I’Association. C’est le corps de cette com-
munauté qui, sous la conduite du Fondateur, trouve son
chemin et consolide I'institution dans cette société.

On voit trés clairement ou la révision a mené. Dans le nou-
vel article 11, troisieme paragraphe, il est méme affirmé :

[11.] ...LC’Association pour la mission les conduit a accueil-
lir et a accompagner ceux qui désirent partager le cha-
risme lasallien et l'approfondir. L'apport spécifique des
Freres dans la mission partagée tient a leur consécration
a la Tres Sainte Trinité, vécue en communauté. Leur don



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 199

total aux jeunes, et particulierement aux pauvres, consti-
tue un signe particulier de la fidélité de Dieu envers eux.

Un peu plus loin, en parlant déja de la Mission, la contri-
bution particuliere réapparait avec de nouvelles nuances :

15. « Ambassadeurs et ministres de Jésus-Christ », les
Fréres consacrent leur vie a Dieu pour porter I'Evangile
dans le monde de I’éducation. Le témoignage d’'une com-
munauté ministérielle qui vit sa vie religieuse dans la
charité fraternelle et la solidarité avec les pauvres par le
service éducatif est la responsabilité premiere des Freres
et leur contribution particuliére a la mission partagée. Le
témoignage d'une vie consacrée, vécue en communauté
est un signe et un instrument du plan de Dieu. Il mani-
feste que 'amour est une réalité salvifique et, qu'étant
Fréres entre eux et avec les autres, ils rendent visible le
regne de Dieu... ».

C’est un article dense, plein de nuances. Pour commencer,
son premier paragraphe : dans la marge, il cite le canon
673, rappelé plus haut, non pas a la lettre mais dans son
esprit, de sorte que les deux petits paragraphes suivants
peuvent étre compris comme son explication. Et dans
cette explication méme, les deux expressions initiales at-
tirent I'attention. La premiere est « le témoignage d'une
communauté ministérielle » ; 1a seconde, « le témoignage
d’'une vie consacrée ». Elles laissent une question en sus-
pens : s’agit-il de deux témoignages ou d'un seul ?

Plus loin, dans le cadre d’'une réflexion sur la vie consa-
crée, le premier article s’ouvre ainsi :



200 Troisiéme temps : refonder

22. Jean-Baptiste de La Salle et les premiers Freres ont
engagé leur vie dans la réalisation progressive d'une com-
munauté qui réponde aux besoins des enfants pauvres
et abandonnés. Appelés par Dieu a procurer sa Gloire en
accomplissant son ceuvre, c’est en s’associant entre eux,
a vie, pour « tenir ensemble et par association les écoles
chrétiennes » et gratuites, qu'ils ont vécu leur consécra-
tion a la Tres Sainte Trinité. Cet itinéraire continue d’ins-
pirer et d’orienter la consécration des Freres aujourd’hui.

Il peut étre intéressant de rappeler qu'en 1987, I'article
qui ouvrait ce theme disait : « 22. En réponse a 'appel du
Saint-Esprit, le Frére mise librement et sans esprit de retour
son existence sur I'Evangile pour suivre Jésus- Christ... ».

La nuance réside dans le passage de la personne du Frere
aujourd’hui a la Communauté du début : le sujet n’est pas
« je » mais « nous » et, de plus, la référence est a une vie, a
un projet partagé, et non a un acte.

Ce sont des nuances, discutables si on les examine une
par une, sans aucun doute. Mais dans leur ensemble, elles
menent a des conclusions importantes. Par exemple, dans
I'article 28, qui avec l'article 29 est consacré a « I’Associa-
tion pour le service éducatif des pauvres », on trouve ce
paragraphe :



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 201

28.3. Le dynamisme de I'alliance,'** qui se manifeste a I'in-
térieur de la communauté des Freres, relie aussi les Freres
a tous ceux qui s’engagent dans la mission lasallienne

Plus loin, en parlant désormais de la vie communautaire,
ces références a la Sainte Trinité sont explicitées :

46. Les Freres s'inspirent de la priere de Jésus-Christ :
« Pere, qu’ils soient un comme toi et moi sommes un, afin
que le monde croie que tu m’as envoyé ». La communauté
est une médiation de la consécration des Freéres a Dieu.

C’est pourquoi

52. Les Freres cherchent a partager largement la fraterni-
té qu'ils cultivent dans leur communauté. Celle-ci, mai-
son et école de communion, est ouverte activement aux
autres, avec générosité, spécialement aux Partenaires,
aux jeunes en recherche de vocation et aux proches pa-
rents de ses membres...

53....A travers leurs relations, ils donnent un témoignage
de fraternité évangélique, signe de la présence du Sei-
gneur...

144

Dans la version francaise, « alliance » ; dans la version anglaise,
« unity ». Ce n’est pas la méme chose et ce sont des détails qui
auraient di étre mieux pris en compte. Il est possible que le
terme « alianza », en espagnol, ne soit pas non plus le plus
approprié pour exprimer ce que 'on veut dire dans cet article.



202

Troisieme temps : refonder

On comprend ainsi la signification profonde de

54.3. Dans les institutions éducatives, la visibilité de leur
communauté doit constituer un élément d’évangélisation.

54.4. Le charisme lasallien est un don pour I'Eglise et pour
le monde. Aujourd’hui, il est de plus en plus source de spi-
ritualité pour tous ceux qui partagent la mission. Attentif
aux motions de I'Esprit Saint, I'Institut est ouvert a de
nouvelles formes de vie communautaire.

Dans le chapitre final, I'esprit de 1966/67, déja explicité en
1986, réapparait :

154. La vie et le développement de I'Institut relevent avant
tout du mystere et de la puissance de la grace. Mais, par
le don de la liberté, le Seigneur a voulu remettre entre
les mains des Freres la destinée de I'Institut. Au coeur de
la Famille lasallienne, les Freres demeurent une source
d’inspiration pour tous les Lasalliens qui partagent de
plus en plus la mission et le charisme de 1" Institut.

Cela avait déja été dit et écrit auparavant, comme nous
'avons montré. Aujourd’hui, en 2015, apres I'avoir rappelé,
une note tres intentionnelle est ajoutée :

157. ...Les Freres... sont heureux de voir nombre de leurs
Partenaires vouloir approfondir la connaissance du Fon-
dateur dans son itinéraire, sa spiritualité et son ceuvre.

Dans le développement de 'association avec des hommes
et des femmes qui cheminent avec eux et se reconnaissent



D’une communauté a 'autre | 1. Un si¢cle de signes 203

aujourd’hui comme fils et filles de Jean-Baptiste de La Salle,
ils voient un signe des temps qui les remplit d’espérance.

C’est pourquoi on peut affirmer, en conclusion, que

159. Les Freres sont convaincus que leur fraternité vécue
en communauté et dans le ministére éducatif, comme
religieux laics, est un signe prophétique pour I'Eglise et
pour le monde.

Alors, avons-nous besoin de « nouveaux et grands docu-
ments », ou non ?

Il s’agit certainement d’'une lecture sélective du texte de la
Regle, et donc intentionnelle, voire intéressée.

Elle s’oriente a partir d'une précompréhension* détermi-
née qui s’est développée au cours des trois grandes étapes
ou phases de notre parcours a travers 'histoire de la com-
munauté lasallienne au XX¢ siecle. C’est pourquoi, tout en
reconnaissant son caractere intentionnel, si nous placons
cette révision des Reégles dans la continuité de tout le pro-
cessus antérieur — que nous évoquons depuis les événe-

145  « Précompréhension » et « préjugé » se ressemblent en ce
sens qu’ils impliquent tous deux quelque chose qui précede
le contact avec la nouveauté. Ils different cependant en ce
que I'un permet d’accéder a la nouveauté tandis que l'autre
Iempéche. Les études de Ricoeur (par exemple, A propos de
Uinterprétation) et de Habermas (Connaissance et intérét, par
exemple) sont désormais devenues des classiques sur ce sujet,
et nous suivons leur orientation.



204 Troisieme temps : refonder

ments de 1904 — elle ne semble plus étre une opinion aussi
intéressée, subjective et simple.

Il manque toutefois un fondement, comme c’est toujours
le cas lorsqu’il s’agit de cette compréhension anticipée ou
attendue que nous appelons précompréhension. Le fon-
dement complet est atteint lorsque I’'on maitrise le sujet.
En attendant, on s’aventure sur les chemins de la logique
en supposant que certains moments clés du parcours sont
connus — « préconnus ».

Il manque de fonder la relation entre communauté et
consécration religieuse : il manque un discours théolo-
gique serein qui considere les voeux comme |'expression
de la consécration et non comme sa cause, de sorte que
la consécration elle-méme soit comprise comme la pos-
session de quelqu'un par Dieu, seul consacrant. Il manque
d’énoncer les symptomes de cette possession qui consacre,
c’est-a-dire un autre systeme pour 'exprimer qui ne soit
pas nécessairement les veeux, ou du moins la triade.

Il manque de situer ce discours théologique dans notre
contexte culturel ou social actuel, ot ce ne sont pas les
formes de vie religieuse qui sont en crise, mais la crédibi-
lité méme de la communauté chrétienne.*¢ La question
n'est pas la viabilité de I'héritage lasallien, mais celle de
I'Evangile.

146  Le Frere Vincent Ayel I'a formulé ainsi il y a déja longtemps
dans diverses actions de formation lasallienne en France. Cf.
par exemple Chrétiens a la recherche de son identité (avenir de la vie
religieuse), Eds. Salvator, Mulhouse, 1978, p. 127.



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 205

En voyant ce qui manque, on comprend la prudence du Su-
périeur général lorsqu’il souligne au début de la Régle qu'il
y a deux circonstances importantes derriere sa révision.
Cette mise en garde est bien plus qu'un guide de lecture.
Elle oriente certes, elle indique ou se trouve la nouveauté
par rapport au texte révisé, datant d’il y a 30 ans. Mais
en méme temps, elle souligne I'importance de ce qu’elle
propose comme guide. Il s’agit donc a la fois d'un guide et
d’'un avertissement de fragilité."”

Face a ce qui manque, nous comprenons que le Supé-
rieur lui-méme est déja en train de voir les endroits ou
doit s’établir le raisonnement qui soutient le tout. Il sait
que cet argumentaire n’est pas encore explicite et c’est
pourquoi la publication qu’il présente est une audace : il
manque encore beaucoup de pieces a ce puzzle.

A vrai dire, ces paragraphes laissent un certain sentiment de
malaise, voire d'inquiétude. Les derniers « ce qui manque... »,
« ce qui manque... » indiquent quelque chose qui pourrait
étre grave, si la situation était réellement ainsi.

C’est pourquoi, avant de terminer cette énumération de
signes, nous rappelons une affirmation du Chapitre de 1993.
C’est le point de référence que nous avons adopté dans
cette étude pour signaler la présence de la troisieme phase
de I'itinéraire lasallien au cours du siecle dernier : refonder.

147  Lavertissement du nouveau Supérieur général, le Frére Armin
Luistro, sur ce theme de la fragilité est symptomatique et
important. Voir, par exemple, sa réflexion lors des Journées sur
la spiritualité, Rome, Maison générale, juillet 2023.



206 Troisiéme temps : refonder

Au début de la Circulaire 435, qui rend compte des tra-
vaux de ses sessions, il est dit :

Comme cela a été répété a maintes reprises au cours du
Chapitre, nous n’avons pas besoin de nouveaux et grands
documents. Le plus important est que nous vivions avec
authenticité, en tant que Freres, Communautés, Dis-
tricts, Régions, Institut, ce qui est décrit dans la Régle, en
nous servant pour cela des projets personnels, commu-
nautaires et de District (Les italiques sont de nous).

Eh bien, le temps a montré que cette affirmation ne pou-
vait étre acceptée au sens strict. Létendue et la profon-
deur des réflexions des Supérieurs au cours des deux dé-
cennies qui ont suivi en sont la preuve. C'est a cela que
nous faisons référence lorsque nous évoquons un éventuel
sentiment de malaise et de désarroi.

Peut-étre n’'est-ce pas réel et cette analyse est-elle alors
incomplete et intéressée. Mais, en arrivant a cette conclu-
sion, une certaine prudence s'impose et nous devons nous
demander, par exemple, si dans le monde lasallien, ces
trois expressions ont la méme signification : ‘associés’, ‘as-
sociés pour la mission’ et ‘associés pour le service éducatif
des pauvres’.

Il semble évident qu’elles peuvent en fait signifier la méme
chose. C’est souvent le cas, bien slir, méme si chacune
d’entre elles a une portée qui ne coincide pas exactement
avec les deux autres.

Les deux premieres, association/pour la mission, ne coin-
cident pas pour une raison tres simple: dans la seconde, il y



D’une communauté a I'autre | 1. Un siecle de signes 207

a une redondance qui est bien plus qu'une nuance insigni-
fiante. En effet, si nous estimons devoir ajouter ‘pour la mis-
sion’ a ‘association’, c’est que nous imaginons possible une
‘association’ qui ne soit pas pour la mission. Cela est tou-
tefois absurde, car la ‘mission’ exprime l'objectif ou le sens
de ”association’. Il n’existe en effet aucune ‘association’ qui
n’ait pas de mission. Cela n’a aucun sens de I'ajouter.

Or, si nous acceptons, inconsciemment du moins, qu'il
puisse exister une ‘association’ qui n’inclut pas la ‘mis-
sion’, nous acceptons la possibilité d'une institution ab-
surde, sans finalité ni sens. On en conclut donc que s’asso-
cier a une telle ‘association’, c’est s’associer a une entité en
soi absurde. Une telle association n’offre logiquement pas
beaucoup de garanties pour I’avenir, du moins pour cette
premiere ‘association’ qui pourrait vivre sans ‘mission’.

Lorsque nous examinons la troisieme expression, nous
trouvons quelque chose de semblable : s’associer pour la
mission et s’associer pour le service éducatif des pauvres
ne signifient pas la méme chose. Il semble logique qu'il
puisse y avoir une ‘mission’ qui ne consiste pas en ‘le ser-
vice éducatif des pauvres’.

On peut objecter a cette distinction que, si nous parlons de
I'Institution lasallienne, les deux expressions coincident,
de sorte qu’elles sont interchangeables. Et cela peut étre
vrai. Mais alors, la remarque précédente réapparait : est-
il judicieux d’élargir 1”association” au ‘service éducatif des
pauvres’, alors que nous parlons de I'institution lasallienne ?

On pourrait dire que non, que c’est une autre redondance.
A moins que, la encore, nous acceptions la possibilité que



208 Troisiéme temps : refonder

cette Institution puisse étre constituée en marge de ce
service, comme nous le disions précédemment a propos de
la possibilité d’une institution sans mission...

Ce sont des distinctions si subtiles qu’elles en deviennent
presque ridicules. C’est pourquoi nous les abandonnons
souvent des que nous commencons a les poser. Cepen-
dant, d’'une maniere ou d'une autre, nous sentons qu'’il y
a quelque chose de dérangeant en dessous, comme si le sol
sur lequel nous marchons n’était pas assez lisse. C’est ce
a quoi nous faisons référence lorsque nous parlons de la
relation entre « mission » et « association ».

Il existe entre les deux une paire de termes cruciaux :
communauté et consécration. Leur portée dans ces dis-
tinctions est déterminante. Il suffit, par exemple, de se
demander quelle est la « mission » d’'une « communauté
consacrée ». Et, dans la méme veine, de se demander s’il
est identique de s’associer a une communauté consacrée
ou de s’associer a sa mission.

En effet, les documents du Chapitre de I'année 2000 lais-
saient entendre qu’il était possible de s’associer a la mis-
sion d'une telle communauté sans s’associer a la commu-
nauté elle-méme. Il suffit de consulter I'index de la Circu-
laire qui présente ses résultats.8

148  Cf. Circulaire 447, Actes du 43¢ Chapitre général, 1° octobre
2000. Dés la couverture, elle porte le sous-titre : « Associés
pour le service éducatif des pauvres comme réponse lasallienne
aux défis du XXI¢ siecle ».



Epilogue | 1. Un siecle de signes 209

Apercu

A la fin de cette premiére partie de notre étude, il convient
de se demander si, outre des données, on y découvre un
systéme ou une structure, voire une certaine continuité.
Autrement dit, si 'ensemble a un sens ou s’il s’agit sim-
plement d’'une collection de données sans rapport les unes
avec les autres.

Si un processus apparait, I'histoire d’'une institution peut
étre interprétée a la maniere des étres vivants, c’est-a-dire
en termes de naissance, de maturation et de disparition.
Cette perspective nous importe beaucoup, car elle nous
permettrait de voir, au-dela des dates concretes de chaque
épiphénomene, les racines de ce qui se passe et au moins
une partie de ce qui pourrait se passer demain.

Nous nous posons donc la question suivante : les signes
recueillis dans cet itinéraire (dans ses trois grandes pé-
riodes, dans ses différentes sections) ont-ils un sens dans
leur ensemble ?

Du point de vue de cette étude, la premiere réponse est
oui. Méme si c’est de maniere initiale ou plus hypothé-
tique que nous le souhaiterions, nous constatons que oui,
il semble y avoir eu un processus tout au long du siecle
dernier. Il semble qu’aucune des sections ne puisse étre
comprise sans la séquence qui la relie aux autres.

Dans I'ensemble, le processus semble conduire a un chan-
gement de perspective dans la définition de l'identité



210 Panorama

lasallienne. Il semble proposer le passage d'un accent a un
autre : des voeux a la communauté.

Un langage commun et nouveau

Cette premiere partie montre que notre theme est apparu
il y a déja longtemps. Quel que soit son nom, explicite ou
contextuel, la nouvelle communauté a donné un sens a
tout ce qui se passait dans le monde lasallien. A la fois hé-
ritée et nouvelle, la communauté s’est peu a peu imposée
comme la grande question.

Au début, cela ne semblait pas étre le cas. Plus qu'un
theme précis, il y avait un malaise général non identifié.
Nous trouvions un cadre ou une délimitation qui abritait
un probleme. C’était comme une planete invisible, déduc-
tible uniquement par les orbites des autres.

Dans notre étude, nous interprétons les 50 premieres an-
nées du XX¢ siecle comme correspondant a cette nature de
contexte de planete invisible.

C’est au cours de ces années que se sont fixées les dimen-
sions du terrain de jeu, circonscrit par la tension entre
deux polarités. La premiere est celle qui existe entre la
vie religieuse et I'engagement apostolique ; la seconde est
celle qui existe entre la vie religieuse et la vie séculiere.
Entre les deux, le ton ou le contenu de chacun de leurs
éléments était déja défini, de sorte que, dans les limites du
projet lasallien, une configuration acceptable, commune
et nouvelle pouvait étre assumeée.



Epilogue | 1. Un siecle de signes 211

La communauté avait toujours été le résultat de la conver-
gence de ces facteurs : consécration, engagement, laicat.
Comme en musique, 'harmonie exige avant tout la pureté
de chaque note. Avec le temps, il y a toujours un certain
relachement dans le son qui déforme tout accord et oblige
a recomposer ou a remplacer I'instrument.

C’est pourquoi, au cours de ce premier demi-siecle, ces po-
larités ou regles du jeu ont montré plus clairement leurs
limites. A mesure que s’accentuaient, d’'une part, les dyna-
miques de 'universalisation et, d’autre part, I'épuisement
de la modernité, on s’apercevait que leurs définitions ne
correspondaient pas a la réalité. Tres vite, elles ont pu étre
percues comme le reflet d'une société ou d’'un monde qui
n’existaient plus.

On comprend donc qu’il n’était pas facile d’'identifier le
probleme ou le systéeme de problemes, ni de formuler des
solutions. Il s’agissait nécessairement d’'une période ou
il fallait faire face aux problemes plutét que d’offrir des
solutions. Consécration, engagement et laicat donnaient
lieu a trois langages dans un méme forum. On ne pouvait
s’attendre a un autre résultat.

Nous le voyons dans la période qui va de Conditae a Christo
et de la Lettre de saint Pie X au Code de droit canonique et a
ses Normae, c’est-a-dire le premier quart du siecle (1900-
1917/18). Le deuxieme montre déja tres clairement I'épui-
sement que nous venons de signaler, exacerbé par la nou-
velle universalisation des intéréts sociaux (1920-1950). Le
meilleur exemple en est la caducité de la solution éclair du
Fr. Athanase avec 'approbation des Régles.



212 Panorama

A cet égard, la période de dix ans qui s'étend du rejet du
corps enseignant laic (1946) a la proposition d'une Asso-
ciation d’éducateurs chrétiens, comme nous l’avons sou-
ligné (1956), est symptomatique. C’est la qu’apparait déja
le changement. Aussi audacieux que cela puisse paraitre,
ce sont déja les prémices d’'un langage commun. Un de-
mi-siecle tres amer pour I'Institut et pour le monde entier
était derriere nous. Il en résultait une prédisposition a la
générosité, a une nouvelle exactitude.

C’est la portée générale et les innombrables nuances de ce
que nous avons appelé la Restauration.

Au cours des deux décennies suivantes, ¢’est-a-dire dans
le contexte du Concile Vatican II et apres, 'explosion des
problemes soulevés par la persistance des anciennes regles
dujeu et la configuration de nouvelles regles est tres claire.
En ce qui concerne expressément notre theme - la com-
munauté lasallienne —, ces tensions se sont manifestées
tout d’abord par des perplexités sur la question du sacer-
doce, qui se sont étendues sur 30 ans, de 1946 a 1976. Il y
a eu également le débat violent autour des veeux, de leur
existence, de leur durée et de leur nature. Et la question de
la Fraternité Signum Fidei.

Le souvenir de ces trois références montre comment, peu a
peu, les échanges entre ces polarités se sont consolidés, de
sorte que le langage a gagné en nuances. C’était la planete
invisible qui laissait entrevoir ses contours.

C’est en ce sens que nous avons parlé de Renouveau.



Epilogue | 1. Un siecle de signes 213

Le dernier tiers du siecle montre les nouvelles dimensions
de la Communauté lasallienne. Il ne s’agit plus seulement
du domaine de Signum Fidei, mais on commence a parler
d’'une nouvelle Communauté, méme si, pour l'instant, elle
est davantage désignée comme Communauté éducative
qu’autre chose. Mais I'enrichissement du discours des nou-
velles Reégles (1986) sur ce sujet est désormais un fait incon-
testable. Nous avons souligné le grand signe que représente
la formule ‘Mission partagée’. Le Chapitre fera tacitement
de cette expression le guide de I'Institut pour la décennie
suivante, le mouvement culminant avec la présence de laics
lasalliens au Chapitre de 1993 et les Circulaires et docu-
ments intéressants publiés juste avant I’an 2000.

A partir de ces dates, notre théme est devenu le théme
lasallien par excellence. C’est lui qui marque les nouvelles
limites ou la portée de tout son vocabulaire en ce qui
concerne la mission et la relation entre un type de per-
sonnes et d’autres, entre la confession chrétienne et I'ac-
ceptation d’autres confessions.

Il n’apporte pas encore beaucoup d’éclaircissements sur la
compréhension de la derniere dimension de 'identité la-
sallienne, la Consécration. Il I'aborde plutét comme une
aporie, la difficulté que les nouvelles formes de communau-
té doivent surmonter ou résoudre. Et c’est une tache qui
perdure encore aujourd’hui, méme si, grace a la pratique,
des contributions inconnues il y a peu ont été apportée.

Nous sommes clairement encore en période de refondation.



214 Panorama

Le nouveau langage et la nouvelle communaute

Dans I’ensemble, entre 1900 et 2020, le processus est clair.
Le fait de rassembler les données dans un puzzle unique ne
les manipule en aucune facon. S'il est vrai que monsieur
de La Salle n’avait pas fondé des écoles chrétiennes mais
des communautés pour animer les écoles chrétiennes, il
est également vrai que depuis les premieres décennies du
siecle dernier, la formule héritée pour définir cette com-
munauté n’est plus valable.

Sans communauté, le projet des Ecoles chrétiennes n’est
pas viable. En termes journalistiques, nous dirions : la
Bulle ne définit plus. C’est pourquoi toute l'histoire de
cette institution au cours du XX siecle est la chronique de
ses efforts pour trouver une nouvelle formule, fidele a ses
origines et au présent. Et il est facile de percevoir les deux
phénomeénes qui le montrent clairement. Dans une autre
science, nous parlerions de catalyseurs.

Le premier est le moins récent des deux. En effet, les dy-
namiques sociales ont toujours devancé les ressources
personnelles de linstitution lasallienne, l'amenant a
mieux définir les profils de ses agents, jusqu’a des situa-
tions qui ne pouvaient étre satisfaites de l'intérieur de la
communauté. Le premier catalyseur est I'impossibilité
professionnelle des communautés de Freres de faire face
a 'animation des projets éducatifs dont les sociétés ont
besoin. C’est pourquoi les Freres recherchent la présence
et I'engagement professionnels de personnes qui ne sont
pas liées a leur communauté religieuse.



Epilogue | 1. Un siecle de signes 215

Il est vrai que parfois, ils veulent s’en passer et souhaitent
refuser de nouvelles ceuvres. Pour différentes raisons, ce-
pendant, ils n'y parviennent pas. Plus encore : ils sentent
qu’ils ne peuvent y parvenir, car les dynamiques sociales
le leur imposent.

Depuis le milieu du XX siecle, on assiste parallelement a
un phénomene de réduction numérique ou quantitative
des Freres dans le monde entier. C’est le reflet de leur par-
ticipation a un mouvement plus large, universel. C’est
pourquoi la difficulté naturelle de pourvoir de l'intérieur
a toutes les diversifications devient aujourd’hui beaucoup
plus grande et va imposer des protocoles dictés par 1'ur-
gence. C’est le deuxieme catalyseur.

Entre les deux, ils font en sorte que leurs communautés
réduisent a la fois leur visibilité et leur importance aupres
de la société. Cela entraine nécessairement une nouvelle
et plus grande réduction, qui accélere le processus de leur
insignifiance. C’est un moment ot le modeéle Communau-
té, de maniere imperceptible, fonctionne comme une orga-
nisation. Nous I’avons fait remarquer a plusieurs reprises.

C’est pourquoi ils proclament, au cceur de ces années en-
core fortes de plénitude numérique, qu’ils se soucient da-
vantage de I'animation éducative a partir de communau-
tés vivantes que de la simple multiplication ou du main-
tien d’ceuvres héritées : Déclaration 49.2-3. Malheureuse-
ment, il faut le reconnaitre, cela a été rapidement oublié.

Il ne pouvait en étre autrement. Tant la diversification que
le rétrécissement avaient a leur origine le facteur que nous



216 Panorama

venons de mentionner : la considération du social du point
de vue de son organisation et de son rendement. C’était
quelque chose qui envahissait toutes les institutions de-
puis 100 ans. Au début de I'apres-concile, cela en viendrait
méme a fausser la compréhension du renouveau chrétien.

Cette facon d’envisager la vie et la société, en raison de son
caractere inconscient ou insoupgonnable, faisait perdre a
la donnée chrétienne elle-méme son caractére mystérieux,
ou a la communauté consacrée son caractere de signe de
foi, réduite a une augmentation généreuse des résultats.
C’est pourquoi il était logique que, dans de nombreux cas,
ce paragraphe de la Déclaration disparaisse presque avant
méme d’avoir vu le jour.

Du point de vue de notre étude, cela souligne avant tout la
nécessité d’actualiser le vocabulaire lasallien, c’est-a-dire
de préciser la portée des concepts utilisés pour soutenir
les projets éducatifs. C’est I'effort de la documentation la-
sallienne au cours des 30 dernieres années.

Cette tache comporte toutefois deux aspects : celui du
vocabulaire lui-méme et celui de I'Institution. En effet,
comme nous l’avons vu a plusieurs reprises, le processus
de maturation que nous étudions montre qu'il est parfois
possible de tomber dans l'illusion de renouveler le vocabu-
laire, mais pas la conception institutionnelle, c’est-a-dire
le langage des structures. Le langage est en effet le lieu et la
maniere d’étre d'une école a un moment donné sur le plan
social. Le langage est également son mode d’animation,
son critere d’évaluation des résultats, ses programmes
d’animation de la conscience professionnelle, etc.



Epilogue | 1. Un siecle de signes 217

Eh bien, la réduction de la communauté a une organisa-
tion peut aller jusqu’a empécher une prise de conscience
adéquate de la situation, en prolongeant de maniere in-
compréhensible les délais de la réponse institutionnelle
aux « signes des temps ». Il peut arriver, par exemple, que
le traitement « communauté » soit en fait réservé aux
Freres et que, en revanche, I'’éducation continue d’étre ré-
duite a une organisation éducative.

C’est ce qui ressort de toutes les conséquences des deux
catalyseurs, la diversification et le rétrécissement. Entre
les deux, en effet, ils donnent lieu a une situation dans
laquelle la communauté lasallienne doit se redéfinir, sous
peine de disparaitre. Et cela nous amene au coeur de cette
étude, qui nous permet d’affirmer que oui, il existe une
séquence logique entre les données.

Tout s’ordonne en effet si on l'interprete a partir de 'hy-
pothese de I'adéquation entre la communauté et le sens
du projet lasallien. Et en disant que tout s’ordonne, nous
incluons non seulement ce qui concerne la communau-
té — ce qui serait logique ou naturel — mais aussi tout le
reste. Par exemple, I'ensemble du projet de gouvernement,
les formules pour la formation, le discours théologique
ou spirituel, la diversification en fonction de la diversité
culturelle... tout s’explique par la perplexité entre la confi-
guration de la communauté et le sens de sa présence dans
la société et dans I'Eglise.



218 Panorama

Définir a partir d’un systéme a trois volets

Il en est ainsi et cela ne peut surprendre car, d'une ma-
niere ou d'une autre, c’est quelque chose qui est toujours
présent dans la conscience lasallienne depuis, disons, un
demi-siecle. Il faut toutefois reconnaitre que, plus d'une
fois, cette conscience incontestable est restée ponctuelle.
Il ne semble pas que son contenu ait été transposé a I’en-
semble de I'Institution lasallienne. Dans cet ensemble, le
maintien de I'ceuvre a primé sur celui de la communauté.

Quoi qu'il en soit, I'important dans cette étude est de sou-
ligner, comme fil conducteur de cette histoire, la relation
entre la communauté et 'établissement d’enseignement.
C’est ce qui donne de la cohérence a nos neuf sections.

Cela semble compréhensible, mais il y a plus. La vraisem-
blance de cette lecture est renforcée lorsque nous nous
rendons compte que cette cohérence ou cette continuité
ne mene pas a une conclusion, mais a deux, qui sont en
outre contradictoires. Il en serait autrement si 'orienta-
tion concluante conduisait nécessairement a souligner
telle action ou telle structure, en garantissant son résultat
positif. Dans ce cas, il faudrait considérer nos conclusions
avec une certaine méfiance. Mais ce n’est pas le cas. Le
processus conduit a un dilemme ou a deux issues oppo-
sées, sans qUu'il soit possible de garantir de maniere apo-
dictique le résultat de I'une ou l'autre.

En effet, comme nous I'avons déja souligné ou du moins
suggéré, le processus de ce dernier siecle conduit a la re-
formulation de la communauté lasallienne. Or, il ne dit en
aucune facon si cette reformulation est possible ou non. Il



Epilogue | 1. Un siecle de signes 219

ne s’agit donc pas d'une affirmation - celle du processus
logique — de nature intéressée, mais disposée a ce que sa
révélation nous conduise en méme temps a l'extinction
institutionnelle.

En clair : la redéfinition de I'Institution lasallienne néces-
site de résoudre certains points de son discours identi-
taire. En particulier, le discours de la Consécration.

C’est en effet le dernier qui est devenu évident, face a I'in-
satisfaction ou a I'incomplétude de la relation entre la
nouvelle communauté et celle héritée, ou face a la com-
munauté et a la tache éducative. Aucun de ces deux ar-
rangements — I'héritage et la nouveauté, plus la commu-
nauté et 'éducation — ne peut étre satisfaisant pour la
simple raison que le troisieme ne I'est pas encore.

Les trois dimensions de I'identité lasallienne, telles qu’elles
ont été formulées en 1966/67 et codifiées depuis 1986, sont
indissociables et se complétent mutuellement. Cela signi-
fie, par exemple, que si 'on parle de partager la Mission, il
faut pouvoir parler en méme temps de partager la Consé-
cration ou la Communauté, ce qui est encore loin d’étre
aussi clair.

C’est le point final auquel nous amene tout le parcours
précédent.

Tout a un sens, c’est-a-dire une stabilité et un avenir, si
le modéle de communauté est configuré en relation avec
le modeéle de consécration. Sinon, ce qui est accompli est
éphémere.



Index general des deux volumes

PrESENUALION............oooooevcvreeevereeecees e ssssssss e 11
Premiére partie : un siécle de signes .............. 19
Trois étapes dans I’émergence d’un nouveau modéle.................. 20
Premiére période : restaurer..........menneennnn 31
1. Deux circulaires et un prologue ............ccccoocevenevvenervenereeneennes 33
2. Les événements de 1904...........coccovvurcenieneenecnecinecineeinesieeieeens 38
3. Un demi-siécle plus tard, les Régles a nouveau ........................ 62
Deuxiéme temps : renouveler...................rrnn, 84
1. Une déclar@tion...............eoceoneeneceneeeneeneeiecrsernernernevrevinesaesanes 86
2. La Fraternité Signum Fidei..........cccooonrnernninninnnnenes 107
3.1986 : partager la mission (1) ........cccocoveeneerernerenecerecineeieciseeneenne 133
Troisiéme temps : refonder ... 152
1. 1993 : partager 1a misSion (2) ........coccoereereeenenecncneincneecseieeenes 154
2. L'association et ’éducation des pauvres........c..ccocooeeverernen. 168
3. 2015 : une révision Nécessaire.............c.ocoocererenerenerenerenenenn. 188

PAMOTAIIIA ... ee e eeeseressseseraseseasesensens 209



Deuxiéme partie : ’architecture intérieure....... 19
Les axes de la nouvelle Communauteé.................cocoovveveeeeeeveveveveeennee. 20

Six critéres pour construire la

nouvelle Communaute......................nsrerrernnnnenn 40

1. Une Institution dans I'histoire.............cccocooenineinineinininencens 45
A UNe aULTe EPOQUE, OUl covvvvveeeeeeeereeereeeeeeeeeeesssessseeeeeeessesessssssssseeeeee 6l

2. La Nouvelle Evangélisation....................ccccceeeeeeererrssscsssscssrionnen 62
Dans qUelle EGLSE ......orrreeveveeeeeeesseseneeeeeeveeeeessssseseeeeeessvssessssssee

B LAPPEL.c s
Le plan de DieU.....ccoccoeerevcnnee

A LI@IIVOL .ottt

Le mystere du signe

5. L'école chrétienne..............nenecinecinernecinececieeieeisenseeeen:

Le MYSLETe INTIME ...
6. La Communauté de I’Ecole chrétienne......................cccccoooooo 156
L'Association, hier et aujourd’hui........cccccecvevcrunerincrinciircrincneen. 183
Conclusion : un SySteme...........occcceremnncerersssssienseeeeens 193

BPIlOGUE ... 230

















