
Pedro María Gil  

D'une  
communauté  
à l'autre
I. Un siècle de signes

Études Lasalliennes Nº 19/I19/I

Pe
dr

o 
M

ar
ía

 G
il



ÉTUDES LASALLIENNES N° 19

D’une communauté à l’autre

1. Un siècle  
de signes

Frère Pedro María Gil, FSC

FRÈRES DES ÉCOLES CHRÉTIENNES
ROME 2025



ÉTUDES LASALIENNES n° 19

Institut des Frères des Écoles Chrétiennes

D’une communauté à l’autre 
1. Un siècle de signes

Auteur 
Frère Pedro María Gil, FSC

Direction générale 
Frère Santiago Rodríguez Mancini, FSC

Direction éditoriale 
Óscar Elizalde Prada

Coordination éditoriale 
Ilaria Iadeluca

Traduction 
Frère Antoine Salinas, FSC

Coordination graphique et couverture 
Giulia Giannarini

Mise en page 
Milton Ruiz Clavijo

Production éditorial 
Ilaria Iadeluca, Giulia Giannarini,  
Fabio Parente, Óscar Elizalde Prada

Impression 
Typographie Salesiana Roma

Bureau de l’information et de la communication 
Maison généralice, Rome, Italie

Novembre 2025

ISBN: 
978-88-99383-44-2





Index
Présentation..................................................................................................11

Première partie : un siècle de signes......................................19

Trois étapes dans l’émergence d’un nouveau modèle..................20
Percevoir les « signes des temps »...................................................... 22
Trois attitudes, trois moments............................................................ 25
Et un avertissement : le langage, qui peut être un piège........... 29

Premier moment : restaurer.......................................................... 31
1. Deux Circulaires et un Prologue..................................................... 33
2. Dans les événements de 1904........................................................... 38

Une consultation à Rome et la réponse du Pape...........................41
La Constitution Conditae a Christo....................................................46
Des trois Chapitres généraux............................................................. 52

3. Un demi-siècle plus tard, les Règles à nouveau........................ 62
1946 : recommencer...............................................................................64
1956 : suffisances et insuffisances de la restauration..................68
Une annexe.............................................................................................. 76
Les origines et l’identité lasallienne................................................. 78

Deuxième temps : renouveler.......................................................84
1. Une déclaration....................................................................................... 86

Renouveler la conscience, renouveler les définitions...................91
Communauté et communauté éducative......................................98

2. La Fraternité Signum Fidei..............................................................107
La Commission internationale des  
vœux et la Fraternité Signum Fidei................................................ 110
« Le défi du Fondateur ».....................................................................123
Un déficit peu visible...........................................................................128



3. 1986 : partager la mission (1) .......................................................... 133
La mission partagée.............................................................................136
La nouveauté du schéma....................................................................139
Mission et communauté....................................................................142
Préciser les termes................................................................................147

Troisième temps : refonder...........................................................152
1. 1993 : partager la mission (2)...........................................................154

Deux textes pour interpréter le Projet lasallien..........................156
Défis techniques et défis d’adaptation...........................................163

2. L’Association et l’éducation des pauvres....................................168
Identité et association........................................................................174
Le signe de la fraternité..................................................................... 180

3. 2015 : une révision nécessaire.........................................................188
Comprendre la communauté........................................................... 190
Et codifier la compréhension.............................................................197
Alors, avons-nous besoin de « nouveaux  
et longs documents », ou non ?.......................................................203

Panorama....................................................................................................209
Un langage commun et nouveau..................................................... 210
Le nouveau langage et la nouvelle communauté........................214
Définir à partir d’un système à trois volets..................................218





Dédicace

À Itziar Muniozguren,

décédée alors que ce livre était sous presse ;

qui, pendant 20 ans, au sein de sa famille et 
de sa communauté, nous a montré que tout 
cela pouvait être vrai : dans sa vie, l’avenir 
était déjà présent.



Dès cette première page, nous tenons à remercier : 

Ferdinand Biziyaremye, Michael Valenzuela, 
Colette Allix, Antonio Botana, Santiago 
Rodríguez M., Heather Ruple et Paco Chiva 
pour leur contribution à travers leurs 
chroniques et leurs réflexions sur la réalité 
quotidienne de ce discours dans des domaines 
qu’ils connaissent bien ; 

ainsi que les organisateurs et participants du 
séminaire qui s’est tenu à Rome du 28 octobre 
au 1er novembre 2024 :

sans eux, il n’aurait pas été possible de passer 
de la première à la deuxième partie de cette 
étude, de sorte qu’il n’y a plus de première ni 
de deuxième partie, mais une seule réflexion 
sous deux angles différents. 

Qu’ils soient les premiers destinataires de ces pages.



L’histoire nous a montré que la vie religieuse 
durera aussi longtemps que durera l’Église. 
Elle a fait preuve d’une remarquable capacité 
de survie, d’une merveilleuse aptitude à se 
développer et à s’adapter, malgré les périodes 
de crise, malgré les hauts et les bas que la 
vie religieuse a connus. Si nous avons le 
courage, l’ouverture d’esprit et la disponibilité 
nécessaires pour nous laisser guider par 
l’Esprit, l’œuvre commencée par saint De La 
Salle et développée par les générations de ses 
fils pendant près de trois siècles connaîtra un 
nouvel épanouissement de son dynamisme 
dans la prochaine génération, c’est-à-dire au 
cours du siècle prochain.

H. Charles-Henry, Discours au Chapitre général, 
23 avril 1976.1

1	 Dans le Rapport du Fr.  Supérieur général au 40ème Chapitre 
général. Cfr. AMG, ED 278/1.





Présentation 11

Présentation

En cette année 2025, l’Institut des Frères des Écoles Chré-
tiennes commémore les 300 ans de sa reconnaissance en 
tant qu’institution sociale. C’est une bonne occasion de 
contempler l’avenir et de s’interroger sur le sens de son 
parcours au cours de ces trois longs siècles d’existence.

C’est ce que vise cette réflexion et c’est pourquoi elle com-
mence par rappeler quelques dates.

Tout avait commencé vers 1680, avec les croisements suc-
cessifs des parcours de Roland, de La Salle, Nyel et Barré. 
Ce n’est pas le moment d’entrer dans les détails de ces ren-
contres, mais plutôt de les situer, environ un demi-siècle 
avant la date dont on célèbre actuellement le tricentenaire.

À Reims, les vies de ces quatre personnes avaient conver-
gé vers un point commun : l’éducation scolaire des filles 
et des garçons des pauvres. Dès le début, ils ont su qu’ils 
n’y parviendraient pas sauf à rassembler des groupes de 
personnes engagées dans cette tâche. Ce fut là le point 
de convergence : le groupe, qui allait bientôt devenir une 
communauté. Aujourd’hui, avec le recul historique et la 
situation actuelle de leur héritage, nous pouvons l’affir-
mer sans aucun doute.

Et d’une manière ou d’une autre, ils ont essayé de l’assurer.



Présentation12

Dans le cas de l’institution lasallienne, cette stabilité al-
lait être atteinte au début du nouveau siècle, après ses 25 
ou 30 premières années d’existence. C’était clairement le 
cas en 1710. C’est pourquoi nous pouvons dire que cette 
Institution est entrée dans le XVIIIe siècle avec la confi-
guration interne qui allait la maintenir pendant les trois 
siècles suivants.

Il lui manquait cependant sa reconnaissance légale. Pour la 
loi, il s’agissait d’un regroupement de personnes qui s’occu-
paient d’une poignée d’écoles. Rien de plus, de sorte que l’en-
semble n’avait pas d’entité juridique. Cela, comme on peut le 
comprendre, devait préoccuper ses membres face au défi de 
transmettre leur engagement à la nouvelle génération.

Ce souci fut au centre des préoccupations pendant les 15 
années suivantes, à l’issue desquelles il fut définitivement 
effacé par la Bulle In Apostolicae dignitatis solio, de Benoît 
XIII, à la fin du mois de janvier 1725. Dans cette Bulle, le 
Pape reconnaissait, approuvait et confirmait l’existence 
d’une petite communauté dont le siège principal se trou-
vait à Rouen, dans le faubourg Saint-Yon. Il l’encourageait 
à continuer à vivre comme jusqu’alors. 

Il s’agissait de l’Institut des Frères des Écoles Chrétiennes.2

2	  Sur toute cette question de la Bulle d’approbation de l’Institut 
lasallien, cf. Frère Maurice-Auguste, L’Institut des Frères des 
Écoles chrétiennes à la recherche de son statut canonique : des origines 
(1679) à la Bulle de Benoît XIII (1725), Cahiers lasalliens 11, Rome, 
1962, vi+416pp. Ouvrage magnifique, riche en nuances, très 
bien documenté. 



Présentation 13

À cette époque, ses écoles ne connaissaient pas de pro-
blèmes graves : elles fonctionnaient bien, basées sur une 
pédagogie de l’attention continue du maître et de son ap-
plication de la logique et de l’ordre à l’apprentissage ; elles 
constituaient en outre un réseau, de sorte que dans leur 
ensemble, elles garantissaient les réussites et corrigeaient 
les erreurs de chaque lieu. La société le savait, le recon-
naissait et était prête à leur confier ses enfants, à condi-
tion que quelqu’un de bonne volonté et de bonne fortune 
se présente pour soutenir le projet scolaire.

Depuis ses débuts, comme nous l’avons rappelé, son be-
soin était d’un autre ordre et concernait son institution 
même, la société ou la communauté que constituaient ses 
enseignants.

Tant que son premier fondateur était en vie, on pouvait dire 
que l’Institution se confondait avec lui. En effet, il représen-
tait pour la société et pour les Frères la continuité, la co-
hérence maintenue, l’identité. Maintenant qu’il était mort, 
c’est-à-dire depuis 1719, il n’y avait plus aucun signe de l’au-
tonomie de leur identité collective. Il ne restait qu’eux et 
leur technique pédagogique et organisationnelle, mais ils 
n’étaient rien face à l’ordre juridique de la société.

Ils devaient exister en tant que corporation responsable 
d’un réseau d’écoles. Cela leur a coûté beaucoup d’efforts, 
mais ils y sont parvenus. Tout s’est réglé entre septembre 
1724 et janvier 1725, cinq mois qui ont mis fin à quatre an-
nées de négociations.

Il y avait deux domaines, l’État et l’Église, et aucun des 
deux ne pouvait être qualifié de premier ou de second. Et, 



Présentation14

peut-être, si l’on y regarde de plus près, cette simultanéi-
té aide à comprendre de quoi il s’agit et en quoi elle peut 
nous aider à comprendre le présent.

La reconnaissance par l’État a été obtenue en premier lieu :  
il s’agissait des Lettres patentes, à la fin du mois de sep-
tembre. Le régent, le duc d’Orléans, avait refusé à plusieurs 
reprises de les accorder, pour diverses raisons. Peut-être en 
raison de son inclination plus marquée pour le jansénisme 
(absent chez les Frères), peut-être simplement parce qu’il 
ne voulait pas imposer à l’administration de l’État une 
autre institution plus ou moins religieuse ou semi-monas-
tique. Le fait est qu’à sa mort, le très jeune roi Louis XV 
accepta de signer le document qui lui fut présenté.

Par la suite, sans que l’on puisse dire que cela ait été influen-
cé par le roi, l’acceptation romaine fut obtenue. Ce sont les 
Congrégations ou Dicastères du Secrétariat pontifical et du 
Concile qui, en décembre de la même année, avaient déjà 
préparé l’acceptation de la demande des Frères. Le Pape 
l’accepta à la date que nous connaissons, le 26 janvier. 

Le roi et le Pape : à chaque négociation, il y avait eu un mo-
ment où l’on cherchait à obtenir la reconnaissance A pour 
garantir la reconnaissance B, qui semblait finalement plus 
intéressante. Ainsi, ils pensaient parfois que l’obtention 
des Lettres patentes faciliteraient celle de la Bulle et par-
fois que l’obtention de la Bulle faciliterait celle des Lettres 
patentes. En réalité, l’une ou l’autre leur suffisait : l’autre 
viendrait d’elle-même, en temps voulu.

C’est l’histoire. Aujourd’hui, trois siècles plus tard, il est im-
portant de prendre conscience des implications de ce fait.



Présentation 15

En effet, le fait que ces deux reconnaissances supposent 
l’acceptation sociale d’une institution religieuse signi-
fie que certains traits de sa définition peuvent avoir une 
forme civile et une portée religieuse, et vice versa. Par 
exemple, le fait que la profession des trois vœux monas-
tiques implique un statut économique, professionnel et 
social spécifique.

Ce fut le cas d’Institutions telles que l’Institution lasal-
lienne. Nous comprenons ainsi, par exemple, que la sup-
pression de ces vœux par l’autorité civile impliquait la 
suppression de toutes les Institutions définies à partir de 
leur profession. Cela s’est produit en août 1792, pendant la 
Révolution.

1726, 1792 : il pourrait sembler qu’avec ces références, nous 
faisons allusion à des questions relevant de l’Ancien Ré-
gime, qui ne nous concernent pas aujourd’hui, mais ce 
n’est peut-être pas le cas.

Par exemple : quel était le sens de ces vœux : conclure 
un contrat de travail ou témoigner du royaume de Dieu ? 
En conséquence, s’agissait-il d’une consécration ou d’un 
contrat ? Était-il possible d’exprimer autrement le lien 
institutionnel et leur engagement social ? Et, en réfléchis-
sant à notre époque, comment auraient-ils exprimé au-
jourd’hui leur engagement envers l’école populaire et se 
seraient-ils ainsi constitués en entité reconnue par la loi ?

Il s’avère donc que, trois siècles plus tard, cette Bulle offre 
à l’Institution lasallienne un point de vue très utile face 
au défi de son avenir.



Présentation16

Par exemple, nous ne pouvons évoquer la perplexité des 
membres du dernier Chapitre général face au thème de 
l’Association sans nous heurter à des questions telles que 
celles que nous venons d’énoncer. Leur difficulté à y ré-
pondre était due à la difficile harmonisation des différents 
modèles rencontrés lors de cette assemblée.

C’est pourquoi nous disons que la Bulle, en cette année 
anniversaire, aide à s’interroger d’une manière nouvelle 
tant sur l’identité de la communauté lasallienne que sur 
celle de ses membres. Elle conduit peut-être davantage 
à poser la question qu’à y répondre, c’est vrai, mais elle 
empêche de s’en tenir à des formules superficielles qui 
ignorent l’histoire ou ne font simplement que se répéter.

La Bulle montrait le lien entre identité et réseau : d’une 
part, elle reflétait la conviction des Frères que sans ré-
seau l’identité de chaque école ne pourrait être préservée ;  
d’autre part, elle affirmait que sans l’identité de chaque 
communauté, le réseau ne saurait exister. Le réseau et 
l’identité se rendaient mutuellement possibles.

Tel était le contenu de la Bulle.

Ce n’est pas une contribution négligeable, surtout si l’on 
considère que la grande question du siècle dernier dans le 
monde lasallien a été de définir la communauté. Et que cette 
communauté, comme tant d’autres, se définit habituelle-
ment par les vœux (selon la théologie la plus courante).

C’est pourquoi nous devons rappeler dès cette première 
page un fait bien connu des premiers biographes lasalliens :  
la première demande que les Frères ont adressée à Rome 



Présentation 17

pour obtenir leur reconnaissance ne comprenait pas les 
vœux religieux conventionnels. Elle mentionnait d’autres 
vœux : l’obéissance et la stabilité dans le service éducatif 
aux pauvres. 

Il s’agissait de vœux, sans aucun doute. Mais de vœux 
qui exprimaient l’engagement existentiel envers un pro-
jet chrétien auquel les membres de la communauté se 
croyaient appelés par Dieu. Et cet appel et cet engagement 
impliquaient logiquement un mode de vie concret.

De cette foi partagée qui animait leur engagement, nous 
disons qu’elle définissait et définit encore aujourd’hui la 
communauté lasallienne. 

Et nous pouvons dire que, 300 ans après cette Bulle, elle 
a continué à se développer tout au long du siècle dernier 
au sein de cette Institution. C’est ce que cette étude vise 
à montrer.





D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes 19

Première partie :
Un siècle 
de signes



Trois étapes dans l’émergence d’un nouveau modèle20

Trois étapes dans l’émergence 
d’un nouveau modèle 

Nous ouvrons cette étude en 1725, date de la Bulle, mais 
l’Institution lasallienne était née près de cinquante ans au-
paravant, comme nous l’avons également rappelé. Il est in-
dispensable de garder cela à l’esprit pour comprendre à la 
fois son actualité et son évolution depuis plus de trois siècles.

Si nous regardons la période qui a précédé la Bulle, c’est 
l’époque du mouvement que les historiens ont appelé la 
Modernité. La Bulle est l’un de ses moments initiaux, en 
ce qui concerne l’inclusion de la communauté lasallienne 
dans la dynamique historique ouverte sous ce nom.

C’est pourquoi nous voyons son souvenir réapparaître 
lorsque cette grande période de l’histoire montre des 
signes d’épuisement ou de transformation qui affecteront 
nécessairement toutes ses créatures.

La communauté lasallienne est en effet née avec la mo-
dernité, dans le dernier tiers du XVIIe siècle français. La 



21D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Bulle le reconnaissait, sans utiliser, bien sûr, des catégo-
ries historiques qui ne sont apparues que bien plus tard. 
Elle avait déjà un siècle, 100 ans, lorsqu’elle a traversé la 
grande épreuve de la Révolution. Elle a alors disparu, ou 
presque, pendant une dizaine d’années, pour renaître 
grâce aux nouvelles formes d’animation sociale qu’allait 
créer la nouvelle administration.

Elle ne renaquit d’ailleurs pas seule. En effet, de nom-
breuses institutions virent le jour sur son modèle, avec 
les mêmes objectifs et des structures similaires, ne diffé-
rant que par leur implantation géographique. L’énorme 
développement du modèle supposait pour les autres une 
reconnaissance implicite de la garantie qu’elles offraient 
face aux nouvelles réalités sociales. 

On comprend facilement que la consolidation institution-
nelle au cours du nouveau siècle, le XIXe, devait représenter 
un défi important pour l’esprit qui l’avait animée au XVIIIe. 
Il s’avérait qu’un mouvement inspiré à la fois par l’Évangile 
et par la société de l’Ancien Régime était désormais intégré 
dans la conception bureacratique de la société bourgeoise. 

C’est pourquoi nous acceptons aujourd’hui en toute séré-
nité la question du rapport entre la vie profonde de la com-
munauté lasallienne et ses différentes configurations histo-
riques et géographiques. Cela fut le cas non seulement dans 
son pays d’origine, mais aussi dans le monde entier où ce 
modèle bourgeois d’administration sociale s’est répandu.3

3	 À partir de ces premières pages, nous jetons un pont vers le 
début de la Deuxième partie de cette étude : 1. Une institution dans 
l’histoire.



Trois étapes dans l’émergence d’un nouveau modèle22

Percevoir les « signes des temps »

Nous avons évoqué un moment de la Révolution française, 
en 1792. Les Institutions religieuses consacrées à l’éduca-
tion ont connu une autre épreuve similaire. C’était à la fin 
d’un autre siècle, au début du XXe siècle, et cela s’est re-
produit en France entre 1901 et 1905. Cela a touché toutes 
les Institutions religieuses, sans exception : cela a com-
mencé par les ordres et les congrégations et s’est terminé 
par la séparation de l’Église et de l’État. 

Cette fois-ci, la crise eut une portée bien plus grande. Elle 
éclata d’abord dans un endroit précis, dans un pays don-
né, mais elle se propagea rapidement à plusieurs autres. 
Le caractère traumatisant des cinquante années qui sui-
virent rendit difficile d’en voir la portée. En raison même 
du caractère sanglant de nombreuses situations, elle fut 
surtout considérée comme un martyre plutôt que comme 
un défi lancé par l’Histoire à l’Institution.

Aujourd’hui, nous pouvons considérer cette deuxième 
épreuve comme un échec. Tant pour cette Institution que 
pour les différentes administrations des États. À l’issue de 
ces terribles cinquante années, rien n’était plus comme 
avant. Ni l’administration, ni les institutions sociales. 

Partout, de nouvelles formes avaient vu le jour. Cela avait 
été le cas dans les modèles scolaires, dans la conception de 
l’éducation, dans les ressources et dans la méthodologie. 
La pensée et le langage avaient également changé. Aidés 
par la dynamique de l’histoire et les bouleversements so-
ciaux, catalysés par le Concile, tous ces changements al-
laient devenir définitivement évidents entre 1960 et 1970.



23D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

À partir de cette décennie, tout allait apparaître différent. 

Important : ce n’est pas le Concile qui a provoqué le chan-
gement. Dans le Concile, le monde a vu un signe majeur 
que tout était différent et qu’il fallait examiner l’état réel 
de la foi et de toutes les Institutions de la foi. C’était l’his-
toire, qui commençait par surprendre, puis submerger, et 
enfin ouvrir la voie à une ère nouvelle. 

Le mouvement venait de beaucoup plus loin. Il apparaîtra 
entre les lignes à plusieurs reprises tout au long de cette 
étude.

Les savants avaient clairement identifié sa présence dès 
la fin du XIXe siècle. Ils pouvaient ainsi parler d’une gé-
nération de changement, symptôme de l’épuisement du 
modèle précédent, ou simplement avant-garde d’une 
nouvelle façon d’envisager la vie des peuples.4 Il suffit de 
rappeler Léon XIII et ses encycliques sociales, soulignant 
les modifications des sociétés ; l’entrée des partis et des 
syndicats dans la configuration des organes sociaux ; la 
radicalisation générale des options politiques ; et la nou-
velle orientation tant en philosophie qu’en esthétique et 
en théologie.

La première moitié du XXe siècle est en effet un exemple de 
ce qui se passe lorsque la culture troque l’éthique contre 
l’économie. Ce changement implique que l’appartenance et 
la communauté sont étouffées par la rentabilité et l’exploi-
tation. Dans ces cas, le progrès se mesure généralement par 

4	 C’est la thèse, par exemple, de Norman Stone, dans son ouvrage 
La Europa transformada, 1878-1919, Siglo XX., 1985, p. 506.



Trois étapes dans l’émergence d’un nouveau modèle24

l’efficacité des organisations sociales, et pas nécessairement 
par leur sens.5 Logiquement, tout entre en crise.

Ce mouvement ou ce processus de changement allait 
conduire à de nouvelles guerres et à de nouveaux modes 
politiques. Il allait faire sombrer les anciens systèmes éco-
nomiques et obliger à tout repenser. À l’aube des années 
50, il finirait par proposer un nouvel ordre mondial, tant 
sur le plan politique que commercial.6 Le monde avait be-
soin d’un autre modèle.

C’est ainsi que le Concile est né, à cette époque. Comme 
l’une des manifestations du nouvel ordre, peut-être la plus 
significative et la plus importante, justifiant d’autres ma-
nifestations et en provoquant beaucoup d’autres. À sa lu-
mière, toute l’Église allait s’engager dans une voie différente. 

Tout serait marqué par le principe que nous avons évo-
qué : les origines, la foi initiale. Le chemin consisterait et 
consiste à mettre en parallèle la foi qui a fondé les institu-
tions avec celle qui les avait maintenues et les maintient. 
Plus concrètement : considérer les réalisations profession-
nelles, les structures au service de l’Église et de la société, 
en dialogue avec celles des siècles passés et leur évolution.

5	 Rubem Alves l’illustrait par la comparaison entre les dinosaures 
et les libellules, contemporains il y a très longtemps, les uns 
aujourd’hui disparus, les autres toujours vivants. Cf. son 
ouvrage Hijos del mañana, Sígueme, 1976, p. 231. 

6	 Nous faisons référence au mouvement qui va des accords de 
Bretton Woods à la Déclaration des droits de l’homme, 1944-
1948. C’est dans cet espace que sont nés la Banque mondiale, le 
FMI et le GATT. 



25D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Il s’agissait, exactement, de soumettre toutes nos formes 
à un audit à la manière des principes de Lavoisier sur la 
matière et la conservation de l’énergie. Il s’agissait de re-
trouver l’esprit de ce qu’on a appelé le charisme fondateur, 
de vérifier ses présences présumées, d’examiner les nou-
veautés et les transformations possibles.

Trois attitudes, trois moments

Dans ce processus, un nouveau facteur devait logique-
ment apparaître : la reconfiguration du groupe éducatif, 
en particulier la relation entre le « consacré » et le « laïc » 
au service du même projet.7 Son émergence s’est déroulée 
en trois phases, clairement présentes dans l’itinéraire la-
sallien du XXe siècle. 

La première est le rejet. La communauté lasallienne ne peut 
accepter la présence du non-religieux dans son école : les 
dimensions de l’une et de l’autre coïncidant, il n’est pas lo-
gique d’admettre dans l’une quelqu’un qui ne peut être ad-
mis dans l’autre. À la place, un comportement rigoureux et 
austère est proposé aux anciens membres du groupe.

C’est clairement le ton des 50 premières années du XXe 
siècle lasallien. C’est pourquoi nous les qualifions de Res-
tauration.

7	 Ce jeu « sacré/profane » est au cœur de notre étude et 
réapparaîtra logiquement dans les dernières pages de notre 
étude, dans la deuxième partie.



Trois étapes dans l’émergence d’un nouveau modèle26

La deuxième phase est l’admission des laïcs dans le travail 
de l’école. Au milieu du XXe siècle, l’éducation connaît une 
expansion sans précédent, avec l’inclusion d’une série de 
spécialisations auxquelles la communauté initiale ne peut 
répondre, de sorte que les laïcs sont acceptés. L’expérience 
montrera cependant que, malgré la bonne volonté insti-
tutionnelle, les laïcs sont accueillis davantage comme des 
travailleurs que comme des collaborateurs partageant le 
même esprit.

Cela s’inscrit aussi clairement dans la période allant du 
Concile au Chapitre lasallien de 1993. C’est une autre 
époque : le Renouveau.

La troisième est l’admission du laïc dans la communau-
té lasallienne. Dans ce cas, un facteur nouveau et très si-
gnificatif apparaît : l’intérêt du laïc à participer à l’esprit 
de la communauté lasallienne. Cela affecte logiquement 
la définition de cette communauté, exclusive aux Frères 
jusqu’alors, et provoque une grande confusion, suivie soit 
d’espoir, soit de désenchantement. 

Cela s’annonçait depuis les années 70 dans plusieurs sec-
teurs et avait tout envahi depuis 2000. Clairement : c’est 
le temps de la Refondation.

Dans ce parcours général, il existe des espaces du monde 
lasallien où les trois étapes se sont succédé ; dans d’autres, 
on n’est pas encore arrivé à la deuxième ou à la troisième ;  
et il y en a où on est arrivé à la deuxième, voire à la troi-
sième, sans avoir vécu les précédentes. Ce phénomène est 
très important pour comprendre les relations entre les dif-
férents secteurs.



27D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Il en a été ainsi, il en est ainsi. Et, en raison de son impor-
tance, cela doit signifier quelque chose.

Ce processus a entraîné une transformation totale de la 
communauté lasallienne. Peut-être devrions-nous même 
dire que nous ne sommes pas face à une modification de 
la formule précédente, mais à sa disparition. Insensible-
ment, ce qui était autrefois une Communauté est devenu 
une Organisation. C’est pourquoi il est parfois si difficile, 
voire impossible, d’atteindre la troisième phase du proces-
sus que nous venons d’évoquer.

Si les origines lasalliennes – comme celles de toutes les 
Institutions religieuses nées dans la modernité pour le 
ministère de l’éducation –, si toutes les congrégations 
sont nées comme une communauté de communautés ca-
pables d’animer les écoles, il se peut maintenant qu’elles 
n’existent plus, qu’elles aient disparu, absorbées par l’or-
ganisation éducative.

C’est pourquoi nous disons que tout dépend de la possibi-
lité d’atteindre la troisième phase, sinon la transformation 
ne dépasse pas la deuxième. Si la troisième phase n’est pas 
atteinte, compte tenu également de l’âge moyen, nous de-
vons affirmer qu’il ne reste plus qu’une génération. Dans 
ce cas, nos institutions, qui sont nées avec la modernité, 
mourront avec elle. 

Dans l’autre cas, si la troisième phase est atteinte, nous 
vivrons la véritable transformation de l’énergie : nous se-
rons passés d’une communauté à une autre, dans un pro-



Trois étapes dans l’émergence d’un nouveau modèle28

cessus de refondation et toujours dans le cadre du même 
dessein.8

Il est évident que nous ne prétendons en aucun cas ré-
soudre ce dilemme dès cette première page. Tout d’abord, 
parce qu’il faut étayer avec beaucoup de soin la possibilité 
même de la troisième phase. C’est, une fois encore, le défi 
de la Bulle : la fidélité et la continuité de ce qui a été établi.

En effet, il ne suffit pas de considérations de bonne vo-
lonté, d’un accueil mutuel fondé davantage sur l’agréable 
des relations que sur leur vérité. L’agréable, la satisfaction 
peut-être d’un travail bien fait, ne suffisent pas à résoudre 
la question de la compatibilité de deux identités qui, pen-
dant des siècles, ont été séparées, voire opposées. 

Dans la communauté lasallienne, comme dans toute autre 
communauté, il y a deux identités à définir : nous et moi, 
pluriel et singulier. Et elles doivent être résolues simultané-
ment, c’est-à-dire en arrivant à une définition commune, 
comme dans toute autre communauté. On est autant ce à 
quoi on appartient, et vice versa. Cela n’annule ni la com-
munauté, ni la personne : cela les amène à se définir mu-
tuellement. La communauté n’est pas une somme, et les 
personnes ne sont pas des numéros. Nous le savons tous.

8	 Il s’agit certainement du même processus que celui décrit par 
Joan Chittister dans The way we were, A story of conversion and 
renewal, New York, 2005. Dans son cas, il s’agit d’un récit très 
local et personnel, mais sa dynamique est très proche de celle 
de n’importe quelle institution. Comme celle des Lasalliens, 
dans ce cas précis.



29D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Et il y a une autre raison de ne pas précipiter la réponse :  
le risque de faire de l’instinct de survie un guide pour 
l’avenir. 

Dans ce cas non plus, la bonne volonté ne suffit pas, car 
elle peut très bien fausser tout le discours en habillant 
d’espérance le désespoir. Dans la communauté lasallienne, 
comme dans toute autre communauté, on tombe à un mo-
ment ou à un autre dans cette déformation des faits. 

Dans ce cas, l’alternative consiste généralement à les cla-
rifier ou à disparaître.

Et un avertissement : le langage, qui peut être un piège

Dans cette réflexion sur l’histoire des formes d’une insti-
tution, il faut inclure la question du langage de cette ins-
titution. C’est peut-être la plus importante de ses formes.

La conjoncture sociale ou historique influence la configu-
ration physique ou matérielle des gestes de cette foi et de 
cette énergie initiale ; elle affecte également la pensée et 
les codes linguistiques qui expriment ces formes. 

Le langage est l’une des formes historiques de la foi et 
de l’énergie qui animent les institutions. C’est pourquoi 
le langage est également affecté par le processus de cette 
loi physique : à un moment donné, il apparaît, puis à un 
autre, il se transforme. À un moment donné, il répond et 
s’adapte au projet, puis à un autre, il devient creux, même 
s’il peut continuer à être utilisé au sein de l’institution 
sans servir à rien.



Trois étapes dans l’émergence d’un nouveau modèle30

Le langage est souvent l’une des formes les plus récalci-
trantes au changement ou à la transformation des formes 
institutionnelles. Cela s’explique par le fait que souvent, 
les gens ne le perçoivent pas ainsi ; ils ne se rendent pas 
compte que le langage change aussi, tout comme les ins-
titutions. Au contraire, ils pensent que le langage peut 
rester figé pour toujours, parfaitement valable dans des 
formules héritées d’époques antérieures. 

C’est pourquoi nous disons que sa relation avec les pro-
cessus historiques ou sociaux est souvent inconsciente, 
imperceptible. Souvent, les institutions comprennent 
qu’elles doivent changer leurs formes physiques, mais pas 
autant leur langage, leur discours théorique.

Il peut ainsi arriver qu’une institution se crée en phase 
avec les transformations de l’histoire parce qu’elle trans-
forme ses installations, mais qu’elle reste néanmoins an-
crée ou prisonnière de son propre langage. Dans ces cas-là, 
le langage, qui était autrefois pensée, devient idéologie.

Lorsque cela se produit, l’énergie initiale n’a pas disparu. 
Elle a seulement transformé son aspect, elle s’est évadée, 
elle anime d’autres situations et donne lieu à un vocabu-
laire institutionnel apparemment inconnu.

****    ****    ****    ****

Pour commencer par une référence précise, nous ouvrons 
cette histoire en 1904 : le 7 juillet, les Frères des Écoles 
chrétiennes ont été bannis de leur terre natale. Nous 
sommes en France et le gouvernement général de l’Insti-
tut lasallien réside encore à Paris.



D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes 31

Première étape : 
restaurer

… III. Il est important de procéder à une réorga-
nisation religieuse de nos écoles : a) par l’éli-
mination urgente de l’élément féminin, utilisé 
dans certains endroits en raison des circons-
tances de la guerre ; b) par la réduction pro-
gressive de l’élément civil, les Supérieurs ne de-
vant consentir à aucune ouverture de nouvelles 
écoles qui entraînerait une augmentation de ce 
personnel dans le District ; c) en révisant les 
horaires scolaires, afin d’alléger le travail des 
Frères dans tous les types d’écoles, en particu-
lier dans les internats, et leur donner ainsi la 
possibilité de satisfaire les exigences de leur vie 
religieuse et professionnelle.

1946. Chapitre général.9

9	 Circulaire 318 (16/7/46) Résultats du Chapitre Général, p. 90. 
La proposition de la Commission au Chapitre comportait 
une nuance significative et intéressante : elle parlait  
d’« élimination urgente » en ce qui concerne le personnel 
féminin, et d’« élimination prudente » en ce qui concerne 
l’élément civil, c’est-à-dire masculin (AMG, dactylographié). 
De 1956 : « 5. Que le choix des maîtres laïcs soit tel qu’il n’engage que 
d’authentiques chrétiens, pouvant devenir de vrais collaborateurs 
à notre mission d’Église. 6. Que la clôture de la communauté soit 
respectée par nos professeurs laïcs et que, dans l’emploi du personnel 
enseignant féminin, réduit au minimum, soient observées les règles 
de la prudence » Circulaires 318 (pour 1946) et 354 (pour 1956).



Premier moment : restaurer32

Au cours de la période que nous étudions, cette première 
période est clairement délimitée par la présence de la Bulle 
dans la documentation lasallienne.

On peut ainsi fixer chronologiquement, entre 1903 et 1950 :  
d’abord, une Circulaire sur la Bulle, puis son inclusion en 
prologue dans la nouvelle édition des Règles. 

Au cours de cette période, outre deux guerres mondiales, 
nous assistons à l’émergence des fascismes, les crises éco-
nomiques vers 1930 et à trois drames lasalliens : leur ex-
pulsion de France et les persécutions au Mexique et en 
Espagne. Ces derniers drames ne sont pas exclusifs aux 
lasalliens, bien sûr, mais touchent toutes les Institutions 
de l’Église.

Une période difficile, marquée par une grande confusion.

Nous développons cela en trois étapes :

1.	 Deux Circulaires et un Prologue : la présence de la 
Bulle comme critère d’orientation, direct ou implicite, 
dans les moments de perplexité.

2.	 Les événements de 1904 : la conscience de l’identité 
lasallienne face à la suppression en France.

3.	 Un demi-siècle plus tard, à nouveau les Règles : le mo-
ment final de la Restauration, après la Seconde Guerre 
mondiale.



33D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

1. Deux Circulaires et un Prologue
Nous parlons de deux, mais nous pourrions dire trois Cir-
culaires, voire quatre.

En effet, dès le 14 janvier 1825, le Frère Guillaume-de-Jésus, 
Supérieur général, avait écrit une charmante Circulaire rap-
pelant à toutes les communautés le centenaire de la Bulle.

Elle compte quatre pages. Dans celles-ci, le Supérieur, 
plein de joie, évoque les désastres des jours de la Révolu-
tion et les compare à ceux que vit la génération suivante. Il 
trouve des motifs de satisfaction et même de fierté, pour-
rait-on dire, en voyant le nombre de nouvelles professions 
religieuses et la demande d’écoles et de Frères qui jaillit de 
toutes parts.

Il attribue cela à la régularité et le célèbre à l’occasion de 
l’anniversaire de l’approbation des Règles. Il considère en 
effet la Bulle comme son approbation, la grande preuve 
que l’Institut avait été reconnu. Les Règles en sont l’âme.

C’est pourquoi il invite toutes les communautés à accor-
der un jour de congé dans toutes les écoles10 et à le consa-
crer à la prière, toute la journée, en action de grâce et en 
examen de régularité. 

10	 Le Supérieur général fait remarquer que, si l’avis de la circulaire 
n’arrive pas à la date prévue (du 14 au 26 janvier, délai trop 
court), le jour de congé et les célébrations qui s’ensuivent 
doivent avoir lieu à une date proche.



Premier moment : restaurer34

Il va sans dire que pour le Supérieur, il n’y a pas de place 
pour l’émergence de l’administration bourgeoise dans 
les sociétés européennes, ni pour le développement des 
connaissances de base dans la société, ni pour la promotion 
du bien-être des classes populaires. Tout cela relève d’une 
analyse anachronique, qui ne sera possible que bien des 
années plus tard. Et pourtant, c’est vrai, tout comme l’est 
la bonne volonté des administrateurs sociaux de l’époque.

Le 19 février 1903, le Frère Gabriel-Marie envoyait une 
autre Circulaire à l’Institut. Il s’agit de la numéro 119, in-
titulée Historique de la Bulle d’Approbation. Cette fois-ci, il 
s’agit d’autre chose : nous passons de 4 à 62 pages, et l’ap-
proche est beaucoup plus solennelle.

Dans ce cas non plus, il n’y a ni la crise de la société bour-
geoise, ni la naissance de nouveaux modèles politiques, ni 
l’acceptation ou le rejet de la participation sociale, ni le chan-
gement de la mentalité culturelle, ni l’instabilité sociale. 

Nous sommes le 19 février : un mois plus tard, le 18 mars, 
les Chambres rejetteront toutes les congrégations reli-
gieuses d’enseignement. Le Supérieur sait ce qui va se pas-
ser et signe la Circulaire. Il s’y préparait depuis longtemps.

Le sujet, comme on peut le supposer, est la dispense éven-
tuelle des vœux de plusieurs dizaines de milliers de reli-
gieux qui ne quitteront pas leur pays et conserveront leur 
emploi d’éducateur dans une autre école ou peut-être 
dans la leur. Le Supérieur, tous les Supérieurs en réalité, 
voyaient cela arriver. Pour sa part, le Frère Gabriel-Marie 
rappelle la Bulle. 



35D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Il n’y a ni fête, ni joie, ni invitation à la régularité. Dans 
sa matérialité, c’est un texte délibérément intemporel. On 
dirait qu’il est écrit davantage pour l’extérieur que pour 
l’intérieur de la communauté lasallienne : pour que l’on 
sache qui nous sommes.

Son intention est autre. Le Supérieur sait que la suppres-
sion imminente des congrégations n’affectera pas la com-
munauté lasallienne en raison de sa reconnaissance par-
ticulière depuis l’époque de Napoléon. Mais il sait aussi 
que cette même reconnaissance peut être révoquée, ce qui 
signifie que sa communauté devra également faire face à 
un problème qui lui est pour l’instant étranger.

Et il argue alors : aucun évêque n’a le pouvoir de dispenser 
des vœux. C’est une prérogative réservée au Pape, sur pro-
position des Supérieurs. Que cela soit très clair pour tous, 
Frères, évêques et fondateurs d’écoles. 

Une fois de plus, le rapport entre la loi de l’État et le 
concept de la vie consacrée.

Au fond, c’est la même chose que nous trouverons vingt 
ans plus tard, le 1er novembre 1924, dans la Circulaire 241 
sur le deuxième centenaire de la Bulle. Le Supérieur, cette 
fois-ci, est le Frère Allais-Charles. Et elle compte 43 pages.

La Circulaire reprend, parfois mot pour mot, des para-
graphes et même des pages de 1903, sur la genèse et la ré-
ception de la Bulle. Elle ajoute deux thèmes : le respect 
envers le Pape et quelques observations pratiques sur le 
travail scolaire. 



Premier moment : restaurer36

La référence au Pape s’explique entre autres par le fait 
qu’un an et demi auparavant, il était intervenu pour tran-
cher la question du latin, dans le contexte général des trai-
tés du Latran.11 Beaucoup au sein de l’Institut lasallien ont 
eu du mal à l’accepter, déterminés à maintenir un modèle 
d’école primaire et secondaire hérité des origines.

Les commentaires concrets sont au nombre de trois. Ils 
concernent d’abord l’esprit de l’Institut, tel qu’il peut être 
compris à partir du patronage et de la dévotion à saint 
Joseph et à l’Enfant Jésus ; ensuite, le thème de l’enseigne-
ment gratuit ; et enfin, le soin apporté au cours de religion.

En accord avec tout cela, il propose la célébration d’une 
neuvaine avant le 26 janvier suivant.

L’Institut retrouvera cette Circulaire 241 en 1950, dans 
un volume de 384 pages intitulé Régularité et Sainteté.12 
Par rapport à ce qui a été présenté en 1924, cette édition 
ajoute une lettre de Pie XI au Supérieur et à l’Institut, à 
l’occasion de l’anniversaire de la Bulle, un mois après la 
publication de la Circulaire.

Dans l’ensemble, l’orientation de la Circulaire n’est pas les 
vœux, mais la Règle, de sorte que le volume rassemble onze 
autres Circulaires de l’Institut sur ce sujet. Pour notre 
étude, cette collection est importante car en 1947, la nou-

11	 Pour s’orienter sur ce sujet, cf. H. Henri Bédel, dans le 
quatrième volume de son Initiation à l’histoire de l’Institut, 
(Études lasalliennes 11, Rome, 2006), chap. 4.

12	 Publié à la Procure Générale, Paris.



37D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

velle édition de la Règle était parvenue aux communautés 
avec la Bulle en prologue.

Comme on peut le constater, au cours de ce demi-siècle, 
la Bulle est d’abord interprétée à partir des vœux, puis 
à partir de la Règle. Il est frappant de constater qu’aucun 
de ces deux thèmes n’apparaissait lorsque les Frères ont 
présenté au tribunal de Rome leur portrait, le règlement 
de leur vie. Ni les vœux (la « triade »), qui ont été inclus 
à la suggestion de Rome pour faciliter l’approbation, ni la 
Règle, qui avait été présentée sous la forme d’une vingtaine 
de thèmes et qui a abouti à un bloc de dix-huit.13

13	 Cf. H. Maurice-Auguste, Les Frères…, Cahiers lasalliens 11, pp. 
138-148.



Premier moment : restaurer38

2. Dans les événements de 1904
Cette présence de la Bulle à l’horizon de l’Institut montre 
que se référer au début du XXe siècle n’est pas aller trop 
loin pour étudier le présent et l’avenir immédiat de l’Insti-
tution lasallienne. C’est à cette époque que les conditions 
du jeu mission-consécration-communauté ont été fixées 
pour un siècle. 

C’est à cette époque que nous trouvons une lumière très pré-
cise pour comprendre à la fois l’identité du Frère et le déve-
loppement de notre thème tout au long du siècle qui s’ouvre. 
Il manque certes de nombreux éléments, car le monde et les 
consciences ont évolué, mais cette lumière continue d’abri-
ter et de donner un sens à ce que nous vivons aujourd’hui.

La suppression de la Congrégation des Frères des Écoles 
Chrétiennes en juillet 1904 a complété celle de toutes les 
autres au cours de l’année précédente, 1903, en tant qu’As-
sociations non reconnues par la loi. 

Comme nous l’avons dit, ce n’était pas la première fois et 
beaucoup se sont sentis poussés à s’en souvenir.14 Cela sup-
posait de mettre en parallèle deux conjonctures, sans que 
le siècle écoulé n’ait apporté aucun changement dans leur 
appréciation du fait même de la suppression. Cela s’était 
produit en août 1792. À l’époque, comme en 1904, l’argu-
mentation des législateurs dénonçait : il y avait quelque 
chose dans les statuts de la Congrégation qui heurtait la 
nature de la société, au point de la rendre inadmissible. 

14	 À ce sujet, cf. Georges Rigault, Les Temps de la sécularisation, 
1904-1914, Rome, 1991, p. 307.



39D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Au temps de la Révolution, les vœux constituaient l’obs-
tacle, car ils étaient incompatibles avec le slogan révolu-
tionnaire de liberté et de droits du citoyen. En 1904, le su-
jet revenait, mais de manière peut-être plus complète : si 
une institution professe le renoncement à ce monde (les 
vœux), elle ne peut être reconnue comme légitime pour 
éduquer les enfants de ce monde.

C’est là le thème et la première des deux forces principales 
qui configurent l’attitude de l’institution lasallienne face 
à l’avenir : la société, par le biais de son administration, 
estime qu’il existe une incompatibilité entre la consécra-
tion religieuse et le ministère éducatif.15 Nous aborderons 
ensuite la seconde force, la foi, exprimée dans la lettre de 
saint Pie X, mais pour l’instant, nous nous concentrons 
sur la première : tant en 1904 qu’en 1792, il existe un fossé 
entre le credo défendu par la communauté lasallienne et 
celui de la République. Peut-être même une opposition.

Il nous semble aujourd’hui évident qu’outre ce type d’ap-
proche, théorique ou doctrinale, il en existait d’autres, 
beaucoup plus basses, compétitives et même écono-
miques.16 Le réseau éducatif des congrégations religieuses 

15	 Il n’est pas inutile de rappeler ici l’ouvrage d’Adolf Harnack, 
Das Mönchtum, seine Ideale und seine Geschichte, publié dès 1881 
et réédité cinq fois en allemand au cours des vingt années 
suivantes. Il devait exister d’autres ouvrages sur le sujet, mais 
celui-ci, écrit par un théologien aussi important et controversé, 
suffit à catalyser l’interprétation sociale de la relation entre la 
consécration religieuse et le ministère éducatif.

16	 Ce sujet a été étudié par le Frère Robert Tronchot, Les Temps 
de la sécularisation, 1904-1914, La Liquidation des biens de la 
Congrégation des Frères des Écoles Chrétiennes, Rome, 1991, p. 272.



Premier moment : restaurer40

avait une importance et un volume extraordinaires. Il avait 
également une grande qualité, comme on a pu le constater 
lors des distinctions obtenues à l’Exposition universelle de 
Paris en 1900.17 Et il était extrêmement convoité, à plu-
sieurs égards.

Dans cet essai, nous ne nous intéressons qu’à un seul as-
pect, celui théorique de l’identité, tout en reconnaissant 
l’influence des autres aspects sur celui-ci. Nous compre-
nons ainsi, par exemple, que la conscience que l’on en 
avait dépendait clairement de celle que l’on avait à l’égard 
de tout le reste, tant sur le plan social que politique. Il 
était impossible, par exemple, d’atteindre une objectivité 
suffisante lorsque les jeunes Frères, affectés comme tous 
les autres jeunes français au service militaire, devaient ac-
complir non pas un an, comme leurs camarades de l’ensei-
gnement public, mais trois.18 

Il est donc inimaginable qu’ils aient pu garder suffisam-
ment de sérénité au milieu des diatribes contre la IIIe Répu-
blique, alors que l’Église de France avait refusé d’accepter  

17	 Recueillis dans la Circulaire 96, du 2 octobre 1900. Selon les mots 
du Frère Nicolas Capelle, se référant à la dernière décennie du 
XIXe siècle : « Au cours de ces années, l’activité pédagogique 
fut débordante et atteignit son apogée lors de l’Exposition 
universelle de 1900, au cours de laquelle le jury décerna à 
l’Institut plus de 60 récompenses, dont quatre « Grands Prix », 
14 médailles d’or et 21 médailles d’argent. » Cf. L’Institut religieux 
d’éducation catholique Les Frères des Écoles chrétiennes au XXe siècle, 
p. 11.

18	 Cf. Bedel, H., Initiation…, XIXe-XXe siècles (1875-1928), p. 31. 
Rigault, G., Histoire Générale..., tome 7, 216-220.



41D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

les appels du Pape à se rallier (ralliement)19 aux formes de 
gestion sociale de la République. Ce furent deux, voire trois 
décennies – entre 1880 et 1910 – de graves bouleversements 
dans la vie institutionnelle. À son apogée, la séparation de 
l’Église et de l’État, au début du mois de décembre 1905.

On imagine aisément, cette même année, l’atmosphère qui 
régnait au Chapitre général à Lembecq.20 Il dura deux se-
maines et demie, pendant la deuxième quinzaine de mai. 
En moins d’un an, 800 écoles avaient fermé ou étaient sur le 
point de fermer. Cela devait toucher 3 000 ou 4 000 Frères, 
dont beaucoup hésitaient entre partir à l’étranger, quitter 
l’Institut ou se séculariser en apparence. Des jours terribles.

Une consultation à Rome et la réponse du Pape

Ces dernières possibilités ont précisément été à l’origine de 
la consultation que le Frère Assistant Louis de Poissy avait 
adressée au Pape Pie X, à Rome : ils avaient besoin de savoir 

19	 Léon XIII tenta d’encourager les catholiques français à collaborer 
avec la République, mais sans succès. Il invita à un ralliement, 
c’est-à-dire à la rencontre et à l’acceptation du système de 
gouvernement. Il le proposa d’abord dans l’encyclique Nobilissima 
Gallorum gens (1884), puis huit ans plus tard, directement en 
français, dans Au milieu des sollicitudes (1892). Cela ne fut pas 
possible. À tort ou à raison, la majorité des catholiques français 
ont compris que l’esprit de cette République était antichrétien.

20	 Face aux événements qui suivirent juillet 1904, les Supérieurs 
tentèrent d’installer le gouvernement de l’Institut dans des lieux 
étrangers proches des frontières de la France. Ainsi, en Belgique, à 
Lembecq-lez-Hal, ils achetèrent un château, où le Supérieur finit 
par résider et où plusieurs groupes de formation s’installèrent. 
C’est là que se tinrent les Chapitres généraux suivants.



Premier moment : restaurer42

quelle position adopter concernant les dispenses de vœux, 
si les évêques locaux pouvaient intervenir ou si cela relevait 
exclusivement de l’organisme romain. C’était une question 
grave, très grave, avec des implications spirituelles, insti-
tutionnelles et économiques. Les évêques locaux, afin de 
maintenir les écoles dans leur diocèse, estimaient qu’il leur 
appartenait d’accorder la dispense des vœux ou d’accepter 
la sécularisation apparente de leurs enseignants.21

La réponse allait catalyser la conscience des Supérieurs, 
du Chapitre et de tous les Frères. Plus d’un siècle plus 
tard, elle nous aide à interpréter tout cela avec certitude.

Le Pape avait répondu le 23 avril, un peu moins d’un mois 
avant le Chapitre, réservant à Rome toute la question des 
dispenses.22 En soi, c’était une réponse prévisible puisqu’il 
s’agissait d’une Institution de droit pontifical, et c’est 
pourquoi elle ne motiverait pas que nous y fassions réfé-
rence. Ce qui nous importe, c’est sa justification.

C’est la deuxième des deux grandes forces qui marquent 
l’espace de la communauté lasallienne. La première,  
exprimée dans la loi de juillet 1904, formule la légalité  

21	 Cf. Rigault, G., Les temps... Le texte de la réponse du Pape, 
pp. 176-177. Dans les AMG, DD 284. Pour dépasser le caractère 
intime de ces réflexions et les replacer dans le contexte de 
l’Église française et de ses institutions, cf., entre autres, 
André Lanfrey, Sécularisation, séparation et guerre scolaire (les 
catholiques français et l’école, 1901-1904), Cerf, Paris, 2003, p. 639 
et Christian Sorrel, La République contre les Congrégations (histoire 
d’une passion française, 1899-1904), Cerf, Paris, 2003, p. 265.

22	 Il s’agit de la lettre intitulée Quum propediem ; voir https://www.
vatican.va.

https://www.vatican.va
https://www.vatican.va


43D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

civile, extérieure. L’autre, la légalité canonique, définit son 
intérieur. Entre les deux se trouvent les limites de la com-
munauté lasallienne.

Un mois avant la réponse du Pape, la discussion du projet 
de loi sur la séparation de l’Église et de l’État avait com-
mencé à la Chambre des députés (elle s’achèverait en dé-
cembre de la même année, 1905). Et le mois suivant, en 
mai, le Chapitre était convoqué, moins d’un an après la 
suppression de l’Institut dans l’éducation en France. Dans 
ce contexte, il convient de rappeler la lettre du Pape, voire 
de la lire dans son intégralité. 

Brève, quelques pages, six paragraphes, elle commence par 
assurer son affection aux Frères et déplorer le climat « de 
guerre » contre l’Église et en particulier contre ceux qui, 
comme eux, avaient si bien servi leur pays. Il sait ce qui se 
passe et leur souhaite et leur demande d’être forts et de 
respecter leurs Règles autant que les temps le permettent. 
Et il ajoute (c’est le troisième paragraphe) :

Mais ce que nous ne voulons en aucun cas, c’est que par-
mi vous et dans les Instituts semblables au vôtre, qui ont 
pour objectif l’éducation des enfants, s’introduise l’opinion 
(que nous savons se répandre) selon laquelle vous devriez 
donner la priorité à l’éducation des enfants et seulement 



Premier moment : restaurer44

en second lieu à la profession religieuse, sous prétexte que 
l’esprit et les besoins de notre époque l’exigent ainsi.23  

Dans les deux paragraphes, précédent et suivant, qui 
nuancent ces affirmations, le Pape reconnaît qu’il faut 
parfois céder, corriger ou modifier les comportements,  
« autant que possible », « autant que les temps l’exigent ». 
Et ce sont là des nuances importantes, car elles empêchent 
les interprétations maximalistes du principe invoqué.

Mais le principe est là : il s’agit du reflet de la doctrine 
scolastique des deux fins, appliquée aux institutions de 
vie apostolique.24 Deux fins : une chose est la sanctifica-
tion propre de la personne engagée, une autre est son en-
gagement et ses destinataires. Le Pape souligne que cette 
seconde fin n’est pas prioritaire par rapport à la première ; 
au contraire, la sanctification est prioritaire par rapport à 
l’engagement. Il n’y a pas de place pour une synthèse dans 
laquelle l’une et l’autre s’encouragent mutuellement. Elles 
sont juxtaposées.

23	 « Omnino nolimus, apud vos ceterosque vestri similes, quorum 
religiosum munus est erudire adulescentulos, ea quam pervulgari 
audimus, quidquam valeat opinio, institutioni puerili primas vobis 
dandas esse, religiosae professioni secundas ; idque aetatis huius 
ingenio et necessitatibus postulari ». 

24	 Référence dans la Summa Theologiae, de Saint Thomas, II-
II, q. 188. Quoi qu’il en soit, le Pape laisse la porte ouverte à 
divers arrangements possibles : « etsi enim his tantis malis, 
quae premunt, quoad potest, medendum est, proptereaque in multis 
rebus cedendum tempori, non eatenus tamen descendendum, ut de 
sanctissimorum institutorum dignitate atque adeo de ipso doctrinae 
sacrae patrimonio quid decedat ».



45D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Et nous pensons immédiatement au comportement du Fon-
dateur, déterminé à ce que les Frères ne prononcent pas de 
vœux religieux, ni solennels ni simples. Il en va de même pour 
le Frère Timothée et sa première communauté, lorsqu’ils ont 
envoyé à Rome leur synthèse institutionnelle : comme nous 
l’avons rappelé, ils n’avaient pas inclus les vœux, qu’ils ne 
prononçaient pas et ne comptaient pas prononcer.

Le texte du Pape poursuit, dans son cinquième paragraphe :

C’est pourquoi il est bien établi, en ce qui vous concerne, 
que la vie religieuse est de loin supérieure à la vie com-
mune des fidèles et que, si vous êtes en principe liés à 
votre prochain par le devoir d’enseigner, les liens qui vous 
enchaînent à Dieu sont beaucoup plus forts.25

Cette fois-ci, il ne s’agit pas du discours des deux fins, mais 
de celui de l’excellence de la vie religieuse par rapport à la 
vie « commune ». Plus précisément, « bien supérieure » 
(longe vitae communi praestare).

En dessous, on retrouve le discours scolastique qui distingue 
désormais entre les préceptes et les conseils évangéliques. 
Les premiers concernent tout le monde ; les seconds, ceux 
qui aspirent à la perfection. De là, la conclusion est claire : 
ceux qui aspirent à la perfection sont au-dessus des autres. 
Maintenant, si l’on fait abstraction du fait que les conseils 

25	 Le texte latin disait : « itaque in vestra causa illud maneat, religiosae 
vitae genus longe communi vitae praestare ; atque, si magno obstricti 
estis erga proximos officio docendi, multo maiora esse vincula, quibus 
Deo obligamini ». Même s’il est question de « vincula », il est 
frappant de traduire le verbe « obligare » par « enchaîner » et de le 
présenter ainsi aux Frères en général et au Chapitre en particulier. 



Premier moment : restaurer46

évangéliques ne sont l’apanage de personne, mais s’adressent 
à tous comme les préceptes, si l’on cherche où se trouve la 
racine de cet avantage présumé, on constate que sa valeur 
est directement fonction du renoncement, du sacrifice. Plus 
le sacrifice est grand, plus l’excellence est grande.26

Il reste seulement une nuance : tel qu’il est presenté au 
Chapitre, le document parle de la communauté des Frères 
comme d’une Congrégation, d’un Ordre et d’un Institut. 
Il commence par « votre Congrégation », puis vient « les 
Règles de votre Institut », et plus loin « les Règles de votre 
Ordre ». Nous devons supposer que, venant de Rome, ré-
dacteur et traducteur comprenaient la portée des termes. 

Cela nous laisse donc une question très sérieuse : quelle 
idée le rédacteur se fait-il de la nature de l’Institution à la-
quelle il adresse son écrit ? Et si son idée n’est pas très pré-
cise, quelle est la valeur de ses considérations : la même 
que celle de sa qualification institutionnelle ?

La Constitution Conditae a Christo

Tout cela se passait en 1905 : quatre ou cinq ans aupa-
ravant, avec Conditae a Christo,27 l’imprécision canonique 

26	 Ce serait le critère du CIC de 1917, voir c. 487.

27	 Léon XIII, Constitution apostolique, 8.12.1900. Le texte est 
disponible sur https://www.vatican.va.  Le 28.6.1901 suivront 
les Normae, pour sa concrétisation. L’Église n’a pas su voir ce que 
cela signifiait. C’est l’une des impressions très claires que nous 
laisse l’ouvrage monumental de C. Langlois, Le Catholicisme au 
féminin, Les Congrégations françaises à Supérieure générale au XIXe 
siècle (Paris, Cerf, 1985, p. 776).

https://www.vatican.va


47D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

de l’Institution lasallienne (et de beaucoup d’autres) avait 
été mise en évidence. C’était le signe que quelque chose de 
très important n’allait pas. Le rappeler aide à comprendre 
la lettre du nouveau Pape.

En effet, la Constitution indiquait que tous les membres 
d’une Institution de ce type devaient professer, faire vœux ; 
or, à cette époque, en décembre 1900, 13 ou 14 Frères sur 100 
n’avaient pas prononcé de vœux et n’en avaient pas l’inten-
tion. On les appelait « novices employés ». En tant que tels, 
ils restaient dans la communauté et, normalement, au cours 
de leur vie, ils finissaient par prononcer les vœux ou quit-
taient la Communauté, mais ils ne se sentaient pas obligés 
de les prononcer pour être considérés comme membres.28 
Comment interpréter l’identité de ces religieux ?

Le tollé fut énorme et il incomba à Frère Louis de Poissy, 
Assistant, de régler ce qui pouvait l’être. Mais le message 
était lancé : qu’est-ce qui définit les Frères ? Et comment 
comprendre, cinq ans plus tard, l’argumentation du docu-
ment papal ?

À cette époque – 1900, 1905 – ce sont des questions sans 
réponse. Comme nous ne pouvons raisonnablement la de-
viner dans l’esprit des uns et des autres, et que la situation 
est vécue par tous nous devons être extrêmement prudents 
dans nos déductions. Il était en effet impossible de poser ces 
questions sereinement dans le contexte de la dernière dé-

28	 Cf. à ce sujet, la Note sur le statut votal des Frères des Écoles 
Chrétiennes en France au « temps de la sécularisation », de M. 
Sauvage dans Les Temps de la Sécularisation, 1904-1914, Notes et 
Réflexions, Rome, 1991, pp. 127-156. 



Premier moment : restaurer48

cennie du XIXe siècle, au milieu du procès Dreyfus, de celui 
du Frère Flamidien, de la Revue Gerson et du troisième des 
Quatre Évangiles de Zola.29 Sans oublier la loi sur les Asso-
ciations de 1901 et son application pendant les deux années 
suivantes. Sans oublier la distance prise par les lasalliens 
par rapport aux autres religieux éducateurs.

Mais les questions étaient et sont toujours là. Qu’est-ce 
qui définissait – et définit – les Frères ?

Oui, le contexte de Conditae a Christo est indispensable 
pour comprendre le chemin du XXe siècle pour toutes les 
Institutions de vie consacrée. Nous devons probablement 
reconnaître que l’époque n’était pas propice à cette prise 
de conscience, tant dans les Congrégations visées par le 
document que dans les instances ecclésiastiques respon-
sables de sa réglementation.

Le problème auquel était confrontée la Constitution était 
l’irrégularité canonique de ces Institutions. Des milliers 

29	 Le procès Alfred Dreyfuss est bien connu ; il est cité ici en raison de la 
position des Frères à son encontre, aux côtés d’autres mouvements 
clairement antisémites ; le Frère Flamidien était un membre de la 
communauté lasallienne de Lille, accusé du viol et du meurtre d’un 
élève : le procès fut scandaleux pendant les six mois qu’il dura et se 
termina par un verdict d’innocence faute de preuves ; la Revue Gerson 
était une publication d’un groupe d’éducateurs religieux, Paris, 
1895-1896, très critiques à l’égard de leurs propres institutions ; le 
troisième volet de la série Les Quatre Évangiles, de Zola, s’intitulait La 
Vérité ; ce fut sa dernière œuvre, car il ne termina pas le quatrième 
volume de la série et même ce troisième volet fut publié quelques 
mois après sa mort, en 1902 et 1903 ; nous le citons ici parce que son 
argument est une réplique de la malheureuse affaire Flamidien, avec 
une place importante accordée aux Frères. 



49D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

de personnes consacraient leur vie dans un système ins-
titutionnel légalement inexistant. Elles vivaient dans des 
structures non homologuées, fruit davantage de la conjonc-
ture et de la bonne foi que de la normalité juridique. Tout le 
monde pouvait les reconnaître, mais elles n’avaient pas leur 
place devant la loi. Et pas seulement devant celle de l’Église, 
mais aussi devant celle de la société en général.

C’était un panorama « effrayant », comme le qualifiait un 
canoniste en 1902,30 en commentant cette Constitution. 
Et il ne fait aucun doute que c’était le cas, que cela devait 
l’être, si l’on considérait la situation sans autre perspective.

En effet, si l’on considère le phénomène des congrégations re-
ligieuses au XIXe siècle du point de vue canonique, c’était le 
chaos. Le canoniste avait tout à fait raison de se sentir dépas-
sé par la tâche qui attendait l’Église. Tout au long de ce siècle 
et au début du nouveau, si un groupe de chrétiens voulait 
s’engager dans l’éducation des classes populaires, de manière 

30	 Pierre Bastien, bénédictin, présentant et commentant le texte 
de la Constitution en 1902, disait : « ...la propagation presque 
effrayante, dirais-je, des congrégations à vœux simples... ». Dans 
Constitution Conditae a Christo, de Léon XIII, texte et commentaire, 
Paris, Bruges, Rome, (1902), p. 102. Citation, p. 26.



Premier moment : restaurer50

associative, communautaire, il n’avait d’autre choix que de 
se constituer en communauté religieuse ou consacrée.31 

Notons bien : il ne s’agissait pas de perpétuer le problème de 
l’incompatibilité entre le renoncement au monde et l’enga-
gement dans la société. Il ne s’agissait pas non plus de sépa-
rer de fait la consécration ou la communauté de la mission 
apostolique : on était une communauté consacrée pour être 
plus libre de s’engager, et non pour vivre dans un monastère. 
On pouvait vivre avec un arrière-plan théologique pour le-
quel ces deux situations ne posaient pas de problème.

De plus, et surtout, on ne se préoccupait pas de l’histoire. 
Il n’était pas problématique d’oublier que le Moyen Âge 
était loin derrière et que maintenant, à l’aube du XIXe 
siècle, les peuples d’Europe entraient dans un mode de 

31	 Ces institutions étaient plus ou moins définies depuis au moins 
Quamvis iusto, de Benoît XIV, en 1749. C’est la reconnaissance de 
l’œuvre de Mary Ward, les Dames anglaises (comme on les appelait 
du vivant de la fondatrice), désormais l’Institut de la Bienheureuse 
Vierge Marie (IBVM). Son importance historique réside dans le 
fait qu’il ne reconnaît pas la fondatrice, mais l’institut fondé : il ne 
pouvait en être autrement, car tout – la fondation et la fondatrice 
– avait été supprimé par Urbain VIII, un siècle auparavant, 
du vivant de la fondatrice. Dorénavant, Quamvis iusto sera une 
référence indiquant que quelque chose n’était pas tout à fait mûr 
en matière de consécration religieuse et de vie apostolique. 



51D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

vie inconnu. Certes, Grégoire XVI, puis le Syllabus,32 n’y 
avaient pas beaucoup contribué.

Car si ce phénomène de l’engagement de milliers de jeunes 
croyants partout en Europe avait été interprété comme 
l’émergence d’une nouvelle façon d’être chrétien, alors tout 
aurait été différent. Il n’y aurait rien eu d’effrayant dans 
tout cela, bien au contraire. Qu’y avait-il de plus encoura-
geant que cette jeunesse prête à s’engager pour l’Évangile ?

Mais ils ne pouvaient pas le voir, pas plus que le canoniste 
qui commentait Conditae.

C’était l’avenir et ils le traitaient comme le passé. C’est 
pourquoi ils devaient organiser un discours légitimiste, 
clairement idéologique, à partir du vocabulaire médiéval 
: la distinction entre préceptes et conseils, les deux fins de 
la vie religieuse, le mépris du monde, l’équivalence entre 
sacrifice et mérite, etc. C’est là le fond de la lettre du Pape 

32	 Pie IX, 1864. Si son prédécesseur, Grégoire XVI, s’était révélé 
funeste pour le cheminement de l’Église vers la modernité, le 
sien allait être plutôt négatif. Après un début de pontificat 
d’un autre ordre, il revint à une attitude plutôt de rejet. Sa 
grande référence, le Syllabus, liste des erreurs de la modernité, 
publié avec la Quanta cura, ne fut pas d’une grande aide pour 
l’orientation de l’Église au XIXe siècle.



Premier moment : restaurer52

: un discours idéologique plutôt que l’incarnation du cha-
risme dans l’histoire.33 

La situation allait conduire à la catastrophe de la suppres-
sion de ces institutions et, quelques mois plus tard, à la 
rupture entre l’Église et l’État en France. 

Oui, cette Circulaire 119 du 19 février 1903 avait beaucoup 
de sens. Nous l’avons évoquée plus haut. Nous voyons ain-
si que l’absence d’occasion ou de motif pour l’envoyer à 
l’Institut était plus apparente que réelle. Ils ne le disaient 
pas, mais ils savaient pourquoi ils l’écrivaient.

Des trois Chapitres généraux

À partir de Conditae et de la lettre de Saint Pie X, il est plus fa-
cile d’imaginer non seulement le Chapitre de 1905, mais aus-
si les deux autres, l’antérieur de 1901 et le suivant de 1907.34 

33	 Javier Elzo, dans son ouvrage Jóvenes españoles 2002 y vocación 
(publié dans Seminarios, vol. 50, 2004, p. 249), cite Gérard 
Lachivert, secrétaire général de la Conférence des Supérieurs 
majeurs des religieux de France, qui affirmait en décembre 
2000 : « d’une manière générale, on peut parler d’une mort 
certaine pour les familles religieuses apparues au XIXe siècle 
à des fins éducatives, caritatives ou sanitaires ». Il ajoutait 
également qu’il y avait eu « un essor inattendu des nouvelles 
formes de vie consacrée ». Il s’exprimait ainsi à Lourdes, lors 
d’une rencontre des Supérieures et Supérieurs majeurs des 
ordres et congrégations religieux de France. O.c., p. 91. 

34	 Au cours de cette période, des chapitres généraux ont été 
convoqués en 1894, 1897, 1901, 1905, 1907 et 1913.



53D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Celui de 1901 présente l’intérêt particulier d’avoir été 
convoqué pour réviser les Règles. En principe, il peut donc 
être considéré comme un moment privilégié de prise de 
conscience pour l’ensemble de l’Institution lasallienne. À 
voir ses résultats, cependant, il est clair que le point de 
vue des législateurs était uniquement tourné vers le pas-
sé, c’est-à-dire que pour eux la seule lecture des deux dé-
cennies précédentes était celle du martyre. 

Le passé et le présent immédiats n’étaient qu’une occasion 
d’épreuves, de « guerres » (comme le dira bientôt la lettre 
de Saint Pie X), mais en aucun cas une situation de chan-
gement, de nouveauté historique. Nous comprenons donc 
que le résultat ait été de reproduire aussi littéralement 
que possible la version de 1717. Cela a ainsi couronné un 
état de conscience très clair qui durait depuis plus de 30 
ans et qui avait conduit la question de la Règle à presque 
tous les Chapitres généraux précédents. La réponse a tou-
jours été de restaurer, de revenir en arrière. Et nous la re-
trouverons 45 ans plus tard.

À cet égard, deux caractéristiques apparues dès 1875 re-
tiennent l’attention, car elles sont importantes du point 
de vue de cette étude. La première : lors de cette Assem-
blée, nous lisons la question de l’opportunité pour l’Insti-
tut de se doter d’une sorte de « Tiers Ordre » : l’idée a été 
reportée car elle n’était pas considérée comme suffisam-
ment mûre, comme le note Bédel.35 La seconde : la ques-
tion des Frères qui restaient dans l’Institut sans vœux. 
Elle n’a pas non plus progressé, sans doute par manque de 
base pour l’étudier et y réagir. 

35	 Cf. Initiation... XIX-XX siècles, EL 11, p. 42.



Premier moment : restaurer54

Nous ne pouvons oublier, face à ces deux questions, qu’en 
1875, l’Institut n’avait toujours pas établi les scolasticats, 
c’est-à-dire que la formation initiale des Frères laissait 
clairement beaucoup à désirer. Ils devaient traîner tout 
au long de leur vie un déficit notable dans leur capacité 
à comprendre les « signes des temps » et à partager leur 
réflexion avec des institutions similaires, de « l’enseigne-
ment libre » ou de l’administration « publique ». Les sco-
lasticats furent créés en 188236 et se sont très vite répan-
dus dans tout l’Institut.

Le fait est que l’Institution lasallienne n’a pas su perce-
voir le grand signe que Léon XIII, par exemple, l’invitait 
à considérer : l’élargissement de son champ d’apostolat, 
qui aurait dû entraîner une modification de sa conception 
institutionnelle. Il est vrai que dans certains lieux, il y eut 

36	 Le 6 janvier 1881, le Supérieur général, le Frère Irlide, en informe 
l’Institut dans sa circulaire n° 21, Bonne année ; conséquences 
du IIe Centenaire. Il est très significatif que l’institution des 
scolasticats, en tant que formation supérieure ou de deuxième 
degré, ait déjà été établie par le Frère Agathon, Supérieur, à 
la veille de la Révolution. Dans celui qui fut installé à Melun, 
par exemple, le Frère Salomon collabora en tant que formateur. 
Lors de la Restauration de l’Institut et tout au long du XIXe 
siècle, la formation se limita au noviciat. Avec la Circulaire, 
deux cents ans après les débuts, on constate un bond qualitatif 
dans la préparation professionnelle des Frères.



55D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

des gestes magnifiques, d’une créativité remarquable.37 
Mais les Chapitres successifs déterminèrent qu’au-delà 
du service rendu par ces œuvres ou programmes, les in-
convénients de leur gestion, par rapport à l’ordre et aux 
coutumes communautaires, importaient davantage.

Peut-être leur nombre même les rendait-il à ce moment-là 
incapable de s’adapter aux changements de la vie et du 
monde. Ils avaient besoin de toute leur énergie pour trouver 
des moyens de survivre après avoir été expulsés de l’école 
publique et devoir maintenir un puissant réseau de centres 
éducatifs, désormais sans financement municipal ni étatique. 

Leur nombre et leur mémoire ne leur ont pas permis de 
percevoir la distinction qui se dessinait à cette époque 
entre organisation et communauté ou société et associa-
tion38 (que nous retrouverons à plusieurs reprises au cours 
de notre réflexion). Cela explique une étude des Règles tou-
jours rétrospective, comme on le verra à nouveau dans la 
tentative de 1901 et encore en 1946.

37	 Dans le domaine de l’action sociale, citons également la création 
du Syndicat des employés du commerce et de l’industrie, œuvre du 
Frère Hiéron, Paris, 1887. Cf. Bédel, EL 11, p. 48 et suivantes. En 
1914, à Tenerife, où les Frères expulsés d’Alger venaient d’ouvrir 
une école, ils firent de même. Cette fois, le Frère s’appelait 
Apollinaire. Les deux syndicats existent toujours à l’heure où 
nous rédigeons cette note.

38	 C’est la distinction que Ferdinand Tönnies a diffusée dans son 
ouvrage Gemeinschaft und Gesellshaft, de 1887. Dans l’édition 
espagnole que nous utilisons (Grenade, 2009), ces concepts 
sont développés dans la première partie, pp. 5-68. 



Premier moment : restaurer56

En 1905 et 1907, compte tenu de la lettre du Pape, l’attitude 
ne pouvait être autre. Ce sont deux Chapitres très faciles à 
interpréter : la définition était claire, et la seule chose qui 
leur incombait était l’étude de chaque situation, face à l’al-
ternative de la dissolution ou de l’expatriation. Étant donné 
que, de plus, les sécularisés, réels ou apparents, ne pouvaient 
en aucun cas participer aux Assemblées, le ton fut le même.39

Dans l’ensemble, l’attitude de distanciation, qui se trans-
forme en suffisance et en autonomie suicidaires, inter-
pelle. Comme celui qui connait clairement son droit et qui 

39	 Pour le Chapitre de 1905, il n’était logiquement pas possible 
d’appliquer un processus d’élection des délégués. Ils ont donc 
choisi de convoquer les membres du Chapitre précédent, 
celui de 1901. Sur cette liste figuraient six Capitulants 
sécularisés : les organisateurs ont préféré qu’ils ne soient pas 
présents. Ils justifient ainsi leur décision dans les procès-
verbaux : « en acceptant la sécularisation, ils se sont placés, 
administrativement, en dehors de l’Institut » (AMG, Registre 
des Chapitres généraux, 1905, Doss. 2). Pour le Chapitre suivant, 
en 1907, il n’a pas non plus été possible d’organiser des élections. 
La base est restée celle de 1901. 



57D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

sait que, s’il ne peut l’obtenir, c’est toujours à cause de la 
méchanceté ou de la maladresse des autres.40

Il ne s’agit pas d’une attitude nouvelle. La seule nouveauté 
réside dans le sentiment de sécurité qu’ils trouvent dans 
le message du Pape, qui, en ce sens, nous aide beaucoup à 
comprendre ce qui se passait. 

Ils l’avaient déjà montré en acceptant un traitement écono-
mique avec l’administration en marge des autres Congréga-
tions : ils ne se sentaient pas aussi touchés ou aussi proches 
de l’effondrement que les autres face aux nouvelles condi-

40	 Deux ans plus tard, lors du Chapitre de 1907, dans le but de 
maintenir ou de retrouver la foi dans l’Institut, ils ont créé 
une publication périodique intitulée Bulletin de l’Institut. C’est 
ce qu’ils déclarent dès le premier numéro. Au cours des 40 
années suivantes, sa publication rendit un grand service en 
maintenant l’esprit parmi les Frères, désormais répartis dans 
le monde entier. En fait, aujourd’hui, il constitue avant tout 
une source extraordinaire pour connaître les situations, les 
personnes et les lieux d’autrefois ; et, en outre, l’état d’esprit, 
l’esprit dans lequel tout cela était considéré, du moins dans la 
direction du magazine. Peu à peu, et surtout après la Seconde 
Guerre mondiale, son ton est devenu plus élogieux, de sorte que 
son manque d’autocritique ou, du moins, l’insuffisance de sa 
conscience historique sont devenus tout à fait évidents.



Premier moment : restaurer58

tions fiscales.41 Ils l’avaient répété en 1901 lorsque, au lieu 
d’examiner les implications de la nouvelle loi sur les associa-
tions, apparue quelques mois seulement avant le Chapitre, 
ils s’étaient concentrés sur les Règles, estimant que la loi ne 
les concernait pas puisqu’ils bénéficiaient d’une reconnais-
sance datant de l’Empire que les autres n’avaient pas. Il en 
fut de même, sans aucun doute, lorsqu’en 1903, face au rejet 
impitoyable et sectaire des Congrégations concernées par 
le gouvernement, ils refusèrent de faire cause commune et 
estimèrent à nouveau que cela ne les toucherait pas.

Il s’agit bien sûr de graves péchés institutionnels, qui sup-
posent le pire : vivre en tournant le dos non seulement aux 
autres, mais aussi à l’avenir de tous. C’est à dire, ignorer 
l’éventuelle inadéquation des structures de la grande com-
munauté lasallienne par rapport à la réalité de leur mission.

C’est certainement le reflet de la tâche qui reste à accomplir 
dans le discours sur leur identité : la relation entre consé-
cration et mission. C’est une question qui n’est toujours pas 
résolue depuis que, trois ou quatre siècles plus tôt, les insti-
tutions de vie consacrée ont intégré la vie apostolique. Ou, 
peut-être mieux : la question non résolue des implications 

41	 Les nouvelles lois fiscales de la République étaient clairement 
préjudiciables aux Congrégations religieuses. Elles visaient 
avant tout leur disparition, mais aussi l’imposition de 
leurs biens par un système fiscal qui procurait des revenus 
considérables à l’État. Jusqu’en 1895, les Congrégations ont 
fait front commun et ont résisté aux prétendues nouveautés 
fiscales. Mais à partir de cette date, la législation a introduit 
la possibilité d’un traitement moins oppressif dans certaines 
circonstances. C’est là que s’est terminée l’unité du front 
congrégationniste.



59D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

de l’intégration du régime des vœux dans une vie consacrée 
à l’engagement séculier à partir de l’Évangile.

Chez les Frères – et dans toutes les Congrégations simi-
laires – il existe à ce moment-là un déficit qui peut tous 
les mener à la ruine : pour eux, la consécration consiste 
avant tout, et peut-être uniquement, à renoncer à cer-
tains domaines de la vie, de sorte que tout se réduit à être 
plus disponible pour la tâche éducative. C’est ce que leur 
dit la doctrine habituelle, héritée des temps antérieurs au 
Concile de Trente. Il faut donc mener une vie si ordonnée 
et distante qu’elle garantisse la continuité de l’ordre hérité.

Si une nouveauté apparaissait dans le domaine de la mis-
sion qui pourrait altérer cette distance en obligeant à 
considérer la vie des peuples comme porteuse de change-
ments significatifs, on y répondrait en renforçant l’effica-
cité pédagogique... dans les domaines déjà maîtrisés.

Ce qui est frappant dans ce déficit, c’est qu’il nous ren-
voie à l’autre dimension de son identité institutionnelle : 
la Communauté. Et c’est là que nous trouvons l’indice qui 
peut nous guider tout au long de ce siècle. 

En effet, si nous ne percevons pas la juxtaposition entre 
consécration et mission, il n’y aura aucune raison de re-
considérer la Communauté, qui restera également jux-
taposée à l’action éducative, c’est-à-dire en marge de tout 
ce qui se passe. Nous ne serons pas face à une synthèse, 
mais face au jeu de trois réalités réellement autonomes, 
incapables de s’éclairer mutuellement. 



Premier moment : restaurer60

La clé réside dans le concept de consécration. Si par consé-
cration nous entendons avant tout le renoncement, l’austé-
rité, l’éloignement de tout ce qui peut distraire, nous aurons 
un modèle de vie consacrée. Or, la consécration est d’un res-
sort autre que celui de l’utilité : elle consiste à vivre dans ce 
monde comme une référence vivante à ce qui le transcende. 

Il s’agit d’un autre modèle. Nous y trouverons que l’in-
clusion des vœux — la consécration — dans la vie aposto-
lique suppose bien plus qu’une nouvelle disponibilité pour 
l’engagement. Avec elle, nous trouvons une modification 
substantielle de la mission : elle ne consiste plus seule-
ment en ce qui est fait, mais en Signe de l’au-delà qui ap-
paraît dans ce qui est fait. 

C’est pourquoi la Communauté n’est plus un groupe de 
travail, mais le lieu du Signe, de la Mission. C’est le lieu 
où convergent et naissent les deux autres dimensions, la 
consécration et la mission.

Mais à cette époque, ils ne pouvaient pas le voir, dans le 
climat illustré par Conditae et la Lettre du Pape. Ou, tout 
simplement, dans leur compréhension de la Bulle. Et il en 
serait de même dans les décennies suivantes, tant que la 
théologie qui sous-tendait ces documents subsisterait par-
mi eux. En ce sens, nous disons que ces jours-là ont mar-
qué les lignes de conduite institutionnelles du siècle qui 
commençait. Tant que cela se maintiendrait, surtout au 
niveau pré-conscient, l’Institut lasallien serait confronté 
à des questions impossibles. 

Les événements, à partir de l’automne 1904, les condui-
raient à vivre des pratiques qu’ils n’avaient jamais ima-



61D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

ginées auparavant.42 Ce serait toujours à leur détriment, 
aveugles à ce que cela signifiait, comme quelque chose qui 
tôt ou tard devrait être recomposé. Malheureusement, 40 
années terribles les attendaient, pendant lesquelles tout 
deviendrait à la fois plus urgent et plus difficile.

42	 À ce propos, il convient de mentionner à nouveau G. Rigault et 
son dernier volume déjà cité de l’Histoire de l’Institut lasallien, 
publié à titre posthume, Les temps... Écrit sur la base des 
témoignages qu’il a recueillis 30 ou 40 ans après les faits, il jette un 
éclairage extraordinaire sur ce qui s’est passé et sur la conscience 
des Frères. Il existe d’autres références, comme le volume 
correspondant dans l’ouvrage monumental du Frère Henri Bédel, 
Initiation à l’histoire..., 1875-1928 (Études lasalliennes 11, 2006, p. 
300). Sur ces thèmes, les AMG conservent, entre autres trésors, 
un cahier de 29 pages, dactylographié, contenant la chronique 
écrite par le Frère Dosithée-Yves sur les jours de la sécularisation 
en Bretagne, ancien district de Quimper : il l’a lue le 27 novembre 
1929 au deuxième noviciat, à Lembecq. C’était une autre façon de 
voir la sécularisation. Elle mérite d’être connue. D’une manière 
ou d’une autre, une nouvelle ère commençait à cette époque.



Premier moment : restaurer62

3. Un demi-siècle plus tard,  
    à nouveau les Règles

Les 40 années qui suivirent furent vraiment terribles. 
Nous l’avons mentionné plus haut.

En plus de leur suppression en France et de leur dispersion 
à travers le monde, est survenue la guerre européenne, la 
première guerre mondiale. Ce furent quatre années in-
tensément vécues, présents ou absents d’une terre qu’ils 
avaient dû abandonner. 

Puis vinrent les deux formes politiques du totalitarisme : 
le fascisme et le communisme, qui allaient s’avérer si déci-
sifs dans leur devenir institutionnel. Au moins deux autres 
guerres éclatèrent, cette fois-ci partielles, régionales, mais 
qui les touchèrent de plein fouet : le Mexique et l’Espagne 
furent le théâtre de toutes sortes d’atrocités physiques et 
morales. Après celles-ci vint la Seconde Guerre mondiale, 
cinq ou six années supplémentaires de sang et de destruc-
tion de tout ce qu’ils avaient connu.

Au sein des sociétés, les philosophies des valeurs et des 
logiques absolues firent leur apparition à cette époque, 
accompagnées des courants existentialistes, intimistes 
ou du moins centrés sur le sujet plutôt que sur les idées. 
À leurs côtés allait naître, se consolider et être proscrite 
l’orientation religieuse que nous appelons le modernisme, 



63D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

avec son accent mis sur l’expérience, l’intime ou le person-
nel,43 parfois narcissique.

Et dans l’Institution lasallienne, la succession de cinq gé-
néralats très courts, qui se révélèrent incapables de main-
tenir une vision ou une gestion à plus long terme que cinq 
ans, et qui conduisirent presque inévitablement la Com-
munauté à une situation beaucoup plus perplexe que se-
reine ou clairvoyante.44 

Il est frappant – et nous le soulignons en raison de sa 
proximité avec certains actes d’aujourd’hui – qu’un mo-
ment aussi diffusé dans le monde entier ait été néanmoins 
un moment de lecture plus locale que globale. En effet, il 
s’agissait à chaque instant de comprendre ce qui était le 
plus proche et de s’y adapter. 

Ce qui n’était pas perçu, c’était la constante universelle 
d’un cycle historique épuisé ou sur le point de s’épuiser. 
Cela imposait de comparer ce qui était le plus proche avec 
l’héritage, certes, mais aussi avec l’ensemble des situa-
tions et leurs constantes.

43	 Pour faciliter la compréhension de ces affirmations, citons 
simplement quelques exemples, comme M. Scheler et L. 
Wittgenstein, L. Laberthonnière et E. Mounier.

44	 Frères : Imier de Jésus (1913-1923 ; dix ans, dont quatre pendant 
la guerre mondiale) ; Allais-Charles (1923-1928) ; Adrien (1928-
1934) ; Junien-Victor (1934-1940) ; Arèse-Casimir (vicaire général, 
1940-1946) Athanase-Émile (1946-1952) ; Denis (1952-1956).



Premier moment : restaurer64

1946 : recommencer

Il est indispensable de se souvenir de tout cela pour com-
prendre comment le Chapitre général de 1946 pouvait dif-
ficilement apporter autre chose qu’une accalmie ou un si-
lence après tant de bruit. Nous le comprenons en réalisant 
que le Chapitre lui-même a été convoqué depuis... Mau-
léon,45 dans ce magnifique coin des Pyrénées, plus un refuge 
que le siège du gouvernement de la Congrégation. Ce qui ne 
signifiait pas précisément une stabilité dans l’animation de 
l’ensemble et dans la pensée. Cela signifiait également que 
les locaux où il allait se tenir n’étaient utilisés que depuis 
quelques mois, car ils avaient servi d’hôpital de campagne 
pour les deux camps au cours des années précédentes. 

Il n’est donc pas fantaisiste d’imaginer ce mois de mai 1946 
comme la fin d’un marathon de 40 ans, dont les coureurs se 
réunissent pour se remettre, sans être tout à fait convain-
cus que la course est terminée. Même si, depuis sa première 
lecture, six ou sept autres Chapitres s’étaient tenus, la lettre 
de Saint Pie X est très présente, tout comme l’esprit des 
quatre Chapitres qui ont précédé la guerre européenne.46 

45	 En novembre 1945, les Frères assistants Athanase-Emile et 
Zacharias quittèrent Mauleón pour Rome afin de préparer les 
sessions du Chapitre qui s’ouvrirait six mois plus tard. 

46	 Au sujet du Chapitre, il vaut la peine de lire la synthèse proposée 
par Bédel dans le dernier de ses cinq volumes sur l’Initiation..., 
celui qui concerne le XXe siècle, 1928-1946 (Rome, 2008), 12 
pages sereines et documentées. Ce sont les dernières de son 
formidable travail. Lui aussi place la référence du Chapitre à la 
date symbolique de 1904.



65D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Pour en comprendre la portée dans notre réflexion, nous 
situons le Chapitre entre deux livres largement diffusés 
en France à cette époque : Le culte de la règle (et Le culte des 
vœux), de J. Colin, et La France, pays de mission ? de Godin et 
Daniel. Le premier représente la continuité de la concep-
tion ascétique ou de renoncement de la consécration re-
ligieuse, il est légèrement antérieur à la Seconde Guerre 
mondiale et sera encore utilisé dans des milieux tels que 
les lasalliens pendant les 20 années suivantes, presque 
jusqu’aux jours du Concile. Le second, datant de 1943, est 
l’œuvre de deux prêtres, encouragés par le cardinal de 
Paris, Suhard, et révolutionne, à l’époque du Chapitre, la 
compréhension du christianisme et du social, ainsi que les 
modèles pastoraux. Alors que la guerre n’est pas encore 
terminée, ils soulignent que rien ne sera plus jamais pareil.

Il est probable que quelqu’un les ait cités pendant le Cha-
pitre, même si cela n’aurait pas été pertinent en soi. Si 
nous les signalons, c’est pour comprendre l’attitude de 
cette Assemblée à l’égard de notre réflexion. Le Chapitre 
écoute ; il tient compte des deux approches. Il reconnaît 
au moins implicitement celle des deux prêtres de la JOC 
(Jeunesse ouvrière catholique), en se concentrant sur les 
déséquilibres entre les institutions éducatives et les per-
turbations de la régularité, ainsi que sur la difficulté de 
vivre la gratuité scolaire. Mais il n’ose pas aller jusqu’au 
bout de ses conclusions. Peut-être en est-il incapable.

L’ensemble de la documentation capitulaire témoigne clai-
rement du malaise face au décalage entre les conditions 
sociales de la mission et le maintien de l’ordre régulier. Le 
Chapitre est unanime sur ce point, comme le montrent 
ses propositions tant sur le personnel laïc dans les écoles 



Premier moment : restaurer66

que sur le dévouement aux œuvres post-scolaires. Sur ces 
deux sujets, il est clairement restrictif.

Le Frère Clodoald a ainsi commencé la présentation du 
rapport de la cinquième commission sur les écoles et la 
gratuité, et sur les œuvres de l’Action catholique : « en 
cette deuxième année de l’ère atomique... ».47

Il voulait utiliser l’idée de « désintégration » et l’appli-
quer à la fragmentation et à la dispersion hypothétiques 
de l’héritage lasallien. Il se répondait aussitôt à lui-même 
en constatant qu’il n’en était rien, mais qu’il trouvait des 
réalités bien vivantes. La conscience de tous devait être 
claire et unanime : nous devons retrouver l’adéquation 
entre l’Institut et la Mission ; pour l’instant, nous ne pou-
vons rien faire d’autre que renforcer l’ordre hérité et nous 
tourner vers les Origines, comme cela a été fait en 1901. 

En décembre 1940, écrivant depuis Mauléon, peu après le 
décès du Frère Supérieur général Junien-Victor, le Frère 
Athanase-Emile disait : « Il est important... que le Régime 
ait quelque chose de bien préparé pour ne pas être dépas-
sé par des éléments susceptibles de prendre « éventuelle-
ment » trop de liberté avec la Régularité traditionnelle ».48

47	 Cf. AMG, ED 238. Le Frère Clodoald (1899-1980) sera à partir de 
1956 directeur du deuxième noviciat, à Rome. Il succédera ainsi 
au Frère Nicet jusqu’en 1964. Nous le retrouverons dix ans plus 
tard. Voir aussi dans les archives de Maurice-Auguste, DC401-1 
(Doss.1).

48	 AMG. Le Frère Athanase-Emile, écrivant depuis Mauleon, le 
3.12.40. Le Supérieur, le Frère Junien, était décédé le 15 octobre.



67D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Ils l’ont fait. Colin les applaudirait ; Godin et Daniel res-
teraient perplexes. En effet, dans les années suivantes, le 
premier serait beaucoup plus présent que les seconds dans 
la formation des Frères.49

Le caractère restaurateur du Chapitre semble évident, 
tout comme son acceptation du fait qu’ils souffraient d’un 
retard important dans la récupération de leur identité et 
de leur initiative. Ainsi, non seulement ils ne modifièrent 
pas les Règles, mais ils en réservèrent l’étude au Frère Supé-
rieur et à la Commission post-capitulaire correspondante, 
avec pour résultat que l’année suivante, elles furent toutes 
reconnues par la Sacrée Congrégation. 

Au lieu d’un accommodement, on ajouta de la fermeté. Et 
on tenta de la renforcer en plaçant la Bulle en prologue, 
alors que sa définition de l’Institut lasallien était dépassée 
: la Bulle n’avait pas confirmé cette Règle.

Cependant, il était également évident pour tous qu’elle ne 
pouvait plus régir leur vie comme au cours des siècles pas-
sés. Leur choix, plutôt que de modifier quoi que ce soit, fut 
de restreindre le domaine éducatif. Par exemple : six nou-
velles écoles primaires posaient moins de problèmes aux 
communautés que six Frères dispensant des cours du soir 

49	 À cet égard, il est impressionnant et, 80 ans plus tard, presque 
ridicule, de voir le panorama de la Circulaire 321, du 24 avril 1947, 
présentant la nouvelle rédaction des Règles, après leur approbation 
par le Vatican : la Circulaire compte 49 pages, dont les pages 6 à 
32 sont une série de citations textuelles de Colin. On peut dire 
que cet auteur a rédigé la moitié de la circulaire présentant la 
nouvelle édition des Règles. On comprend que ses ouvrages aient 
été des lectures obligatoires dans les maisons de formation.



Premier moment : restaurer68

à des adultes ou à des jeunes ouvriers hors du cadre sco-
laire. La Règle, récemment approuvée, fixerait les limites 
de cette restriction. Il n’y aurait donc lieu de remodeler ni 
le discours ni la communauté.

Nous le répétons : il leur aurait été très difficile d’en ar-
river à autre chose. Nous devons supposer que tous ont 
quitté le Chapitre en se tournant davantage vers le sui-
vant : alors les choses seraient différentes, une fois passé 
ce chaos d’un demi-siècle.

Cela avait duré trois semaines : du mercredi 15 mai au jeu-
di 6 juin. Et tout cela dans un monde en ruines, morale-
ment et matériellement.50

1956 : suffisances et insuffisances de la restauration

Le Chapitre de 1956 a duré deux semaines de plus que le 
précédent. Il s’est ouvert par cinq/six jours de retraite, 
suivis de douze autres jours consacrés à la constitution du 
Chapitre, à l’élection du Supérieur général, des Assistants 
et du Vicaire général. 

Il convient de le souligner, car cela nous permet de voir 
quelque chose qui n’est pas sans importance : la première 
moitié du temps a été consacrée aux structures ; la se-

50	 Après le Chapitre, il y eut également une Circulaire 320 bis, 
intitulée L’Institut et le Sacerdoce, datée du 19 mars 1947, qui ne 
comptait que 32 pages. Elle ne semble pas significative, nous 
ne la commenterons donc pas dans le texte. Nous en faisons 
simplement mention ici.



69D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

conde, à répondre aux notes des Frères. Cela supposait que 
ce qui était vraiment important, c’était l’équipe d’anima-
tion générale, le Régime, comme on disait alors. Le reste, 
les questions soulevées par les Frères, serait traité en pre-
mier lieu au Chapitre lui-même, mais ensuite, de manière 
définitive, par l’équipe du gouvernement général. À ce mo-
ment-là, le Chapitre n’est pas tant un espace de prise de 
conscience qu’un espace d’organisation du gouvernement. 
Il est important de le souligner.

Le symptôme le plus clair de cette façon d’interpréter les 
choses est le thème des Règles.

Le Chapitre précédent avait provisoirement clos le sujet : 
il l’avait confié au Supérieur général et celui-ci avait pro-
cédé non pas tant à son étude qu’à son approbation et à sa 
confirmation par le Vatican. Mais tout le monde compre-
nait qu’il s’agissait d’une solution provisoire, c’est-à-dire 
quelque chose qui serait difficile à maintenir si les choses 
dans la société continuaient à évoluer comme on pouvait le 
prévoir. C’est pourquoi, outre la sensibilité des capitulants 
eux-mêmes, une série de notes proposait au nouveau Cha-
pitre une révision plus approfondie du code de l’Institut. 

Le Chapitre en prit note, répondit succinctement et en 
confia la tâche au Conseil général. Ce dernier, encouragé à 
la fois par le Concile qui s’annonçait trois ans plus tard51 et 
pensant au prochain Chapitre, constitua une commission 
comme l’avait indiqué l’Assemblée capitulaire. Quoi qu’il 
en soit, le rythme des événements précipita tout, gagnant 
en ampleur jusqu’à devenir le thème du Chapitre de 1966.

51	 À Saint-Paul-hors-les-Murs, le 25 janvier 1959.



Premier moment : restaurer70

Si cette procédure générale a été suivie pour tous les 
thèmes, c’est avant tout en raison de l’effervescence qui 
régnait dans les modèles éducatifs. À mesure que les an-
nées d’après-guerre s’éloignaient et que la guerre froide 
laissait place à une période de développement mondial, 
les institutions éducatives connaissaient des mutations 
importantes, non seulement sur le plan quantitatif, mais 
aussi en termes de diversification des problèmes et des so-
lutions. Aujourd’hui encore, 70 ans plus tard, nous pou-
vons lire avec intérêt et profit l’exposé sur « L’éducation et 
les œuvres apostoliques », excellent exemple de compré-
hension du présent et de projection dans l’avenir.

Ce fait soulevait des questions institutionnelles d’une 
grande importance. Il obligeait à élargir les équipes ensei-
gnantes et à modifier la relation entre l’école lasallienne et 
le cadre administratif des gouvernements locaux. À cette 
époque, par exemple, les limites de l’éducation élémentaire 
et de l’éducation formelle ont été définitivement abolies, 
progressant partout tant dans l’enseignement supérieur 
que dans l’enseignement professionnel et non formel. 

Il suffisait au Chapitre de s’en souvenir et de l’assumer. 
C’est ainsi que nous comprenons ces deux paragraphes, ti-
rés du rapport de la Cinquième Commission.52 Le premier 
est une question que la commission s’est posée et qu’elle 
propose à l’Assemblée :

Peut-on affirmer qu’aujourd’hui, face à l’intensité et à la 
diversité des besoins des jeunes, et en particulier de la 
majorité des plus humbles, l’Institut a maintenu et conti-

52	 Cf. AMG. ED 243.



71D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

nue de tendre de toutes ses forces à respecter les principes 
mêmes qui sont à l’origine de sa fondation ?

La réponse est oui, et cela suppose une adaptation au pré-
sent, ce qui est déjà en cours. Et c’est dans cet effort qu’ap-
paraît la question de l’élargissement du corps enseignant. 
C’est là que la Commission affirme :

La Commission pense que, pour juger sainement cette 
question, il faut séparer : la vie religieuse, qui est notre 
fait et qui doit être préservée par tous les moyens, et la 
vie professionnelle et apostolique, à laquelle peuvent très 
bien s’associer ceux qui veulent travailler dans le même 
esprit, même s’ils ne sont pas religieux.53

Ces deux paragraphes présentent clairement l’esprit non 
seulement de cette Commission, mais aussi de toute l’As-
semblée : la tâche d’adaptation est très grande, elle se dé-
roule bien, et les laïcs peuvent y participer à condition 
qu’ils adhèrent à l’idée lasallienne de l’éducation.

C’est le second qui peut soulever des questions impor-
tantes. Sa portée dépend de ce que les capitulants en-
tendent par « le même esprit ». Ainsi, en se souvenant de la 
lettre de saint Pie X en 1905 et en gardant bien à l’esprit 
qu’à cette autre époque, le discours sur les deux fins de la 
vie religieuse apostolique est toujours d’actualité, il peut 
s’avérer que le personnel non religieux soit en fait associé 

53	 Cette réflexion ou recommandation permet de supposer que 
c’est au sein de cette commission qu’est née la proposition de 
l’Association des éducateurs chrétiens que nous mentionnons 
un peu plus loin, avec le sous-titre Une annexe.



Premier moment : restaurer72

à quelque chose qui se situe en dehors de la vie religieuse 
du Frère. En termes plus clairs : le laïc peut s’associer au 
projet lasallien parce que la vie religieuse n’est pas stric-
tement nécessaire à l’action du Frère en ce moment précis 
de renouveau de l’éducation.

Évidemment, les choses n’ont pas été formulées ainsi, 
mais il est impossible que personne n’y ait pensé et ne l’ait 
peut-être explicité dans des conversations privées. Le di-
manche 3 juin, par exemple, au cours de la première heure 
et demie dont disposait la Commission pour présenter son 
rapport (suivie de cinq autres, toutes de même durée), 
l’expression « Tiers Ordre » est apparue, entre autres, à 
propos des enseignants laïcs...

Au début du Chapitre, pendant les trois jours de prépa-
ration à l’élection du nouveau Supérieur général, le Frère 
Denis, jusqu’alors Vicaire général, a donné la dernière 
conférence au Chapitre. Elle portait sur « l’Obéissance, qui 
fait l’essence et l’excellence de notre vie religieuse ». Il suffit de 
lire ce titre pour se sentir mal à l’aise avec la théologie de 
la consécration qui le sous-tend.

De plus, il est vrai que l’élection du Frère Nicet-Joseph 
rompait avec la coutume de nommer Supérieur un Assis-
tant, membre du Régime précédent, ce qui orientait la vie 
davantage vers le spirituel que vers l’organisationnel (l’élu 
était déjà depuis dix ans responsables du Second Novi-
ciat, à Rome) ; mais il est également vrai qu’il a été élu au 
deuxième tour, avec 53 voix contre 47 pour le Frère Philip 
Antoon, membre du Régime précédent et plus proche de 
l’esprit du Vicaire sortant. 



73D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Pour mieux comprendre les choses, il peut même être utile 
de rappeler que ce Chapitre a également reçu des notes sur le 
thème du sacerdoce : 70, ce qui n’est pas les 428 de 1966, mais 
pas non plus les 16 de 1946. En d’autres termes, au sein de 
l’Institut, l’identité du Frère était importante et faisait l’objet 
de réflexions (et de controverses), mais davantage en raison 
de son rapport avec le sacerdoce qu’avec le laïcat lasallien. 

Cela nous permet peut-être aussi de mieux comprendre 
le sentiment de peu d’urgence, voire de peu d’ambition, 
concernant le thème des Règles, confié au nouveau Conseil 
du Régime. 

À en juger par les trois projets qui seront élaborés entre 
1961 et 1964 (dont le dernier méritera un avis négatif de 
la part d’un expert romain,54 en raison de son manque 
d’actualité ou de cohérence avec le Concile), nous compre-
nons qu’en 1956, le Régime est plus proche de 1905 que de 
1966. Ils continuent à avoir le sujet, ou le problème, sous 
les yeux, mais ils ne disposent pas encore des outils pour 
le résoudre. Et cela vaut tant pour la pensée que pour la 
structure institutionnelle.

Ils sont conscients de la nécessité (mais pas de la réponse, 
évidemment) et c’est peut-être pour cela que leur grand 
service à l’Institut a été l’amélioration de la formation. Ils 
se sentent en sécurité, plus nombreux que jamais, bien 
implantés dans la société du moment qui, sans encore  
sortir de la guerre froide, envoie de nombreuses vocations 

54	 Il s’agit du P. Beyer, jésuite, de la Grégorienne. À la suite de cela, 
ils ont élaboré un quatrième projet, qui sera encore dépassé 
lors du Chapitre lui-même par un cinquième.



Premier moment : restaurer74

à leurs groupes de formation. C’est pourquoi ils insistent. 
Ils ont l’expérience, les formules ; ils les élargiront du côté 
des enseignements techniques et du côté spirituel et théo-
logique. Il devrait suffire de renforcer à la fois le noviciat 
et le scolasticat. Le moment venu, on récolterait les fruits. 

Mais il ne faut pas aller trop vite. Nous sommes encore 
en 1956 et avant d’aller plus loin, il faut souligner une cir-
constance peut-être très significative : la première Circu-
laire du nouveau Supérieur, la 353, du 17 juin, porte sur 
« Notre vocation de religieux-éducateur ». L’Institut a dû at-
tendre un mois pour recevoir la 354, à partir du 16 juillet, 
afin de connaître les résultats du Chapitre général.

Il se trouve que la première Circulaire du Supérieur précé-
dent,55 le Frère Denis, traitait également de « Notre vocation 
de religieux-éducateur » (Circulaire 340, 6.1.1953). Et celle-ci 
revenait expressément sur la doctrine de saint Pie X, que 
nous connaissons. Elle était renforcée, dans ce cas, par la 
référence à une récente allocution de Pie XII aux Carmes 
et Carmélites déchaussées, dans la même ligne que son 
prédécesseur.56 

La Circulaire du Frère Denis, en accord avec sa conception 
de l’identité lasallienne, continue de souligner la diffé-

55	 Première : on peut le considérer ainsi, puisque les trois 
précédentes (337, sur la santé du Frère Athanase ; 338, sur son 
décès ; et 339, le 11 octobre) rendaient compte de la réunion de 
la Commission électorale du nouveau Supérieur. On suppose 
qu’il a participé aux trois en tant que Vicaire général. Celle-ci, 
la 340, date du 6 janvier 1953 et contient ses premiers vœux 
pour le début de l’année.

56	 Il s’agit de Magis quam ineuntis, du 23 septembre 1951.



75D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

rence entre l’état matrimonial et l’état religieux : elle dé-
finit à partir de la différence. Et, ce qui importe peut-être 
davantage : tout comme la vie religieuse est au-dessus de 
la vie matrimoniale, elle est également au-dessus de la vie 
de l’éducateur. Ce sont 20 pages pour parler de l’identité 
dans un ton principalement élogieux et exhortatif.57 Celle 
du Frère Nicet, en revanche, définit à partir de l’intégra-
tion : elle considère la vocation du Frère à partir de l’ac-
tualité de la synthèse entre religieux et éducateur. Seule-
ment six pages.

Dans son premier message aux Frères, le nouveau Supé-
rieur faisait sien et exprimait le sentiment déjà répandu 
dans les milieux lasalliens que le monde de l’éducation 
était en train de changer. C’est pourquoi sa proposition, 
certes brève, est de trouver l’identité des religieux édu-
cateurs en s’engageant à renouveler l’éducation. Elle est 
brève, comme nous l’avons souligné, mais son importance 
réside dans le changement de perspective, le passage de 
l’opposition à l’intégration. Et l’intégration par la voie de 
l’actualisation. Cela supposait au moins deux choses : que 
quelque chose bougeait dans les communautés et dans 
l’Église et que ce quelque chose était considéré comme un 
sujet d’intérêt par l’équipe de la Présidence générale de 
l’Institution lasallienne. 

On ne peut croire qu’il n’ait pas remarqué la coïncidence du 
titre avec celui de l’autre texte de son prédécesseur. Quelque 

57	 À la page 13 : « Réformons donc une bonne fois notre opinion sur nous-
mêmes et surtout, N.T.C.F., ne nous laissons plus impressionner par des 
insinuations tendancieuses, susceptibles de nous faire croire que nous 
sommes arrêtés à mi-chemin de notre développement organique... ».



Premier moment : restaurer76

chose le pressait, puisqu’il a devancé sa publication par celle 
qui allait suivre sur le Chapitre général (16.7.1956).

Une Annexe

Et c’est précisément dans cette Circulaire sur le Chapitre 
que nous trouvons une piste très suggestive pour notre ré-
flexion. Elle garantit la continuité du thème et contribue à 
ce que tout ce qui suit s’inscrive dans un processus de 100 
ans. Elle se trouve dans sa première annexe.58

Six ans auparavant, le 15 mai, le Pape avait déclaré saint 
Jean-Baptiste de La Salle patron de tous les éducateurs 
chrétiens. Au Chapitre, ils ont trouvé là une porte ouverte 
pour réorienter toute la question des enseignants laïcs 
dans les établissements lasalliens. Ils ont donc proposé la 
création d’une « Association des Éducateurs Chrétiens, sous le 
patronage de Saint Jean-Baptiste de La Salle ».

Son objectif était « d’approfondir chez les éducateurs chré-
tiens le sens de la responsabilité et la dignité de leur vo-
cation, à travers la dévotion à leur saint patron et à l’idéal 
qu’il représente ». 

À cette fin, un registre de l’association fut créé au « Centre 
Lasallien (C.P. 99B) Rome ». Toute personne pouvait s’y 
inscrire à condition d’être fidèle à ses devoirs de chrétien 
et de réciter chaque jour à l’école la prière du Maître avant 
l’école et l’invocation au saint patron.

58	 Le texte, dans la Circulaire 354, Résultats du Chapitre Général, p. 119.



77D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

On recommandait la confession et la communion fré-
quentes  ; un quart d’heure quotidien de lecture spiri-
tuelle ; une visite quotidienne au Saint-Sacrement ; une 
neuvaine au Saint en préparation de sa fête et une retraite 
ou un recueillement annuel. Le texte soulignait en italique 
que ces pratiques étaient recommandées.  

Il vaut la peine de relire ces derniers paragraphes, repro-
duction textuelle de ce qui est exprimé dans l’annexe de 
la Circulaire. Si l’on y regarde de plus près, c’est-à-dire si 
l’on replace le texte dans son contexte, il s’avère qu’il n’y a 
guère de différence entre ce qui est proposé et ce qui sera 
ressenti, par exemple, autour du Chapitre général de l’an-
née 2000, un demi-siècle plus tard.

Il semble évident qu’en 1956, des personnes, et elles étaient 
nombreuses, répondaient à ces conditions. Il semble éga-
lement clair que cette association permettrait de partager 
l’identité du projet lasallien dans chaque lieu et dans son 
ensemble. Et il est certain que les conditions ou pratiques, 
fixes ou recommandées, correspondent à ce qui est propo-
sé depuis vingt ans.

Il y a cependant une différence que nous découvrons immé-
diatement en interprétant la surprise que suscite ce texte : 
il ne vise pas à créer une nouvelle communauté, mais à ar-
ticuler le dialogue entre deux « communautés » parallèles, 
laïques et Frères. Deux groupes, proches, mais deux. Vingt 
ans plus tard, en 1976, nous retrouverons cette même situa-
tion dans la configuration de la Fraternité Signum Fidei.

À cette époque, toujours avant le Concile, il n’y a pas de 
signe du déclin numérique des Frères.



Premier moment : restaurer78

Quand il apparaîtra, il montrera à ceux qui savent le voir 
que les propositions des Chapitres généraux du XXIe siècle 
ne sont pas si nouvelles et que celles de cette Annexe étaient 
bien plus importantes que ne l’imaginaient leurs rédacteurs.

Les origines et l’identité lasallienne

Pendant ce temps, tout mûrit, silencieusement. 

Dans nos premières pages, nous avons parlé de deux forces, 
extérieure et intérieure, qui configuraient dans un certain 
sens l’itinéraire possible de la Communauté lasallienne. 
Les deux convergeaient vers une manière de comprendre 
la consécration du Frère. Le problème était que les deux 
l’interprétaient à partir de critères étrangers au Frère ou 
aux origines de la Communauté. C’est pourquoi, à mesure 
que se répandait le double slogan « rendre le Fondateur 
à l’Institut et rendre l’Institut aux Frères »,59 s’ouvrait la 
possibilité de redéfinir ces deux forces, que nous avons si-
gnalées pour 1904. 

Ainsi, deux ans avant le Chapitre, en 1954, l’étude du Frère 
Maurice-Auguste, Pour une meilleure lecture de nos Règles 

59	 Le Frère Michel Sauvage commente cette devise dans La 
fragile espérance d’un témoin, Rome, 2014, Études lasalliennes 18 
(chap. 5, fin). Pour lui, cela supposait une attitude ou tout un 
programme face à l’héritage reçu. Il s’agissait avant tout d’un 
diagnostic de la réalité, comme on le comprend. S’il s’agissait 
de rendre quelque chose à quelqu’un, c’est qu’il lui manquait 
quelque chose sans quoi il ne pouvait envisager l’avenir. Comme 
un écho, cf. Règle 2015, art. 154.



79D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Communes,60 avait été publiée ou du moins diffusée. On y 
trouve une compréhension du sujet beaucoup plus théolo-
gique et spirituelle que juridique : ce sont les conférences 
données par cet homme en tant que sous-directeur du se-
cond noviciat au cours des années précédentes. Et nous ne 
pouvons oublier que le directeur de l’institution pendant 
toutes ces années, le Frère Nicet-Joseph, allait devenir Su-
périeur général.

C’est ainsi que commença quelque chose que ce Chapitre 
reconnut et encouragea : l’étude des sources lasalliennes. 
Ce fut une grande décision dont les fruits seraient déjà re-
marquables au bout de dix ans. Elle apportait l’une des di-
mensions requises par la fidélité lasallienne : le pont vers 
les origines, libéré des lectures et des oublis. Sans lui, on ne 
pouvait que s’en tenir aux clichés, purs préjugés.

Il manquait encore les perspectives théologique et his-
torique, c’est-à-dire la compréhension renouvelée de la 
consécration et la conscience du développement et de 
l’épuisement des cycles historiques au sein desquels sur-
gissent des institutions telles que celle des Lasalliens.61 Le 
processus était cependant présent, même s’il n’était pas 
encore clairement identifié.

60	 Dans Cahiers Lasalliens 5, Frère Maurice Hermans (1911-1987) 
et les origines de l’Institut des Frères des Écoles Chrétiennes, Rome, 
1991, p. 468. Le texte cité, pp. 318-403.

61	 Nous avons déjà cité la Circulaire 353, du 17 juin 1956, Notre 
vocation de religieux-éducateurs, signée par le Supérieur général, 
le Vicaire général et les 11 Frères Assistants.



Premier moment : restaurer80

Ainsi, il faut le reconnaître, lorsque nous relisons le texte 
du Frère Maurice, nous nous sentons beaucoup plus 
proches de la vie monastique et religieuse conventionnelle 
que de l’avenir de la communauté lasallienne. Le commen-
taire se limite à deux chapitres de la Règle : le chapitre 2, 
sur l’esprit de l’Institut, et le chapitre 16, sur la régularité. 
Dans les deux cas, son analyse est, comme nous le disons, 
spirituelle et non canonique, ce qui était déjà remarquable 
à l’époque (entre 1950 et 1954), mais nous laisse quelque 
peu insatisfaits.62 

Pour le dire en utilisant une référence connue : il est loin 
de la prétention systématique du commentaire du Frère 
Jourjon sur la Règle écrite en 1967.63 Il est vrai qu’entre les 
deux se trouve le Concile, et cela change tout, mais cela 
nous permet de réaliser qu’à l’époque de ce Chapitre géné-
ral (et des suivants jusqu’au Concile), le point de vue n’est 
pas global, c’est-à-dire que le Frère Maurice ne commente 
pas un document à partir de la possibilité d’un modèle de 
consécration religieuse qui, d’une part, assume la tâche 
apostolique et, d’autre part, évolue dans un univers véri-
tablement laïc.  

Il y a une raison à cela : en 1956, le sujet est encore davan-
tage considéré du point de vue du passé que du présent. Et 
il vaut la peine de prendre conscience de sa signification.

62	 M. Sauvage lui-même le fait remarquer dans la présentation 
du texte. Voir Cahiers lasalliens 5, en particulier p. 320.

63	 Cf. Jourjon, P.-A, Pour un renouveau spirituel, Commentaire des 
Règles et Constitutions des Frères des Écoles Chrétiennes établies au 
39º Chapitre Général 1966-1967, Rome 1969, p. 404.



81D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Selon le passé ou le présent, « Frère » et « Communau-
té » ont deux significations différentes : aujourd’hui, cela 
nous semble très clair ; à l’époque, cela n’était sûrement 
pas possible, même s’ils le vivaient ou précisément à cause 
de cela. Vu à partir du passé, il soulevait la grande ques-
tion de la viabilité actuelle, la considérant comme quelque 
chose qui pouvait être abordé en sélectionnant les do-
maines d’engagement en fonction de leur viabilité par 
rapport aux origines. Vu à partir du présent, il soulevait 
également la question de la viabilité, mais un changement 
qualitatif était opéré : la référence au passé était plus spi-
rituelle que littérale.

Ce saut était ce qui était fascinant dans la présentation du 
Frère Maurice. Qu’une personne aussi sérieuse et conscien-
cieuse que lui ait osé proposer et argumenter autre chose. 
Car il ne raisonnait pas à partir de la nouveauté sociolo-
gique ou historique, mais à partir de la tradition monas-
tique. En conservant un équilibre délicat entre cette tra-
dition et ce qu’il savait des origines lasalliennes, il offrait 
une manière non littéraliste d’interpréter la tradition.

La distinction finirait par s’imposer dix ans plus tard, 
mais auparavant, à l’aube de 1956, elle ne semblait pas ap-
plicable à l’Institution lasallienne. C’était là la nouveauté 
des commentaires du Frère Maurice, et nous comprenons 
tout à fait qu’il se soit limité aux chapitres qu’il a commen-
tés, sans aller plus loin. À en juger par d’autres thèmes et 
d’autres réactions au Chapitre, nous pouvons croire que 
ses membres étaient conscients du dilemme, mais qu’ils 
ne considéraient pas possible de l’affronter. C’est pour-
quoi, comme ils l’ont fait spécifiquement avec l’étude de 
la Règle ou avec la décentralisation dans l’animation de 



Premier moment : restaurer82

l’Institut, ils ont préféré échelonner les actions au cours 
des dix années suivantes.64

Il manquait quelque chose qui allait devenir évident 
quelques années après le Chapitre général suivant : la 
conscience d’un changement d’époque. Cela allait conduire 
à tout interpréter différemment, en s’orientant tant vers 
le nouveau que vers le passé. L’Institution lasallienne al-
lait alors oser interpréter différemment les modèles théo-
logiques et politiques qui l’étouffaient.

Il y eut cependant quelque chose, petit mais très impor-
tant : l’attention portée au monde ouvrier. Le 31 mai, en 
milieu de matinée, Mgr. Cardijn s’adressa au Chapitre au 
sujet des mouvements d’Action catholique et en parti-
culier de la JOC. C’était sans doute le fruit du travail des 
Frères français, à l’avant-garde du renouveau des institu-
tions éducatives, qui établissaient un lien entre l’attention 
portée aux pauvres et la formation au monde du travail. 

C’est dans cette union qu’ils trouvaient une manière de 
présence de l’Esprit, au fond rien de nouveau, qui leur ou-
vrait les portes vers un important renouveau institution-
nel. Le thème allait trouver un écho dans les institutions 
lasalliennes européennes (et peut-être nord-américaines), 
étant donné la sensibilité particulière du moment social : 
la reconstruction sociale à l’époque de la guerre froide. 

La tâche n’était pas facile : les États européens n’avaient 
généralement pas l’expérience institutionnelle et la légis-

64	 Et certainement avec l’élection d’un nouveau Supérieur général 
du tempérament du Frère Nicet-Joseph.



83D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

lation nécessaires pour mener à bien des projets dans ce 
domaine. De plus, il était indispensable de s’occuper éga-
lement des secteurs les plus connus (l’enseignement élé-
mentaire et les classes moyennes).

C’est pourquoi le Chapitre ne pouvait pas non plus appor-
ter beaucoup d’éclaircissements. On devinait la présence 
d’un autre ordre de choses, mais la réponse restait entre 
les mains de l’autorité. Le changement allait éclater dix 
ans plus tard. Et, de toute façon, les choses ne seraient pas 
si simples, même à ce moment-là.



Deuxième temps : renouveler84

Deuxième temps : 
renouveler
En procédant à cette révision [des œuvres], 
faites attention au fait de plus en plus réel 
que l’influence de l’école chrétienne dépend 
plus de sa qualité que de son nombre. C’est 
pourquoi il ne faut pas commencer par se 
fixer comme objectif la conservation des 
œuvres existantes, mais la constitution de 
communautés vivantes, dotées d’un personnel 
abondant et qualifié, capable de dynamiser 
l’institution scolaire. 

1967. Chapitre général : Déclaration 49.

Cette deuxième période est beaucoup plus claire à son dé-
but qu’à sa fin.

Il est facile de situer son début dans la période du Concile, 
entre 1958 et 1965. À cette époque, on a pris clairement 
conscience de la nécessité et de la possibilité de tout re-
nouveler, l’Église et la société. Une fois la guerre froide ter-
minée, le monde a envisagé la possibilité d’un développe-
ment plus important ou nouveau. Toutes les institutions 
sociales ont participé à ce même esprit.



85D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Dans la communauté lasallienne, cela s’est manifesté lors 
du Chapitre général de 1966-67 et s’est maintenu lors des 
deux suivants, en 1976 et 1986. 

Cette sorte d’euphorie rénovatrice n’était pas sans ten-
sions internes. Il y avait aussi des rythmes différents selon 
les régions, dans l’obtention de résultats et dans la prise 
de conscience.

On peut considérer que cela a culminé lors du Chapitre 
général de 1993, avec la présence de laïcs en tant que 
membres de l’Assemblée. Cela a marqué le début d’une 
nouvelle ère. 

Nous le développons également en trois étapes :

4.	 Une déclaration : il s’agit de la Déclaration sur le Frère, 
emblème du Chapitre général de 1966-67.

5.	 La Fraternité Signum Fidei : qui, dans notre étude, 
peut être l’emblème du Chapitre suivant, en 1976.

6.	 1986 : Partager la mission (1) : dix ans plus tard, nou-
veau Chapitre, et dans les Règles, cette expression si 
imagée.



Deuxième temps : renouveler86

1. Une Déclaration
En 1966 se tint un Chapitre comparable à nul autre jamais 
tenu auparavant.65

Dans l’Institution lasallienne, en général, les Chapitres 
n’étaient pas convoqués pour débattre de la communau-
té. Leur objectif était essentiellement de renouveler les 
équipes dirigeantes à leurs plus hauts niveaux. Une fois 
les nouveaux responsables élus, il leur incombait d’étu-
dier la situation et de proposer des lignes directrices en 
conséquence.66 L’élection des Supérieurs était à la fois un 
vote de confiance dans leur capacité à diriger l’Institut et 
la reconnaissance que le présent était suffisamment com-
préhensible à partir de l’expérience passée.

Cette fois-ci, en 1966, l’approche fut différente. Elle était 
en partie déjà conçue comme une Assemblée de réflexion, 
dans le contexte du Concile Vatican II. Les événements, 

65	 À l’exception peut-être, en 1834, de ce qu’on a appelé le Comité 
général, chargé de réviser le Guide des écoles. Concernant le Chapitre 
général de 1966-67, nous disposons de l’étude du Frère Josean 
Villalabeitia, Un falso dilema (Un faux dilemme), en deux volumes : 
I. Religieux ou enseignant ? ; II. La réponse capitulaire, Rome, Estudios 
Lasalianos, nn. 15-16, 2008, pp. 266 et 264. Indispensable.

66	 Cela n’empêche pas que, lors des Chapitres, des commissions 
ou des groupes de capitulants aient été constitués pour aider à 
répondre aux questions proposées par les Frères, sous forme de 
« notes ». Il y avait certes toujours chez eux des moments de 
conscience de l’actualité, mais le gouvernement ou la réponse à 
ces notes et à la situation en général relevait du Régime dans la 
période suivante jusqu’à la nouvelle assemblée.



87D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

cependant, ont conduit son déroulement bien au-delà de 
toutes les prévisions. Deux circonstances l’ont imposé ainsi. 

La première, évidente et fondamentale, fut le Concile. Il a 
représenté pour toute l’Église un appel à se repenser par 
rapport à l’époque dans laquelle elle vivait. Le Concile lui-
même fut le fruit d’une double prise de conscience : celle 
du changement historique et celle de la nécessité de relire 
l’Évangile. Comme, en outre, le Concile indiquait à toutes 
les institutions de l’Église qu’elles devaient se proposer des 
voies similaires, il s’ensuivait que tôt ou tard, la Congré-
gation de Saint Jean-Baptiste de La Salle devait également 
le faire. Elle aurait pu, comme d’autres institutions simi-
laires, retarder sa célébration de deux ou trois ans, afin 
de mieux la préparer, mais elle a préféré maintenir son 
rythme décennal.

Nous devons toutefois faire une remarque sur la portée du 
Concile dans le Chapitre : il lui est parvenu moins à travers 
ses documents que comme un esprit nouveau.67 C’est une 
remarque importante, que nous soulignons, car nous de-
vrons la répéter quelques paragraphes plus loin.

67	 Dans La fragile espérance..., le Frère Michel souligne clairement 
que le Chapitre de 66-67 s’inscrivait davantage dans la 
continuité du précédent que dans celle du Concile. Il ne 
pouvait nier le lien entre le Concile et le Chapitre, mais il tenait 
à souligner que c’était l’Institut qui traçait sa propre voie. Cf. 
o.c., 535s. Le Frère Jourjon, dans son ouvrage Pour un renouveau..., 
nuance, en parlant du travail d’élaboration des Règles : « …Ainsi 
quelques-uns des membres de la Commission qui travaillaient à la 
Règle commençaient à comprendre qu’il ne s’agissait plus tant 
pour les religieux de pratiquer une Règle que de vivre selon un 
esprit » (O.c. 32). Les italiques sont de nous.



Deuxième temps : renouveler88

Le Concile ne pouvait pas lui parvenir dans l’assimilation 
sereine de ses documents, car il s’est en réalité achevé en 
décembre 1965, quatre mois avant le début des sessions du 
Chapitre. Son esprit lui est toutefois parvenu, c’est-à-dire 
sa manière de considérer la vie comme quelque chose qui 
s’écoule avec l’histoire et qui est en même temps le visage 
de Dieu, le lieu où il se manifeste. Le Concile a marqué le 
Chapitre par la participation que certains Frères détermi-
nés avaient eue dans son déroulement (au moins Nicet-Jo-
seph, consultant en tant que Supérieur, et Michel, en tant 
qu’expert de son frère, évêque), Frères qui allaient ensuite 
être très pris en compte dans la réflexion lasallienne. 

Cette manière du Chapitre d’aborder le Concile avait clai-
rement un côté très positif : toute son action était orientée 
vers la détection des signes de Dieu à un moment précis. 
Mais en même temps, il y avait là un aspect faible, préma-
turé : en tant qu’ensemble, groupe de personnes, Frères, le 
Chapitre ne connaissait pas bien la théologie de la révéla-
tion, la théologie de l’Église, celle de la consécration ou le 
formidable discours de Gaudium et spes, du moins dans sa 
vision globale ou systématique. Cela supposait un déficit 
dans le fondement de l’écoute des signes qui se présen-
taient à eux. C’est pourquoi, naturellement, cette faiblesse 
devait se manifester dans les divergences ou le manque 



89D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

d’harmonie quant à l’interprétation de ce qu’il fallait faire 
dans le présent lasallien.68

Il y avait une deuxième cause, cette fois interne : l’alliance 
entre les techniques de conduite des assemblées et le re-
nouveau de la conscience lasallienne. La première parlait 
de participation, de communication, d’engagement de la 
part de tous. La seconde, de renouveler la synthèse entre 
consécration et mission.

Les Frères américains étaient chargés d’arriver à Rome 
avec un plan de démocratisation ou de participation à 
l’assemblée, que ses membres ont peu à peu adopté, mal-
gré les premières réticences. Les Frères français, quant à 
eux, ont apporté au Chapitre une conscience très fine de 
la nature de la relation entre la consécration et la mis-
sion, toujours dans la tradition lasallienne. Les deux cou-
rants ont convergé dans une attitude fondamentale pour 
l’avenir de l’Institut : leur devise restait de rendre le Saint 

68	 Mutatis mutandis, il semble certain que la même chose allait 
se produire avec la réception du Chapitre dans l’Institut. Dans 
ce cas, les documents sont arrivés à temps, rapidement. Les 
informations n’ont pas manqué. En revanche, les fondements 
ont fait défaut. L’esprit de l’Assemblée a été reçu avant ses 
motivations. Du moins, ils ont été reçus de manière différente 
selon les différents territoires de l’Institut et selon les différents 
Supérieurs régionaux. Cela a rendu le post-Chapitre très fragile, 
ce qui a également été la cause de l’énorme méfiance avec 
laquelle les traces des documents capitulaires ont été suivies 
au cours des dix années suivantes.



Deuxième temps : renouveler90

Fondateur à l’Institut et de rendre l’Institut aux Frères.69 
Participation et fidélité renouvelée.

Comme précédemment dans la référence au Concile, cette 
circonstance doit également être interprétée sous deux 
angles complémentaires. Le premier, une fois de plus, est 
extrêmement positif : tous les capitulants ont accepté 
aussi bien l’esprit démocratique de l’animation de l’Ins-
titut et du Chapitre que la nouvelle manière de lire les 
sources lasalliennes. 

Mais tous ne pouvaient pas le faire de la même manière. 
En d’autres termes, la première acceptation, tant de la 
procédure que de la lecture des origines, a également été 
l’occasion de divergences, de pratiques qui ne découlaient 
pas d’une conviction profonde et partagée. Tout au long 
des deux sessions et, bien sûr, pendant la période inter-
capitulaire, cela s’est fait sentir et a retardé, voire bloqué, 
de nombreux sujets. Il s’agissait de nouveautés tellement 
fascinantes qu’elles provoquaient des perceptions insuffi-
samment fondées.

69	 Au sujet du Chapitre, nous disposons des chroniques des 
Frères Luke Salm (A religious Institute in transition, chapitres 
2-5) et Michel Sauvage (La fragile espérance..., chapitres 9-12). 
Leur lecture est recommandée sur ces thèmes, même si les 
deux auteurs ont une pensée très proche : grâce au caractère 
personnel de leurs réflexions, elles permettent d’imaginer les 
autres approches qui ont orienté l’Assemblée. D’un point de 
vue plus strictement théologique, nous mentionnons l’ouvrage 
du Frère Josean Villalabeitia, déjà cité, Un falso dilema.



91D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Ces deux situations – le Concile et le renouveau institu-
tionnel – allaient être décisives pour l’adoption de notre 
thème, celui de la nouvelle communauté.

Renouveler la conscience, renouveler les définitions

L’ensemble était magnifique et exemplaire : il n’est pas fa-
cile de trouver des exemples d’assemblées comme celle-là. 

Il y eut deux sessions : mai-juin 1966 et octobre-décembre 
1967. Jamais un Chapitre n’avait duré aussi longtemps que 
chacune de ses deux sessions. Si cela fut possible, ce fut 
certainement grâce à la proposition conciliaire et à son dé-
veloppement au cours de ces quatre ou cinq années. À son 
tour, ce qu’il visait était d’actualiser et de formuler l’iden-
tité de la communauté lasallienne.

Cela imposait de distinguer et d’harmoniser les deux 
tâches de toute assemblée de ce type : le discours théo-
rique et les structures organisationnelles. L’expérience 
immédiate et l’histoire ultérieure ont montré que même 
cette longue année et demie de travail capitulaire n’avait 
pas suffi pour atteindre ces deux objectifs.

En réalité, tout avait commencé, expressément, cinq ans 
plus tôt avec les premières versions des Règles communes. 
C’est pourquoi, lorsque les sessions se sont ouvertes à 
la fin du mois d’avril, un chemin avait déjà été parcou-
ru (dans ce cas, trois projets successifs pour les Règles). Le 
Chapitre ne partait pas de zéro et l’esprit de la tâche était 
non seulement indiqué, mais déjà commencé. Peu impor-
tait qu’il faille refaire une grande partie du travail accom-



Deuxième temps : renouveler92

pli : la continuité résidait dans l’esprit d’engagement créa-
tif déjà en marche.

Malheureusement, dès les premiers jours, un personnage 
fantôme, imprévu, fit son apparition : l’introduction du 
sacerdoce. Le sujet n’était pas nouveau, bien sûr. Ce qui 
l’était, c’était sa présentation, presque en vertu du vote,70 
par le cardinal préfet de la Congrégation des religieux, An-
toniutti. S’il avait fallu une procédure pour mettre l’As-
semblée sur pied, on n’en aurait pas trouvé de meilleure. 

70	 Cela s’est passé le 27 avril, à 17 heures. Le cardinal voulait 
souligner l’obligation pour les religieux de répondre au Concile, 
dans Perfectae caritatis. Son discours était bref, six pages. Sa 
réflexion, générale, globale, sur le renouveau, sans proposer 
aucune initiative concrète, sauf sur le thème du sacerdoce. 
L’idée de l’identité des Frères, telle qu’elle apparaît dans le 
texte de sa conférence, s’inspirait de la théorie des deux fins et 
de la subordination de la seconde (apostolique) à la première 
(sanctification personnelle), expressément invoquée. Elle ne 
présente pas une vision suffisante de la nature laïque intégrale 
de la vocation du Frère. À partir de là, dans une juxtaposition 
claire du thème, il a invoqué la docilité et l’obéissance avant 
d’introduire le thème du sacerdoce, le présentant comme une 
indication du Concile : l’acceptation de prêtres au sein de 
l’Institut, pour répondre à ses propres besoins. On a ensuite 
vu qu’il s’agissait davantage d’une question qui le concernait, 
lui et sa Sainte Congrégation, que du document conciliaire lui-
même. Nous ne savons pas s’il s’attendait cet après-midi-là 
au rejet qu’il allait subir dans les semaines suivantes. Pour le 
Chapitre, qui venait de commencer ce matin-là après quelques 
jours de retraite, ce fut un début malheureux (Le texte du 
Cardinal, dans AMG ED 251-252, 4. En français et précédé de 
la mention « Confidentiel ; ce texte ne pourrait être publié qu’avec 
l’assentiment du Frère Supérieur Général »).



93D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Le thème du sacerdoce avait et a toujours un sens propre en 
soi ;71 mais à ce moment-là, il a servi de catalyseur à deux 
façons d’interpréter la personne du Frère. Pour le Chapitre, 
deux horizons différents s’ouvraient, selon que la référence 
était dans sa relation avec le sacerdoce ou avec le laïcat. 

La voie de l’avenir, comme on le verra dans les décennies 
et les Chapitres suivants, se trouvait dans la seconde, mais 
c’est la première qui a absorbé ce mois de mai tumultueux. 
Ainsi, dans un large consensus sur la non-introduction du 
sacerdoce, deux approches ou fondements difficilement 
compatibles sont apparus. Pour les uns, rejeter le sacer-
doce conduisait à rejeter toute autre sécularisation ; pour 
les autres, en revanche, cela supposait de souligner la 
tâche spécifique du Frère dans sa dimension la plus sécu-
lière. Ils sont parvenus à l’identité du Frère en s’appuyant 
sur le caractère séculier de sa tâche ou en l’ignorant.

Ce fut une affaire triste, car elle a occupé un mois et demi 
du Chapitre, temps très nécessaire pour avancer dans sa 

71	 La synthèse du thème a fait l’objet de la circulaire 386, du 2.7.66, 
juste après la clôture de la première session du Chapitre. Son titre 
indique qu’il s’agit du premier rapport du 39e Chapitre général et 
qu’il est exclusivement consacré à l’exposé de ce qui a été dit sur 
« Le caractère laïc de l’Institut ». Il s’agit d’un ensemble de 60 
pages, c’est-à-dire d’un rapport suffisamment détaillé.



Deuxième temps : renouveler94

tâche propre.72 Mais elle s’est avérée positive car elle a 
aidé à voir les conséquences possibles de la réflexion sur 
la communauté lasallienne au moment du Concile. Grâce 
à ce qui n’a pas pu être fait au cours de ces deux premiers 
mois, l’Assemblée a programmé un processus d’un an et 
demi supplémentaire.

Cependant, à en juger par la documentation qui nous 
reste de l’année d’intersession, ses quinze mois ont peut-
être été de trop et peut-être aussi que les trois mois de la 
deuxième session se sont terminés sur une fausse note, de 
sorte qu’une troisième session aurait été nécessaire.

La documentation montre que pendant les mois de l’in-
tersession, chacun des groupes a incontestablement pro-
gressé dans sa réflexion. Ce qui n’est pas aussi clair, c’est si 

72	 Le Frère Bernard-Mérian qui, en tant que secrétaire de la 
Commission, a présenté la Déclaration à l’Assemblée (le 6 
novembre 1967), l’a rappelé dès les premiers paragraphes. Il a 
été un excellent facilitateur dans le travail de rédaction du texte 
de base. Cela a certainement joué un rôle dans sa nomination 
comme Assistant pour les missions francophones, 20 jours plus 
tard. Sa biographie, dans la Circulaire 477, est très touchante.



95D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

l’un d’entre eux a progressé en harmonie avec les autres.73 
Le ton différent que l’on peut observer dans les documents 
de l’époque s’est traduit par les grandes tensions qui ont 
marqué les mois de septembre et d’octobre. 

Lorsque des propositions plus ou moins acceptables par 
tous ont été formulées, nous étions déjà presque en no-
vembre et il ne restait plus que 40 ou 50 jours pour fi-
naliser la Règle et la Déclaration. C’était clairement insuf-
fisant : les nombreux documents laissés par ce Chapitre 
donnaient dans l’ensemble une impression de manque 
d’unité, comme s’il manquait encore une synthèse ou une 
vision unificatrice au sein du système qui en résultait.

La meilleure preuve de ces affirmations réside peut-être 
dans le processus qui a entouré le projet de Déclaration. Au 
cours de l’été 1967, les Frères français74 publièrent Interses-
sion, un petit volume de 129 pages proposant déjà un plan 

73	 On le voit dans le texte du Frère Jean Brun, en août-septembre 
1967, Note relative au Projet de Déclaration sur le Frère dans le Monde 
d’aujourd’hui (AMG, 2.8.2, 6 pp., dactylographié). Il distingue 
et exprime avec perspicacité les deux points de départ qui 
s’opposaient à l’époque : lire l’identité du Frère à partir de la 
Mission et la lire à partir de la Consécration. Dans les deux cas, le 
sujet est abordé à partir d’une pré-compréhension (c’est le terme 
qu’il utilise, et on peut supposer qu’il le fait en toute conscience, 
connaissant son sens et sa portée). Personnellement, il choisit de 
partir de la consécration et de la communauté, option « à partir 
de laquelle nous pouvons nous ouvrir à une compréhension différente 
de notre vocation de Frère ». L’esquisse qui suit dans sa note sur le 
développement de cette compréhension différente est excellente. 
On en retrouve la trace dans la Déclaration.

74	 Les Frères Patrice, Michel et Félicien se sont chargés de la 
rédaction.



Deuxième temps : renouveler96

pour la Déclaration. Il présentait essentiellement deux par-
ties : la première, sur la Mission, divisée en trois domaines, 
et la seconde sur la vocation et la consécration du Frère. En 
septembre, déjà à Rome en groupes de travail, les positions 
étaient très tendues entre les uns et les autres, et ils finirent 
par accepter d’inverser l’ordre des deux parties. Ils com-
prirent que cela répondait aux deux orientations opposées. 

Mais changer l’ordre ne signifiait pas nécessairement être 
parvenu à une synthèse. 

Heureusement, le critère source, qui anime tout le système, 
apparaît très clairement. Nous le voyons, par exemple, 
dans les numéros 25 et 26 de la Déclaration. C’étaient les 
derniers numéros de la première partie, qui s’ouvrait déjà 
sur la seconde.

Comme les Frères s’associent pour travailler ensemble, 
la communauté se réalise avant tout dans la poursuite 
d’un objectif commun, qui est le Royaume de Dieu. Les 
communautés se rénovent, la communion... devient plus 
intime... dans la mesure où leurs membres reprennent 
mieux conscience de leur mission apostolique... (25.4).

Dans le Peuple de Dieu, les Frères... sont appelés à exercer 
une fonction de témoignage revêtant un caractère spéci-
fique. Ils sont les signes de l’action et de la présence de 
l’Esprit de Dieu dans notre histoire ; les signes de la réalité 
actuelle du monde nouveau... (26.2).

...Le Frère est appelé à porter, au cœur même de son acti-
vité éducatrice, le témoignage de sa consécration totale à 
Dieu... (26.3).



97D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

La vie communautaire vraie constitue un signe vivant de 
la réalité essentielle que les Frères ont mission d’annoncer. 
L’amour que Dieu a montré aux hommes en Jésus-Christ 
devient principe d’union des hommes entre eux... (26.4).

Dans sa seconde partie, la Déclaration exprime le sens des 
domaines d’activité apostolique du Frère. En parlant de 
la révision et de l’innovation des œuvres éducatives, nous 
trouvons :

La communauté scolaire ne se formera que suscitée par 
une communauté éducatrice dont la richesse est faite 
de la diversité et de l’unité de ses membres. C’est pour-
quoi les frères sont heureux de collaborer avec des laïcs 
qui fournissent à la communauté éducatrice l’apport 
irremplaçable de leur connaissance du monde, de leur  
expérience familiale, civique, syndicale. Ils font en sorte 
que les laïcs soient en mesure de tenir leur place dans 
toute la vie de l’école : dans la catéchèse, dans les mouve-
ments apostoliques, les activités périscolaires, voire dans 
les responsabilités d’administration et de direction (46.3).

En conséquence (paragraphe déjà cité) :

Pour opérer cette révision [des œuvres], on tiendra 
compte du fait que, de plus en plusl, l’influence de l’école 
chrétienne sera fonction de la qualité plus que du nombre. 
L’objectif prioritaire que l’on se fixera ne sera donc pas 
le maintien desœuvres existantes, mais la constitution 
de communautés vivantes, suffisamment pourvues d’un 



Deuxième temps : renouveler98

personnel qualifié pour être en mesure d’animer l’institu-
tion scolaire (49,3).75

À juste titre, lorsque les Règles définissent la consécration 
du Frère, elles s’expriment ainsi :

Incorporés au Christ par le baptême, les Frères sont déjà 
consacrés à la gloire de Dieu. Par la profession religieuse, 
ils confirment leur consécration baptismale, et l’expri-
ment avec plus de plénitude (IV.b).

Les Frères vivent leur consécration dans une communau-
té d’Église. Cette communauté est pour les chrétiens un 
signe spécial de l’Alliance entre Dieu et les hommes. Elle 
affirme le devoir et la possibilité de renouveler le monde 
par l’esprit de l’Évangile. Mais, en même temps, elle rap-
pelle que ce monde doit passer par la mort pour être 
transformé un jour (IV.c).76

Communauté et communauté éducative

Aujourd’hui, un demi-siècle après leur rédaction, ces textes 
continuent de surprendre par leur audace. Le saut qu’ils 
représentaient par rapport à l’esprit et au vocabulaire  

75	 Nous reviendrons sur ces textes dans la deuxième partie, en 
raison de leur valeur exceptionnelle pour nommer des réalités 
qui resteront cruciales un demi-siècle plus tard.

76	 Pour voir la portée de ces affirmations, cf. Jourjon, P.-A, Pour 
un renouveau…, pp. 157ss. À cet égard, l’ouvrage collectif La 
Declaración, 30 años después (Valladolid, 1998, p. 254), qui 
comprend huit études sur divers aspects du document, est 
également intéressant.



99D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

antérieurs était certainement grand, à tel point qu’il s’est 
avéré excessif, dépassant la capacité des derniers respon-
sables à transformer l’idéal en réalité quotidienne. C’est ce 
que l’on a pu constater dans la présentation et l’applica-
tion des documents capitulaires dans les différents terri-
toires du monde lasallien.

Il est vrai que la grande prise de conscience du Chapitre 
ne pouvait pas couvrir tous les domaines possibles. Au-
jourd’hui, nous voyons clairement la grande lacune qu’il a 
laissée : la Communauté lasallienne réelle, concrète, celle 
qui, en fait, animait déjà à l’époque les institutions éduca-
tives. Comme il était logique, le Chapitre était pressé par 
le renouveau de la personne du Frère et du premier de ses 
domaines communautaires. Il s’est concentré sur cela et a 
laissé la porte ouverte à ce qui viendrait après. Mais cette 
nouveauté n’est pas arrivée. Ce fut le grand préjudice in-
fligé par la polémique sur le sacerdoce.

En effet, cette polémique s’est déroulée sur deux plans tout 
au long du Chapitre. Tout d’abord, le plus explicite : compte 
tenu des origines et de l’actualité, une communauté de re-
ligieux laïcs pouvait-elle ou devait-elle établir le sacerdoce 
en son sein, sans altérer son identité ? Le processus suivit 
son cours et fut clos à la fin du mois de mai 1966.

Car il y avait un autre niveau : celui du soupçon, celui de 
l’interprétation des motifs. Ainsi, sous le rejet du sacer-
doce, certains interprétaient une autre réalité qui n’était 
pas clairement reconnue. Il s’agissait de la réduction de 
la communauté lasallienne au statut d’institut séculier, 
c’est-à-dire de la modification du statut de religieux édu-



Deuxième temps : renouveler100

cateurs. La clé présumée, cachée, résidait dans la manière 
de considérer les vœux, la profession.77 

Ce fut un jeu de malentendus et parfois de mauvaise vo-
lonté. Ce fut aussi ridicule et source de honte institution-
nelle. Cela conduirait à la mise en pratique des principes 
de la Déclaration et des Règles dans la sphère interne ou 
intime de la vie du Frère. Cela ne lui permettrait pas de 
poursuivre son développement naturel en atteignant l’en-
semble du groupe humain qui travaillait dans les écoles et 
autres projets éducatifs. 

La controverse sur le sacerdoce fut la cause ultime qui 
poussa l’Institut lasallien à négliger ce qu’il appelait pré-
cisément à cette époque, avec une expression importante, 
d’une grande fécondité au cours du demi-siècle suivant : la 
communauté éducative.

77	 Dans les années qui ont précédé le Chapitre et même le Concile, 
deux études remarquables sur l’identité du Frère avaient été 
publiées : les thèses de doctorat des Frères Saturnino Gallego et 
Michel Sauvage. Toutes deux et tous deux ont eu une influence 
notable sur le Chapitre. Mais aucune des deux ne contenait de 
réflexion adéquate sur l’identité lasallienne en relation avec 
la sécularité, c’est-à-dire avec les nouveaux modes possibles 
d’engagement laïc, séculier. Elles ont été abordées en fonction 
de la relation entre l’identité du Frère et l’identité sacerdotale, 
cléricale. Si le cardinal n’avait pas été présent au Chapitre, le 
thème du sacerdoce aurait peut-être été abordé de la même 
manière, mais dans une perspective interne. Il aurait alors été 
inscrit dans la réflexion propre à la Déclaration, qui aurait eu lieu 
avant et avec plus de sérénité. Le résultat a probablement été 
que le Chapitre a utilisé un concept de vie consacrée défectueux 
ou incomplet parce qu’improvisé. À tout le moins, il s’agissait 
nécessairement d’un concept davantage vu dans sa relation avec 
le sacerdoce et l’Ordre que dans celle avec le laïcat et le baptême.



101D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

En effet, en ne développant pas le discours sur la relation 
entre les Frères et les laïcs, la « communauté éducative » 
nouvellement nommée s’est insensiblement transformée 
en « organisation éducative ». Et ce glissement, accentué 
par la perte importante de Frères, s’accompagna d’une 
disparition inégale mais incontestable des communautés 
mêmes des Frères, qui devinrent quelque chose de plus 
proche de groupes de travail éducatif que de communau-
tés significatives. Ainsi, paradoxalement, en ne dévelop-
pant pas le discours de la communauté lasallienne réelle 
– disons « mixte », pour l’instant –, la crise provoquée par 
le renouvellement des formules d’identité proposées par le 
Chapitre s’est aggravée.

C’est quelque chose que nous voyons aujourd’hui, natu-
rellement, bien mieux qu’à l’époque. Cependant, le chemi-
nement de l’Institut lasallien au cours des dix années sui-
vantes a été jalonné de nombreux signes de ce processus. 
Tous ont pu vivre l’une ou l’autre crise.78

La moindre n’était certainement pas le fait qu’il y avait 
au sein même du Conseil général deux groupes, l’un favo-
rable et l’autre défavorable à l’esprit du Chapitre, comme 
cela s’est finalement manifesté dans des publications, par-

78	 Deux exemples : les perplexités sur la nature des engagements 
« votaux » (vœux, promesses, aucun) et l’animation de la 
communauté par le groupe des frères, sans directeur.



Deuxième temps : renouveler102

fois tendancieuses, dirigées depuis Rome contre Rome.79 Et 
la question ne s’est même pas terminée avec le nécessaire 
changement de cap dix ans plus tard, avec la réduction 
drastique du nombre de membres du Conseil, à la recherche 
d’une harmonie plus constructive. La blessure causée par la 
perte de près de 40 % des Frères80 n’a pas facilité les choses.

Et pourtant, la piste était là, à la portée de tous. Il fallait, 
certes, lire le Concile sans préjugés. Voici ce que dit Lumen 
gentium dans son chapitre VI, « de Religiosis » :

79	 Il s’agit de la publication Ou va l’Institut des Frères des Écoles 
Chrétiennes ?, cahier de 88 pages, dans la série Documents-
Paternité, mensuel n° 141, juin 1969, Éditions St.Michel, Rennes, 
sans signature et clairement disqualifiant le Frère Supérieur 
général et le Chapitre général. À l’opposé, la Communication aux 
Frères des Écoles Chrétiennes, « communication décidée par le Conseil 
Général », mise au point par les Frères Michel Sauvage, Patrice 
Marey, Maurice Hermans et Arthur Bonenfant, du Conseil 
Général, Rome, 1969, 111 + 48 pp. À propos du climat dans lequel ces 
événements se déroulaient, notons que dès 1971, dans la Circulaire 
sur la rencontre intercapitulaire, déjà citée, Jalons pour un nouveau 
quinquennat, figuraient ces phrases terribles : « Il a été souligné 
que le témoignage principal de l’unité vivante de l’Institut sera 
donné par le Conseil général, qui n’est pas un simple conseil 
d’administration. Il s’agit plutôt d’une véritable communauté. 
Ce n’est pas un groupe de personnes qui vivent ensemble, mais 
un groupe de religieux qui aspirent à une communion de pensée 
et de vie. Chaque membre du Conseil général doit être, de plus 
en plus, un témoignage de cette unité et de cette communion, 
qu’il travaille au Centre de l’Institut ou qu’il représente le Frère 
Supérieur dans un District de l’Institut » (o.c., 39).

80	 C’est ce que soulignera le Supérieur général, le Frère Charles 
Henry, dans son discours déjà cité lors du Chapitre général 
suivant, en 1976. La première partie de ce discours portera sur 
les cycles de vie des institutions religieuses ; la seconde partie 
traitera des signes d’une ère nouvelle, en relation spécifique avec 
la vitalité de l’Institut lasallien. Nous reviendrons sur ce texte 
dans la section suivante. 



103D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

La profession des conseils évangéliques apparaît en conséquence 
comme un signe qui peut et doit exercer une influence efficace sur 
tous les membres de l’Église dans l’accomplissement courageux des 
devoirs de leur vocation chrétienne. En effet, le Peuple de Dieu 
n’a pas ici-bas de cité permanente, il est en quête de la cité 
future, or l’état religieux, qui assure aux siens une liberté 
plus grande à l’égard des charges terrestres, manifeste aussi da-
vantage aux yeux de tous les croyants les biens célestes déjà 
présents en ce temps, il atteste l’existence d’une vie nou-
velle et éternelle acquise par la Rédemption du Christ, il an-
nonce enfin la résurrection à venir et la gloire du Royaume 
des cieux...81

« ...une liberté plus grande à l’égard des charges terrestres » :  
le caractère discutable de cette expression montre que même 
le Concile ne pouvait pas avancer de manière aussi impor-

81	 LG 44.4. L’italique est de nous. Le texte conciliaire 
correspondant : « Evangelicorum proinde consiliorum professio 
tamquam signum apparet, quod omnia Ecclesiae membra ad officia 
vocationis christianae impigre adimplenda efficaciter attrahere 
potest ac debet. Cum enim Populus Dei hic manentem civitatem non 
habeat, mais en cherche une future, le statut religieux, qui libère 
davantage ses adeptes des soucis terrestres, manifeste davantage 
encore la présence des biens célestes déjà présents en ce siècle à tous 
les croyants, témoigne de la vie nouvelle et éternelle acquise par la 
rédemption du Christ, et annonce la résurrection future et la gloire 
du Royaume céleste. Formam quoque vitae, quam Filius Dei accepit, 
mundum ingressus ut faceret voluntatem Patris, quamque discipulis 
Ipsum sequentibus proposuit, idem status pressius imitatur atque 
in Ecclesia perpetuo repraesentat. Regni Dei denique super omnia 
terrestria elevationem eiusque summas necessitudines peculiari modo 
patefacit ; supereminentem quoque magnitudinem virtutis Christi 
regnantis atque infinitam Spiritus Sancti potentiam, in Ecclesia 
mirabiliter operantem, cunctis hominibus demonstrat ». Le sens de 
la vie religieuse qui sous-tend ce paragraphe était peut-être ce 
qui manquait dans la réflexion citée de Brun, afin que les deux 
approches puissent se rejoindre.



Deuxième temps : renouveler104

tante dans la théologie de la consécration, et encore moins 
lorsqu’il s’agissait de l’intégration entre la vie consacrée et 
la vie apostolique. Cela prendrait du temps, des décennies.  

Mais son esprit a progressé, en prenant au sérieux des pa-
ragraphes tels que celui cité.

On y trouve avant tout l’affirmation que la Communauté 
des Frères est « tamquam signum », quelque chose qui s’ap-
parente à une référence fondamentale, un signe du che-
min définitif, un avant-goût. Ensuite, ce « signe » « potest 
ac debet » se comporter comme tel et proposer au peuple de 
Dieu un modèle de proximité et d’actualité de « l’au-de-
là ». Et cela n’est pas indiqué comme propre à un groupe 
au sein de l’Église. Cela s’applique à tous ses membres, à 
tous, car cette Constitution s’adresse à tous. Le message 
est clair : face à cette tâche, tout chrétien, tout membre 
du Peuple de Dieu, peut se connecter et se sentir sur son 
propre chemin vers la rencontre avec Dieu. Quiconque y 
croit, au sein d’une institution éducative, est un membre 
potentiel d’une nouvelle communauté.

Et plus important encore : la mission de cette nouvelle 
communauté potentielle ne consistera pas à faire quoi que 
ce soit, mais à rappeler la proximité du Seigneur.82  

Il s’agit là d’un point qui est trop facilement négligé et qui 
conduit à de graves erreurs : 

82	 Comme nous le verrons plus loin, ce thème sera au cœur de 
notre deuxième partie.



105D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

« l’engagement » est ce que l’on appelle normalement la 
« mission », c’est-à-dire ce pour quoi quelqu’un est « en-
voyé » (missus/missio). Cette chose, telle qu’elle est expri-
mée dans Lumen gentium (et reprise des années plus tard 
dans le Code de droit canonique), n’est pas de faire quoi que 
ce soit, mais de renvoyer à la réalité du Seigneur. Cela fait 
de l’engagement apostolique un sacrement de Dieu, c’est-
à-dire que le Royaume de Dieu s’exprime au cœur de l’en-
gagement, non pas simplement en référence au bien-être 
social (indiscutable et nécessaire), mais en participation à 
la révélation de Dieu. Tel est le « ministère » concret de la 
communauté lasallienne, en 1700 comme en 1967. 

Le dialogue entre les différentes formes d’appartenance au 
Peuple de Dieu est possible et même nécessaire. C’est clair.

Si l’on avait fait preuve d’une plus grande sérénité, cette 
orientation aurait donné à tant de communautés de vie 
consacrée une autre vision de leur présent et de leur ave-
nir. Bien sûr, cela ne signifiait pas la disparition du carac-
tère consacré dans la communauté des Frères. Cela signi-
fiait la voie pour établir un autre modèle de communauté, 
dans lequel tous trouveraient un mode de vie complémen-
taire à celui des autres. 

Dix ans plus tard, la commission chargée de préparer un 
exposé sur les vœux ne présenterait pas quelque chose de 
très différent. Mais le Chapitre refuserait de l’examiner et, 
ce faisant, la communauté lasallienne serait condamnée 
à errer sur des chemins d’imprécisions pendant toute la 
génération suivante.



Deuxième temps : renouveler106

De ce point de vue, on peut dire que le grand Chapitre de 
1966/67, et en particulier sa Déclaration sur le Frère dans le 
monde d’aujourd’hui, n’a pas réussi à faire entrer l’institution 
lasallienne dans la nouvelle ère comme il le souhaitait. 



107D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

2. La Fraternité Signum Fidei
De notre point de vue, le Chapitre général de 1976 a com-
mencé en 1971, avec la rencontre des Frères Visiteurs 
à Rome. Vu la tournure que prenaient les événements, 
c’était une pause nécessaire entre les deux Chapitres, le 
précédent et le suivant.83

L’une des questions que les Visiteurs et le Conseil géné-
ral devaient examiner était celle des vœux, un sujet qui, 
comme on peut facilement l’imaginer, touche directement 
à l’identité du Frère. La pratique de la profession faisait 
l’objet de vifs débats, avec des propositions telles que le 
remplacement des vœux par des promesses, leur perpé-
tuité par leur temporalité indéfinie, le lien avec la commu-
nauté locale plutôt qu’avec l’Institut.

La diversité des formules était un signe évident d’insatis-
faction face à l’ordre établi. Sans que nous puissions en 
déterminer les causes, l’inadéquation entre ce qui avait 
été reçu et la nouvelle génération de Frères à qui l’on pro-
posait de s’engager définitivement dans la communauté 
lasallienne était évidente pour tous. Parallèlement, cette 
diversité indiquait logiquement la diversification de la 
densité du lien, ou, en d’autres termes, les différentes ma-
nières d’appartenir au projet lasallien.

83	 La circulaire 394, datée de novembre 1971 et intitulée « Jalons 
pour un nouveau quinquennat », a été conservée pour la postérité. 
Nous l’avons déjà citée à plusieurs reprises. Il s’agit d’une 
quarantaine de pages passionnantes qui permettent de prendre 
le pouls de l’Institut cinq ans après le Chapitre précédent et le 
Concile. Elles méritent d’être lues et relues.



Deuxième temps : renouveler108

Le Concile et le Chapitre avaient représenté un boule-
versement sans précédent pour la Congrégation. Si l’on 
ajoute à cela le pourcentage élevé de jeunes Frères, ainsi 
que la psychose du changement social, de la protestation 
et de l’espoir, on comprend que l’effervescence devait être 
énorme.84 Dans ces circonstances, la rencontre de 1971 a 
décidé de créer une commission internationale, présidée 
par le Frère Assistant pour la formation, chargée d’étudier 
la question des vœux et de préparer un rapport pour le 
prochain Chapitre général.85

Il y eut toutefois, dès le début, une circonstance étrange 
ou logique, selon le point de vue, qui allait influencer 
puissamment le travail : parallèlement à la Commission 

84	 Il n’est pas surprenant que la circulaire 394 (Étapes...) s’ouvre 
sur ces mots du Supérieur : « Il me semble tout à fait approprié 
de souligner qu’aucun d’entre nous ne s’est senti entièrement 
satisfait de notre travail ou des résultats obtenus... ». Et il 
conclut en disant : « Ne perdons pas de temps à pleurer les 
erreurs constatées dans les changements de notre civilisation 
ou dans la situation de l’Église au cours des cinq dernières 
années... ».

85	 Pour mieux comprendre son orientation : cette même année, 
au cours de l’année 1971-1972, le Frère Sauvage a donné un 
cours à l’Institut Jesus Magister sur la vie consacrée, qu’il 
publiera dans Lasallianum en mai 1973. En 1969, J.M. Tillard 
avait déjà publié Les Religieux au cœur de l’Église, qui était très 
présent dans ce cours. Il convient de le souligner pour mieux 
comprendre l’orientation du Frère Michel et de la Commission. 
Par la suite, de nombreux ouvrages ont été publiés sur le sujet. 
Dans l’ensemble et en raison de son harmonie avec ce que 
nous venons de dire, nous signalons la thèse de Gabriel Leal, El 
seguimiento de Jesús, según la tradición del rico, estudio redaccional 
y diacrónico de Mc 10, 17-31 (Verbo Divino, 1996) : fondée, concise, 
complète, mais malheureusement peu connue.



109D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

internationale proprement dite, une autre commission fut 
créée à Rome, composée de quatre Frères Assistants ou 
Conseillers généraux. Et certainement pas avec les mêmes 
attitudes à l’égard de ce qu’il s’agissait de préparer.86

La dynamique de ces deux commissions fut un signe très 
éloquent de la conscience de l’Institut lasallien à cet égard. 
Les deux commissions se rendirent au Chapitre et y dis-
parurent. L’Assemblée ne parvint même pas à étudier le 
rapport de la Commission internationale, car la première 
partie de son rapport fut jugée peu réaliste et entièrement 
orientée vers la conversion de la Congrégation lasallienne 
en institut séculier. Le manque de temps, après sept ou 
huit semaines de sessions, alors qu’il ne restait plus que 
dix jours, n’a pas aidé non plus. Le Chapitre a relégué le 
sujet dans la série de publications ultérieures consacrées 
aux différents thèmes étudiés par les commissions.87

86	 Cf. Villalabeitia, Josean, Consagración y audacia, la Comisión 
Internacional de los Votos (1971-1976). Rome, 2007, pp. 51-
83. Concernant cette appréciation, cf. Salm, L., A religious 
institute…, p. 87.

87	 On peut commenter cela de différentes manières, selon les 
langues et les cultures. Ainsi, nous pouvons rappeler la phrase 
de Saluste dans La Guerre de Jugurtha : « concordia res parvae 
crescunt ; discordia maximae dilabuntur », c’est-à-dire que 
lorsque les gens veulent se comprendre, même s’ils ont peu, ils 
obtiennent beaucoup ; tandis que s’ils ne le veulent pas, tout 
ce qu’ils ont de bon disparaît, aussi excellent soit-il. Ce fut une 
grande perte pour ce royaume nord-africain : il a disparu.



Deuxième temps : renouveler110

La Commission internationale sur les vœux  
et la Fraternité Signum Fidei

Toutefois, il mérite d’être rappelé. Qu’il soit judicieux ou 
non, il était le fruit d’un travail considérable et exprimait 
clairement un état de conscience significatif au sein de 
l’Institut. Le rapport comportait – comporte – quatre 
sections.88 

La première est une présentation générale du thème, ba-
sée principalement sur les plusieurs milliers de Frères 
concernés par le renouvellement ou l’émission des vœux. 
Elle conclut :

la Commission estime que l’avenir de l’Institut ne doit 
être recherché ni dans un retour aux structures passées 
(ce qui ne signifie pas nier la valeur de la Tradition), ni 
dans le maintien d’un état de fait dont les limites ont déjà 
été clairement perçues par les Frères Visiteurs. La Com-
mission estime avoir ouvert une piste qui peut conduire à 
une solution positive.

Les deuxième et troisième sections étudient, tout d’abord, 
la diversité, voire la casuistique, qui existe en matière 
d’engagements des jeunes Frères, ainsi que la question de 
la perpétuité ou du caractère définitif de l’engagement. Il 
s’agit d’une réflexion à la fois réaliste et imaginative, tant 
dans sa description de la situation que dans les alterna-
tives qu’elle propose en réponse. 

88	 Voir AMG ED. 277/2, doc. 10. Et Consagración y audacia..., pp. 
259-297.



111D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

La quatrième section est consacrée au contenu des vœux, 
avec une référence particulière au célibat, à la pauvreté, à 
l’obéissance et à l’association. 

À strictement parler, les trois premiers ne posaient aucun 
problème : leur réalité n’était pas discutée. En revanche, 
le quatrième, pour lequel quelque chose de nouveau était 
proposé, pouvait poser problème. Il s’agit de quatre para-
graphes, dont les deux premiers rappellent succinctement 
l’existence de ce vœu aux débuts de l’Institut et son in-
signifiance progressive jusqu’à sa disparition au moment 
du rapport.

Le troisième paragraphe propose trois pistes pour évaluer 
l’Association :

a) L’Association pourrait être l’élément intégrateur pour 
le Frère, pour la Communauté et pour la Mission. Elle 
pourrait exprimer de manière synthétique la consé-
cration du Frère qui s’unit à d’autres hommes désireux 
comme lui de vivre l’amour fraternel et d’exercer une 
mission commune.

b) On peut envisager différentes formes d’appartenance 
à l’Institut en termes de modalités et de contenu de l’en-
gagement. Dans cette hypothèse, l’Association pourrait 
constituer un facteur capital d’unification entre les diffé-
rents membres de l’Institut.

c) Une telle revalorisation irait également dans le sens 
d’une redécouverte de la spécificité de notre vie religieuse 
(selon le dynamisme des origines) et d’une nouvelle com-
préhension des valeurs jusqu’ici liées aux trois vœux  



Deuxième temps : renouveler112

monastiaues (dont le caractère abstrait et intemporel est 
de plus en plus critiqué).

Logiquement, dans le paragraphe suivant, ils présentaient 
ces suggestions :

 -Que l’Association pour une vie fraternelle et l’accom-
plissement d’une mission commune devienne le point 
central de notre consécration.

- Que l’engagement à vivre en Association se fasse au sein 
de la communauté locale, lieu de vie fraternelle et d’exer-
cice d’une mission concrète, mais dans le cadre plus large 
que celui du District.

- Que l’Association pour une vie fraternelle et l’exercice 
d’une mission commune soit le seul vœu explicitement 
formulé par les Frères. Cela ne signifie pas que les valeurs 
exprimées par les trois vœux monastiques soient rejetées. 
Mais nous pensons qu’un tel choix traduirait mieux le 
dynamisme du projet de vie du Frère et donnerait une 
orientation plus spécifique à certaines valeurs liées à la 
triade : témoignage de vie simple, service des pauvres, en-
gagement dans une vie communautaire, recherche per-
sonnelle et collective du plan de Dieu.

C’est ce que disait et continue de dire le Rapport.

Il s’inscrivait donc dans la ligne du discours (plutôt que  
« rapport ») avec lequel le Frère Supérieur général a ouvert 
le Chapitre. Le Frère Charles l’a consacré à une réflexion 
sur l’histoire des congrégations religieuses, c’est-à-dire 



113D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

sur leur avenir.89 Son point de départ était très clair, et cet 
homme le savait bien par expérience :

S’il y a une chose que l’histoire de la vie religieuse révèle, 
c’est que les instituts religieux ne sont pas des entités 
fixes et statiques, mais plutôt des éléments d’un proces-
sus historique qui se déroule sans cesse dans le temps, et 
ce processus historique est un mouvement social signifi-
catif dans l’histoire de la culture occidentale.

Les instituts religieux ont vu le jour en réponse à des 
changements sociaux dramatiques dans l’Église et à des 
évolutions culturelles et politiques plus larges au sein de 
la civilisation occidentale, afin de devenir des forces dy-
namiques pour modeler et changer à la fois l’Église et la 
société... (p. 1). 

Tout ne se vaut pas. Même la meilleure volonté ne peut 
improviser. Le Supérieur général connaissait très bien les  

89	 Selon le texte même, il a suivi l’approche ou l’esprit du livre 
de Hostie, Vie et mort des ordres religieux, ainsi que les études 
de Lawrence Cada et Raymond Fitz, The recovery of religious life, 
et le livre de David Fleming, Life cycle of religious communities. 
Le discours a été accueilli par toute l’Assemblée debout, avec 
de longs applaudissements, observe Luke Salm, qui ajoute :  
« L’approbation concernait peut-être davantage la personne que 
tout le monde aimait que le contenu de l’exposé. Les délégués 
étaient conscients que cette présentation était en réalité son 
chant du cygne » (A religious institute..., p. 104). Le Chapitre 
était évidemment au courant des tensions qui régnaient au 
sein du Conseil général.



Deuxième temps : renouveler114

risques des jugements faciles, toujours prêts à rester au 
stade de l’écrit. 

Lorsque nous étudions le nombre relativement restreint 
d’Instituts qui ont réussi à se revitaliser après une pé-
riode de crise et de déclin, nous trouvons, dans tous, trois 
caractéristiques :

•	 une réponse transformatrice aux « signes des temps »,
•	 une redécouverte du charisme de la fondation,
•	 un renouveau profond de la foi et de la prière centrée sur 

le Christ (p. 5).

Suggérant des pistes et utilisant le vocabulaire des jours 
du Concile, le Supérieur général énumère six « signes des 
temps » qui interpellent particulièrement une Institution 
comme celle des lasalliens. Ils concernent la jeunesse, la 
justice et le Tiers-Monde. Leur dénominateur commun, la 
perspective de l’Église :

...un sens ecclésial croissant, une conscience de plus en 
plus profonde que nous sommes appelés à servir le corps 
du Christ qu’est l’Église et que le charisme particulier 
donné à chaque congrégation l’est pour le bien de l’Église, 
que toutes les décisions prises au sein de l’Institut de-
vraient être prises en vue de l’Église... à ce que l’Église at-
tend de nous..., l’antithèse de l’autosuffisance et de l’au-
tosatisfaction (p. 10).



115D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Dans son discours, le Supérieur ne cite pas Paul VI,90 mais 
six mois s’étaient écoulés depuis la publication d’Evangelii 
nuntiandi. Et dans ce texte, le Pape parlait du grand drame 
de notre époque, la séparation entre la foi et la culture.91 
L’horizon ne pouvait être plus propice au renouveau d’un 
Institut religieux comme celui des Lasalliens, à ses per-
sonnes et à ses structures.

Cela n’a pas suffi. Le compte rendu quotidien de l’Assem-
blée la montre plus douloureuse et méfiante qu’optimiste. 
Et pourtant, aucun Chapitre n’avait été préparé avec au-
tant de rigueur, avec une telle participation de l’Institut. 
Il a été le plus nombreux de l’histoire lasallienne, avec 158 
membres...

Aujourd’hui, en nous souvenant du préjugé de la dissolu-
tion en Institut séculier, mais sans l’amertume que cela 
a supposé à l’époque, nous entendons toutes ces choses 
d’une autre manière. Elles aident à comprendre la contra-
diction profonde qui existe entre le rejet de l’étude de la 
Commission et l’acceptation, devant tout le Chapitre, de 

90	 Si elle le fait avec le Synode des évêques de 1971, il est légitime 
que nous établissions un lien entre ce Synode et la rencontre des 
Visiteurs, dont le souvenir est si fort pour l’Institut. Le Supérieur 
en était bien conscient. (Le texte mentionne par erreur la date 
de 1972, confondue avec l’Assemblée de Stockholm, sur le même 
thème que le Synode, la justice et la paix).

91	 EN, 20. C’est un autre des points sur lequel nous reviendrons 
nécessairement dans notre deuxième partie. Et avec cette même 
référence à Paul VI.



Deuxième temps : renouveler116

la consécration de onze personnes comme Signum Fidei, 
ce dimanche de Pentecôte, célébré le samedi 5 juin.92

Cinq ans auparavant, dans la Circulaire sur la rencontre 
intercapitulaire, il avait été écrit :

L’esprit courageux et inventif dont a fait preuve saint 
Jean-Baptiste de La Salle à son époque pourrait au-
jourd’hui nous donner le courage d’expérimenter diffé-
rentes possibilités d’intégrer d’une manière ou d’une autre 
à notre apostolat, en tant que collaborateurs spéciaux, 
des jeunes qui, bien que n’ayant pas la vocation pour 
l’Institut, désirent participer à notre mission éducative, 
et peut-être aussi à notre vie de communauté pendant 
une période plus ou moins longue. Plusieurs Visiteurs 
ont affirmé avoir rencontré des personnes intéressées par 
cela, d’anciens élèves et catéchistes, des enseignants laïcs 
et des prêtres, d’anciens Frères. Nos fédérations d’anciens 
élèves comptent certainement de nombreux membres 
qui participeraient volontiers à notre apostolat en tant 
que collaborateurs appréciés, apportant à notre mission 
des éléments précieux pour établir de véritables contacts 
avec les besoins du monde.93

92	 À Rome, sept personnes ; deux autres en Espagne ; et deux autres, 
une en Italie et une au Brésil. À ce jour, six jeunes frères ont 
prononcé leurs vœux perpétuels (district de Valence). Pour tout 
cela, nous suivons les références du Bulletin... n° 250 (2005), telles 
qu’elles sont exprimées par le Frère Victor Franco, alors Conseiller 
général chargé spécialement des relations avec la Fraternité 
Signum Fidei. Il est frappant de constater que ni le Frère Marcoux, 
chroniqueur, ni le Frère Carmody, secrétaire, ne font aucune 
référence à cet événement dans leurs comptes rendus.

93	 Jalons importants pour un nouveau quinquennat (Circ. 394), 29.



117D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Sans le citer, ces dernières lignes évoquent le numéro 46.3 
de la Déclaration :

La communauté scolaire ne se formera que suscitée par 
une communauté éducatrice dont la richesse est faite de 
la diversité et de l’unité de ses membres. C’est pourquoi 
les frères sont heureux de collaborer avec des laïcs qui 
fournissent à la communauté éducatrice l’apport irrem-
plaçable de leur connaissance du monde, de leur expé-
rience familiale, civique... 

Dans le monde lasallien, on appelait et on appelle encore 
« Signum Fidei » un type de personne qui s’associe publi-
quement au projet et à l’esprit lasallien, tout en conservant 
sa vie familiale, c’est-à-dire sans partager la communau-
té des Frères. Le Chapitre a repris ce magnifique geste en 
l’officialisant.94 Bien sûr, cela montrait en même temps une 
certaine contradiction dans son approche de ces questions.

En effet, du moins en apparence, la consécration d’une 
personne comme Signum Fidei signifie rapprocher de la 
communauté des Frères quelqu’un qui n’en fait pas partie, 

94	 En réalité, la consécration des Signum Fidei n’a pas été promue 
par le Chapitre. Elle suivait son propre itinéraire et le Chapitre 
l’a fait sienne de manière plus silencieuse que passive. Le fait est 
que son adoption par l’Assemblée resterait pour l’Institut une 
référence forte, mais quelque peu distante. C’est ce que prouverait 
l’évolution de toute cette question au cours des décennies 
suivantes. On le devine également dans les tensions quotidiennes 
entre la Fraternité, les cadres lasalliens locaux et les différentes 
formes d’Association. Très utile à cet égard, le document du 43e 
Chapitre général « Associés pour le service éducatif des pauvres... »,  
Circulaire 447, p. 6, Rome, 1er octobre 2000.



Deuxième temps : renouveler118

mais qui a promis publiquement de vivre selon le même 
esprit. Cette personne s’engage également à élaborer un 
projet de vie semblable à celui des Frères, à renouveler 
périodiquement son engagement et à le rendre définitif 
après un certain temps.

Il n’a pas de statut canonique, c’est-à-dire qu’il n’y a ac-
tuellement aucune place pour cette figure dans le Code, 
du moins en ce qui concerne l’Institut lasallien. Mais ce-
lui-ci propose à ces nouveaux « membres » de son projet 
un discours spirituel et apostolique très similaire à celui 
des Frères.

La contradiction profonde réside dans le fait d’avoir suppo-
sé que quelqu’un peut s’approcher de la vie d’une commu-
nauté, sans toutefois s’en rapprocher trop, tout en niant 
la possibilité que la communauté des Frères accueille ces 
personnes en s’associant avec elles ou en s’associant tous 
ensemble dans le même projet lasallien. C’est la reconnais-
sance implicite d’une réalité qui doit être résolue, mais qui 
n’est pas abordée comme un défi institutionnel. D’où la 
réponse illusoire consistant à proposer un modèle calqué 
sur le statut du Frère, et non sur la réalité baptismale.

Récemment, en 2013, la rencontre internationale des fra-
ternités Signum Fidei a rassemblé et diffusé le statut spé-
cifique de la communauté Signum Fidei. On y retrouve, 
40 ans après sa première constitution, avant tout l’esprit 
de ses débuts, son statut, ses formules de consécration et 
d’organisation. C’est un témoignage exemplaire, qui tra-



119D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

duit l’esprit des Frères Paulus Adams et Manuel Olivé95 
lorsqu’ils ont assumé la tâche de répondre aux premières 
demandes d’association au projet lasallien de la part de 
membres non Frères.

Et c’est précisément ce reflet de 1976, manifesté en 2013, 
qui dit autre chose : comment est-il possible que cette for-
mule soit toujours présente un demi-siècle plus tard, sans 
s’être fondue dans les autres formules d’association qui 
ont vu le jour au cours de ce dernier demi-siècle ?

Cela vaut la peine de se poser calmement la question. La 
réponse apparaît immédiatement et nous l’avons présen-
tée plus haut, en parlant de l’annexe à la Circulaire 354 
du Chapitre de 1956 : dans la définition de Signum Fidei, 
l’accent est naturellement mis sur la foi personnelle, sur 
l’attitude d’engagement des membres de la Fraternité 
naissante. Elle entend ainsi répondre à une vocation ou à 
un besoin de personnes qui ne peuvent être membres de 
la communauté des Frères. C’est pourquoi les statuts de la 
Fraternité Signum Fidei sont une reproduction adaptée de 
ceux des Frères.

Mais ils ne se préoccupent pas de ces derniers, simple-
ment parce qu’ils ne sont pas établis dans le but d’inclure 
les deux groupes dans une entité commune.

Il est évident que l’inclusion dans la tradition lasallienne 
suppose déjà une appartenance fondamentale à quelque 

95	 Le Frère Paulus Adams était Assistant du Supérieur général, 
Conseiller général ; le Frère Manuel Olivé était chargé, à Rome, 
de l’œuvre des Anciens élèves.



Deuxième temps : renouveler120

chose qui transcende la Fraternité elle-même, même s’il 
s’agit d’une approche qui agit en dehors de la Communau-
té des Frères. En revanche, lorsque, 20 ou 30 ans après la 
constitution de Signum Fidei, nous abordons la question 
de l’Association, l’approche n’est plus la même. Cette fois-
ci, sans mépriser la dimension personnelle, la foi et l’en-
gagement de la personne associée, on pensera autant à la 
communauté des Associés qu’à celle des Frères.

En 1976, Signum Fidei et les Frères sont deux lignes paral-
lèles. En 2013, l’Association et les Frères sont deux lignes 
convergentes. Dans le premier cas, il y a deux « commu-
nautés » distinctes ; dans le second, il y a des personnes 
qui se rapprochent de la communauté des Frères. Dans le 
premier cas, on répond par une nouvelle « communauté » 
à un besoin extérieur à celui des Frères. Dans le second, le 
besoin se situe aux deux pôles.

En 1976, il devait en être ainsi. Le Chapitre a fait un 
énorme effort de fermeture et de sécurité, s’éloignant de 
toute nouveauté substantielle (du sacerdoce, qui est reve-
nu dans les débats, à la laïcité, constamment présente).96 
De ce point de vue, on pourrait dire qu’il y a quelque chose 
de réactionnaire dans l’Institution de la première Frater-
nité Signum Fidei, non pas dans son résultat, mais dans 
l’attitude avec laquelle les Frères l’assument. C’est peut-

96	 Mais il n’a pas pu, il n’a pas réussi à régler tous les problèmes. 
Le climat interne de l’Assemblée ne le permettait pas. Il les a 
laissés entre les mains du nouveau Conseil général. Le nouveau 
Conseil a ainsi publié au cours des années suivantes des 
Circulaires sur chacun des sujets en suspens.



121D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

être un geste d’autodéfense de l’Institut des Frères face 
aux modifications possibles de son identité héritée.

Et pourtant, le Chapitre a décidé que 

... outre les postulants, d’autres hommes jeunes ou d’âge 
mûr peuvent être associés à l’action apostolique et à la vie 
communautaire des Frères, sans avoir fait profession reli-
gieuse. (Le statut particulier et le contrat seront précisés 
par la communauté locale, en accord avec le District). Une 
personne ou un groupe de personnes, peuvent être asso-
ciés à l’action apostolique des Frères et à la vie spirituelle 
qui les anime sans participer à leur vie communautaire.97

Il est également vrai que le Chapitre déclare qu’il s’est 
trouvé en possession de données abondantes qui déno-
taient une situation changeante. Dans ses accords, l’As-
semblée a manifesté la même division et la même incer-
titude que l’Institut. La doctrine mise à notre disposition 
par le Concile et par le Chapitre précédent n’avait pas été 
suffisamment assimilée.98

Face à de tels textes, même si l’interprétation que nous pro-
posons peut sembler forcée, nous pensons qu’elle ne l’est 
pas. Certainement pas si l’on tient compte de l’ensemble 
de la dynamique du Chapitre. Nous ne pouvons oublier, 
par exemple, que même dans les derniers jours, lors d’une 
session longue et tendue, le soupçon d’une dérive vers un 

97	 Circulaire 403, octobre 1976, avec le compte rendu et les résultats 
du Chapitre. Les paragraphes cités sont les propositions 44 et 45.

98	 Circulaire 403, à la fin de ses réflexions sur la consécration et 
les vœux, p. 47.



Deuxième temps : renouveler122

Institut séculier est apparu de manière expresse. Nous ne 
pouvons pas non plus oublier les nombreuses interven-
tions irréfléchies entre la table et l’assemblée, exemples 
d’agressivité et de reproches, mettant parfois en scène 
des tensions au sein même du Conseil général au sujet du 
concept de consécration. 

Nous ne pouvons pas non plus oublier, même si cela relève 
cette fois-ci du contexte social ou culturel du Chapitre, sa 
place dans ce que l’on peut considérer comme la réaction 
possibiliste qui a suivi les grandes ruptures signifiées par 
Mai 68. 

Rappelons-nous que face à un tel phénomène, tout le 
monde a été pris d’une attitude paradoxale : d’un côté, on 
acceptait la nécessité de redéfinir les liens sociaux ; mais 
de l’autre, on rejetait l’apocalypse vers laquelle cela sem-
blait conduire. Nous trouvons ainsi, tout d’abord, la réac-
tion économiste et autoritaire de caractère mondial, dont 
le meilleur emblème fut la constitution de la Commission 
trilatérale.99 Mais, en outre, ces jours-là ont marqué une 
pause importante sur la voie des libertés ou des renouvel-
lements démocratiques, sans que nous puissions oublier 
la guerre du Golfe. 

99	 Le grand événement de cette décennie, la constitution de la 
Commission trilatérale, remonte à 1973 (à Tokyo, elle cherchait 
à renforcer les structures politiques et économiques face à la 
vague de troubles qui menaçait de renverser l’ordre établi après 
la Seconde Guerre mondiale). Elle a permis de freiner les risques 
potentiels du climat de rupture dont le signe majeur était les 
manifestations que nous regroupons sous le nom de Mai 68.



123D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Un tel contexte a forcément pesé sur le Chapitre et en a fait 
une assemblée plus tendue et volumineuse que construc-
tive et sereine, comme en témoignent ses procès-verbaux 
et ses chroniques.100 Il y eut cependant une circonstance in-
terne qui aide à tout expliquer de manière plus complète :  
la compréhension déficiente et disparate de la théologie 
de la consécration religieuse par les Capitulants. Il serait 
peut-être plus exact de la qualifier globalement d’anachro-
nique, c’est-à-dire située à un autre moment de l’histoire.

« Le défi du Fondateur »

Il n’est pas nécessaire de citer les débats en groupes ou en 
assemblée générale. Les interventions des capitulants sont 
très claires à ce sujet. Mais nous rappellerons, en raison de 
sa signification après le Chapitre lui-même, la conférence 
du Frère John Johnston.

Les 29 et 30 avril et le 1er mai ont été consacrés à évoquer 
la figure et la pensée du Fondateur. Ainsi, les Frères Mau-
rice et Michel ont parlé respectivement de la conception 
de l’Institut à la mort de Monsieur de La Salle et de sa 
spiritualité. Le Frère John, quant à lui, a été chargé d’ai-
der à réfléchir sur l’actualité de l’héritage lasallien. Sa  

100	 Le 4 juin, alors qu’il restait encore deux semaines de sessions, le 
chroniqueur du Chapitre, Fr. Benoit Marcoux, écrivait ainsi dans 
le journal : « ...la discussion prend fin vers 11h 40, mais s’agit-il bien 
de discussion ? Vu l’ampleur des questions et le grand nombre de 
capitulants, les assemblées plénières se ramènent souvent à une 
suite d’interventions hétérogènes qui additionnent des points 
de vue sans creuser aucun... ». 129, ED 278/4 doss.1.



Deuxième temps : renouveler124

conférence portait sur « le défi de saint Jean-Baptiste de 
La Salle aux Frères d’aujourd’hui ».101

Ce fut un beau discours, qui finit par convaincre les ca-
pitulants de l’opportunité de le nommer au prochain 
Conseil général comme Vicaire et, à terme, comme Supé-
rieur général à partir de 1986. Il décomposa le défi en huit 
« sous-défis », ou peut-être en un défi global qui se préci-
sait en sept autres. D’une manière ou d’une autre, ceux-ci 
étaient les suivants :

Comprendre notre vocation.
Être religieux.
Vivre le zèle.
Être religieux-éducateurs.
Être des signes de la présence du Seigneur pour les 
pauvres.
Être des éducateurs.
Être frères.
Être fidèles.

À l’époque, la conférence a pu amener les capitulants à se 
concentrer sur un thème « mineur » mais plus compré-
hensible, immédiat ou controversé (celui concernant les 
pauvres, en particulier). Frère John, cependant, dit clai-
rement, et cela ressort nettement de son texte après un 
demi-siècle, que le défi fondamental était celui qu’il pro-
posait en premier lieu : « comprendre notre vocation ».

Partant du rejet explicite de la théorie traditionnelle des 
deux fins de la vie religieuse (la sanctification person-

101	 Le texte, en français, dans les AMG, ED 278/5.



125D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

nelle et l’apostolat), il rappelait la contribution du Cha-
pitre général précédent, citant la Déclaration, et proposant 
ce qu’on appelait alors les trois dimensions de l’identité 
du Frère.102 Pour le Frère John, toutes les difficultés que 
les Frères pourraient rencontrer dans l’intégration de ces 
trois dimensions pourraient être surmontées en les consi-
dérant comme l’âme du « ministère » du Frère, tel que le 
comprenait le saint Fondateur.103

Il l’exprime dans un paragraphe particulièrement beau :

Notre Fondateur appelle le Frère « ministre ». Ce terme ne 
nous attire peut-être pas beaucoup, mais sa signification 
est essentielle. Pour Jean-Baptiste de La Salle, un Frère est 
un homme dans le cœur duquel Dieu a allumé une lampe, 
lui demandant de répondre aux besoins des autres. C’est 
un homme totalement consacré, qui mène une vie libre-
ment choisie dans le célibat, la pauvreté, l’obéissance, le 
service des pauvres par l’éducation, un état de vie qu’il 
a promis de garder toute sa vie, comptant sur la fidélité 
de Dieu. C’est un homme de foi, un homme de prière. Il 
est associé à ses Frères du monde entier, en particulier 
aux Frères de sa communauté locale, Frères unis dans un  

102	 Même si son objectif et le sens des thèmes sont clairs, son 
expression est en réalité quelque peu confuse. Cela peut 
également être dû à la traduction (la conférence a été donnée 
en français) et à la localisation linguistique des termes.

103	 En effet, le Frère John convoquerait, en vue du Chapitre de 1986, 
un groupe international de réflexion sur la portée du terme  
« ministère » dans l’identité lasallienne. Le travail a été fait, 
mais il n’a pas constitué une contribution significative, 
probablement en raison d’un manque d’unité ou de 
communauté dans la réflexion.



Deuxième temps : renouveler126

« partage conscient d’un même idéal de vie, qui s’incarne 
dans une forme de vie commune ».104 C’est un homme en-
voyé par Dieu pour être le signe visible de la présence du 
Dieu Sauveur dans le monde de l’éducation, avec une atten-
tion particulière pour l’éducation religieuse, le service des 
pauvres, ainsi que l’éducation intégrale. C’est un homme 
plein de foi, un homme de communauté, un homme zélé.

Nous ne voyons immédiatement qu’aucun des « défis » 
suivants ne peut être exclu de cette définition/descrip-
tion. Aucun : c’est la grande valeur de cette synthèse. 
Alors pourquoi ajouter les rubriques, par exemple 2 et 4 ? 

Le 2, par exemple : « être religieux ». Il faut supposer que 
le terme « religieux » se réfère à la vie spécifique des Frères 
comme consacrés à Dieu dans une communauté cano-
nique. Il ne se réfère pas à la vie de foi, à l’acceptation du 
mystère de Dieu, à la relation personnelle avec Dieu, réa-
lités propres à toute personne « religieuse », chrétienne 
ou non. Nous devons le supposer ainsi. Et pourtant, le dé-
veloppement qui en est donné est précisément celui-ci : 
valable pour toute personne qui vit sa foi.

Dans le paragraphe que nous venons de citer textuelle-
ment, cependant, se trouvait déjà la note fondamentale 
qui définit la « consécration religieuse » : une vie spéciale, 
en commun, qui soit un signe particulier de Dieu, dans ce 
cas dans le monde de l’éducation. Il n’en fallait pas plus. 
Et s’il fallait insister ou développer, il fallait le faire en uti-

104	 Cette phrase est une citation d’un auteur : John Carroll Futrell, 
jésuite, spécialiste en théologie spirituelle. Le Frère John cite la 
phrase, mais pas le livre ou l’article dont elle est tirée.



127D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

lisant cette même perspective, sans parler de ce dont on 
parle comme si ce qui précède n’avait pas été dit.

Il y a une explication à cela. Et elle s’applique aux exemples 
similaires que l’on peut trouver dans le discours à plu-
sieurs autres endroits. L’auteur du texte ou l’auditoire de 
la conférence connaissent les termes impliqués dans le dis-
cours : vie religieuse, consécration, signe, communauté, 
ministère, etc. ; ils connaissent également le contenu de 
ces concepts, y compris leur application ou leur expression 
dans la vie concrète de la communauté lasallienne. Mais 
chacune de ces deux lignes – termes et contenu – ne se dé-
place pas à l’intérieur de l’autre, mais parallèlement à elle. 

Il en résulte une bonne compréhension de l’identité lasal-
lienne, mais pas de son expression. C’est pourquoi le jeu 
des trois dimensions souligné par le Frère John est oublié 
dans la même conférence dans sa manière de traiter à la 
fois la communauté et l’éducation. C’était une pensée qui 
avait besoin de grandir, de mûrir et de s’intégrer. Et d’ac-
compagner son cheminement au rythme des temps. 

Cela se remarquera beaucoup dans les semaines suivantes, 
lorsque le Chapitre devra réfléchir sur les années écoulées 
depuis le Concile et sur les orientations de l’Institut entre-
temps. Et cela sera au fond du cœur de tous les Capitu-
lants lorsque, un mois plus tard, le 5 juin, ils célébreront 
la consécration des Signum Fidei, dans la grande chapelle 
de la maison. 

Lorsque, 25 ans plus tard, le Frère John fera ses adieux dans 
sa dernière lettre de Noël et du Nouvel An, après sept ans 
comme Vicaire général et 14 ans comme Supérieur général, 



Deuxième temps : renouveler128

lorsqu’il saluera les Frères à la veille du Chapitre général 
de l’année 2000, il aura très présent à l’esprit ce discours, 
il le citera et le reprendra de manière plus réaliste et plus 
ambitieuse. Dans ce cas, il reprendra de sa propre initia-
tive le titre qui lui avait été donné en 1976 et le chargera 
du quart de siècle de son expérience romaine. À ce mo-
ment-là, le défi était déjà de « vivre aujourd’hui notre his-
toire fondatrice ».

C’était le 1er janvier 2000 et le Supérieur général invitait 
les Frères à vivre la refondation. En 1976, un Chapitre gé-
néral s’ouvrait et deux autres allaient encore se tenir, c’est 
pourquoi nous ne pouvons pas anticiper. 

Un déficit peu visible

Nous pouvons toutefois signaler une circonstance cachée 
mais extrêmement active au cours de ces décennies, de-
puis le Concile jusqu’à presque le changement de siècle. 
Il s’agit d’un déficit institutionnel, quelque chose qui 
manque ou qui fait défaut dans tout ce processus. Et c’est 
un processus très important, comme le montre le terme  
« refondation » que nous venons d’utiliser. 

C’est le paradoxe de la liberté qui s’enchaîne elle-même. 
Il vaut la peine de s’y attarder un instant, en raison de 
l’importance qu’il aura au cours des 40 prochaines années.

On le voit avec le recul, en découvrant la continuité entre 
les gestes, entre les paroles, entre les Chapitres, entre les 
modèles de Règles. Dans chaque cas, on invoque la liber-
té de la foi, la fidélité au-dessus des normes, la rencontre 



129D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

avec le Seigneur qui appelle avec des paroles nouvelles, 
la conscience de la communauté et de chacun de ses 
membres. Dans chaque cas, on rappelle que l’on vit une 
époque nouvelle et que, par conséquent, il faut être atten-
tif aux signes de Dieu, à l’aggiornamento, comme le disait le 
Pape Jean XXIII.

Or, prêter attention aux signes signifie deux choses : les 
réponses institutionnelles et la contemplation du Mystère 
de Dieu, ou vice versa.  

En parlant de réponses institutionnelles, nous faisons ré-
férence à ce qui s’est mis en place pendant cette longue pé-
riode qui s’étend du Concile jusqu’au Chapitre de 1986, par 
exemple. L’un des exemples est celui des variations dans 
la configuration du Conseil général ; un autre, la présence 
du lasallien dans les processus de formation ; un autre en-
core, la diversification des modèles éducatifs ; un autre, la 
configuration des cadres enseignants, des agents du projet 
lasallien, des membres de la communauté éducative.

La contemplation du Mystère de Dieu fait référence à la 
croissance dans la foi, à la qualité de la prière, au silence 
partagé dans la communauté, à la lecture ou à la formation 
spirituelles, à la disponibilité face aux situations des plus 
proches, à la place de l’Eucharistie dans la vie de la com-
munauté, à la capacité et à l’habitude de la prière continue.

Ces deux réalités doivent aller de pair, ne faire qu’une, 
comme tout le monde le comprend. Cependant, de nos 
jours, l’un des deux facteurs est en fait beaucoup plus 
cultivé que l’autre. Et le Chapitre de 1976, que nous ve-
nons de rappeler, le montre clairement à ceux qui le  



Deuxième temps : renouveler130

relisent attentivement : de 1960 à 1990, ce fut davantage 
le temps de l’initiative, de l’intelligence et de l’effort que 
celui de l’acceptation du mystère et de l’attente des signes 
du Seigneur. 

Dans un certain sens, il devait en être ainsi ou il était lo-
gique que les choses se passent ainsi. La tâche était – et 
est toujours – si énorme qu’il fallait accorder une place 
importante non pas au silence, mais à l’effort. C’était – 
et c’est souvent encore aujourd’hui – la réaction de qui 
vivait une époque radicalement nouvelle, tout en ayant 
la responsabilité d’une institution de grande envergure, 
qui avait besoin d’avancer et de s’établir dans la société de 
manière solide et stable. 

Le paradoxe de cette situation si logique est qu’elle était en 
fait exactement le contraire de ce qu’elle prétendait être. 

L’intelligence des situations peut conduire, insensible-
ment, à faire de son propre jugement interprétatif le seul 
critère d’action et de vie. Elle peut conduire à se croire fi-
dèle alors qu’on est peut-être seulement en train de chan-
ger. On peut ainsi confondre la fidélité au Seigneur qui 
appelle avec la fidélité à son propre critère, personnel, col-
lectif ou institutionnel. 

Il ne s’agit pas de masquer un retour en arrière. Quand on 
vit les tensions, par exemple, de la deuxième session du 
Chapitre de 1966, ou celles qui ont suivi dans tout l’Insti-
tut autour du thème des vœux des Frères, ou celles qui ont 
rempli la vie du nouveau Conseil général jusqu’à sa redéfi-
nition à partir de 1976, ou celles qui ont dynamité toute la 
préparation du Chapitre de cette année-là, ou celles qui, 



131D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

dans tout l’Institut, ont accueilli les gestes visant à élar-
gir les communautés en y rapprochant des membres non 
Frères, ou ce qui fondait ou ne fondait pas le discours de 
l’Association, quand on vit tout cela, il est parfaitement 
logique que la plus grande partie d’une institution penche 
davantage pour l’action que pour la contemplation.

Dans notre thème, dans la réflexion de cette étude, l’ob-
servation contient quelque chose de décisif.

Notre thème est le processus qui mène d’un type de com-
munauté à un autre. Or, si le modèle de communauté 
doit être fonction non seulement de la mission (entendue 
comme action apostolique), mais aussi de la consécration, 
il est clair que cultiver seulement l’un des deux ou l’un 
plus que l’autre conduit à un certain déséquilibre dans le 
modèle même de communauté.

En d’autres termes, si la communauté devient principa-
lement ou exclusivement fonction de l’action et de l’en-
gagement éducatif, mais pas de la consécration, le modèle 
qui en résultera sera tôt ou tard source de frustration. La 
communauté est également fonction de la contempla-
tion du mystère de Dieu, contemplation qui est partagée 
et transparaît dans l’engagement éducatif. Grâce à cette 
triple fonction, on parvient à des modèles satisfaisants, 
réellement fidèles.

L’histoire montre que le pôle consécration est le plus fra-
gile des trois qui dessinent cette identité. Il est possible 
que ce déficit soit la cause de nombreuses perplexités dans 
les décennies qui ont suivi ce Chapitre. 



Deuxième temps : renouveler132

C’est là le paradoxe. Celui de qui, voulant aller de l’avant, 
ne va pas au-delà de lui-même, sur le plan personnel ou 
communautaire, en ne tenant pas suffisamment compte du 
pôle Transcendance, dans ce qu’il fait et dans ce qu’il est. 



133D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

3. 1986 : partager la mission (1)
Le Chapitre général de 1986 n’a pas non plus commencé en 
1986.105

Le Chapitre devait se concentrer sur la Règle des Frères, une 
fois passée la période de première réaction ou de renouveau 
proposée par le Concile. Il y avait d’autres thèmes, bien 
sûr, surtout d’ordre organisationnel général, et on s’était 
engagé à les prendre en compte. Mais ce qui devait occu-
per le devant de la scène, c’était le document de base de la 
vie des Frères. En ce sens, paradoxalement, la vie réelle et 
complète de la grande communauté lasallienne devait res-
ter quelque peu éloignée de la grande assemblée. Ils n’ont 
étudié aucun thème concret, mais leur ensemble. Ce n’est 
pas la même chose. En toute logique, l’Assemblée décide-
rait que pour le prochain Chapitre, ils n’attendraient plus 
dix ans, mais sept.

En ce qui concerne la réflexion de cette étude, le domaine 
est encore plus restreint. Il se limite à quelques lignes, 
à une expression : « Mission partagée ». En soi, elle ne 
semblait pas avoir une portée suffisante pour être consi-
dérée comme un emblème ou un moment privilégié de 
conscience institutionnelle, mais les faits ont démontré 
le contraire.

Le sujet n’était pas étranger aux préoccupations de l’Ins-
titut, loin s’en faut, comme nous pouvons le constater 

105	 Il y eut également, comme il se devait, une réunion interca-
pitulaire en 1981, du 4 mai au 6 juin. Son compte rendu et ses 
résultats sont consignés dans la Circulaire 415.



Deuxième temps : renouveler134

dans le compte rendu de la réunion intercapitulaire. Déjà 
à l’époque, partant du principe qu’ils devaient se consa-
crer à la Règle, ils soulignaient six points importants sur 
lesquels l’Institut devait insister auprès du Chapitre. 
Les trois premiers, que la Circulaire souligne avec force, 
étaient les suivants : 

•	 Continuer à découvrir la mission ;
•	 La libération des pauvres et la promotion de la justice ;
•	 L’intégration des laïcs.106

En ce qui concerne ce dernier thème, il est indiqué un peu 
plus loin qu’il s’agit d’un « signe des temps » que les Frères 
doivent savoir déchiffrer. Un peu plus loin, le thème des 
laïcs est explicitement lié à celui des Associations lasal-
liennes. Et l’ensemble mérite ces mots de la Circulaire : 

Il est peut-être excessif ou rhétorique de parler d’un prin-
temps lasallien. Mais, en vérité, « quelque chose » est 
en train de se passer sous nos yeux ! L’échange d’infor-
mations a permis aux représentants des secteurs où ces 
mouvements se manifestent de faire connaître leur inté-
rêt apostolique à ceux des secteurs où rien ne se passe encore, 
en les aidant à prendre conscience que cela est possible 
partout, en tenant compte des spécificités locales.107

106	 Les trois autres, résumées de manière beaucoup plus succincte, 
sont les suivantes : être davantage « Frères » ; nous sentir 
davantage fils d’un même Père ; et une meilleure formation 
permanente. Cf. Circulaire 415, pp. 10 et suivantes.

107	 Id., 22-26. Les points d’exclamation ne sont pas de nous ; les 
italiques, oui.



135D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Quoi qu’il en soit, le Chapitre devait se consacrer presque 
exclusivement à la Règle, de sorte qu’il fallait préalable-
ment créer une commission chargée de préparer les textes 
que l’Assemblée réviserait et finirait par fixer.108 C’est 
pourquoi, parallèlement à une commission chargée de 
préparer toute la gestion du Chapitre, une autre commis-
sion a été créée pour rédiger le texte de la Règle. Les deux 
commissions ont commencé leurs travaux en septembre/
octobre 1985, toutes deux à Rome.

Toutes deux devaient tenir compte des indications de la 
Rencontre intercapitulaire.

Il n’y a pas grand-chose à dire sur le travail administratif, 
si ce n’est qu’il a été bien fait et qu’il a tiré parti de l’expé-
rience des deux précédents. Cette fois-ci, les effectifs ont 
été réduits : 118 délégués (quarante de moins qu’il y a dix 
ans), qui devaient atteindre les objectifs du Chapitre en 
huit semaines. 

En revanche, il faut parler longuement et en termes élo-
gieux du travail de l’autre Commission. Son journal, riche 
en détails, a été conservé dans les archives de Rome. C’est 
un petit monument qui, avec le temps, prend de la va-
leur en nous montrant le rythme de la prière quotidienne 
de ses membres, leurs centres d’intérêt, leurs approches 
personnelles, leur santé, leurs doutes. Il aide à percevoir 

108	 L’Institut recevra les informations sur l’ensemble du processus, 
lors du Chapitre et de la Sainte Congrégation, le 30 avril 1987, 
dans la Circulaire 424, monographique.



Deuxième temps : renouveler136

avec précision la contribution du Chapitre dans le docu-
ment final.109

La Commission a résidé entre huit et neuf mois à la Mai-
son générale, en dialogue constant avec le Conseil général, 
de sorte que celui-ci recevait tout ce que la Commission 
décidait. Une fois les deux groupes – Conseil et Commis-
sion – d’accord, le texte était considéré comme prêt à être 
présenté au Chapitre.110 

C’est précisément cette manière de procéder qui offre une 
anecdote importante pour cette étude.

La mission partagée

La Commission a articulé la future Règle autour des trois 
dimensions de l’identité du Frère, telles qu’elles avaient 
été formulées en 1966/67, dans la Déclaration et la Règle. Ce 
faisant, elle a également laissé le modèle à la dernière révi-
sion, celle de 2015, aujourd’hui en vigueur. Elle a ainsi ac-
compli ce que les rédacteurs du texte précédent n’avaient 
pas pu faire. 

109	 Son compte rendu, dans AMG, ED 286/1 et 2.

110	 Dans notre thème, nous pouvons affirmer que la contribution 
du Frère Patrice, depuis le Conseil général, a été très importante. 
Tout comme l’a été, à partir du Chapitre, la mise en place du 
Centre Lasallien Français, que cet homme animerait et qui 
serait une source d’inspiration pour tant d’autres territoires 
du monde lasallien.



137D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

La Règle serait organisée en cinq chapitres : Mission, Consé-
cration, Communauté, plus Prière et Formation. Chaque 
membre de la Commission serait chargé de la première 
ébauche, toujours discutée ou partagée avec les autres. 
Une fois le consensus suffisamment atteint, le texte était 
transmis au Conseil général, qui le renvoyait avec ses ob-
servations.

C’est ce qui s’est passé pour le chapitre sur la Mission, 
dont la première version a été rédigée par le Frère Bru-
no Alpago. Le protocole habituel a été suivi : première 
ébauche, Commission, Conseil général, ébauche ou propo-
sition définitive pour le Chapitre. 

Il était logique qu’entre autres thèmes, celui de la relation 
entre les Frères et les autres éducateurs et personnes im-
pliquées dans l’animation du projet éducatif apparaisse. 
Dans ce cas, le Frère Patrice Marey, du Conseil général, 
réfléchissant à la réalité quotidienne des institutions la-
salliennes, proposait : « les Frères s’efforcent de leur faire par-
tager la spiritualité et la pédagogie lasalliennes... ». Il faisait 
référence à « la façon dont les Frères partagent avec eux leur 
spiritualité ou leur expérience éducative... ».

C’était les 22 et 23 avril 1985 et, avec ses suggestions, ils 
se sont à nouveau réunis un mois plus tard, le 24. Le texte 
qui allait être retravaillé plus tard par le Chapitre était 
déjà prêt, mais le 2 mai, le journal rapporte qu’« il faut pen-
ser aux sous-titres... qui nous seront demandés... ».

Les « sous-titres » font référence à certains mots écrits 
dans les marges, à titre de résumé ou d’indicateur du 
thème de l’article en question. Ils avaient déjà été utilisés 



Deuxième temps : renouveler138

en 1967, tant dans la Règle que dans la Déclaration. Il fallait 
les inclure, car il a été décidé qu’ils accompagneraient le 
texte même des articles de la Règle, mais le 24 mai, cela 
n’avait toujours pas été fait. Certains rédacteurs ont été 
malades, voire hospitalisés pendant quelques jours, et 
ce détail manque dans le document qu’ils présentent. Le 
reste, nous pensons, a déjà été porté à la connaissance du 
Conseil général et les a occupés pendant le reste du mois. 

Ainsi, finalement, le 3 juin,111 ils constatent qu’ils ne 
peuvent plus attendre, mais que « le Fr. Bruno n’a pas fixé de 
sous-titres, vu la difficulté éprouvée pour regrouper les articles. 
Après échanges au sein de la Commission, on s’arrête à ceux-ci : 
...Mission Partagée : art 19 et 20... ».

Le texte est resté tel quel, et ce « sous-titre » n’a pu être 
soumis à une analyse plus approfondie ni à la révision 
du Conseil général : il n’y avait plus de temps et, à cette 
époque, tout le monde devait quitter Rome. L’article qui 
le précédait a été retouché, mais pas l’expression qui l’ac-
compagnait : « Mission partagée ». En réalité, on n’y a 
pas accordé beaucoup d’importance : l’expression sonnait 
bien et semblait claire. Cela suffisait. Huit ans plus tard, 
ce sous-titre serait la vedette du Chapitre général de 1993. 

L’article en question restera ainsi, après le Chapitre :

...Ils associent volontiers les laïcs à leur mission éducative. 
Ils offrent à ceux qui le veulent les moyens de connaître 
le Fondateur et de vivre selon son esprit.... Les Frères 
font connaître l’essentiel du message lasallien à tous les 

111	 Lundi à 15 heures.



139D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

membres de la communauté éducative. Ils proposent 
même à ceux qui le désirent un partage plus poussé de 
spiritualité et les incitent à vivre un engagement apos-
tolique plus précis. Ils participent à la création de com-
munautés de foi qui témoignent de la vérité de ce qu’elles 
annoncent...112 En marge, en guise de synthèse, on pouvait 
lire : « Mission partagée ».

La nouveauté du schéma

Si nous rappelons cette histoire, c’est pour souligner l’im-
portance des mots, en l’occurrence de cette expression. 
Elle marque un moment privilégié de la conscience lasal-
lienne au cours du siècle dernier.

Car la Commission avait modifié la structure de la Règle 20 
ans auparavant. Elle l’avait fait en la constituant autour 
de la triade Mission, Communauté, Consécration. Une 
heureuse découverte. Le texte gagnait ainsi en clarté et en 
cohérence et s’inscrivait expressément dans la volonté de 
l’Institut lasallien de répondre à l’invitation du Concile. 

112	 Dans la Règle alors approuvée, art. 17 et 17c. On peut certainement 
dire que, dans son ensemble, cet article 17 n’enrichit pas l’article 
19 correspondant du projet présenté par la Commission. Il a 
plutôt un certain air triomphaliste (« Depuis leur fondation, 
les Frères ont contribué à promouvoir le laïcat chrétien... ») et 
quelque peu paternaliste, perceptible dans cet article et dans 
le suivant, 18, sur la mission et l’inculturation. Comme dans 
d’autres cas similaires, il est très intéressant de comparer les 
deux versions : celle qui a été approuvée par le Chapitre et celle 
qui a été présentée par la Commission (publiée en août 1985 à 
Rome sous le titre Projet). 



Deuxième temps : renouveler140

Vingt ans auparavant, la Déclaration avait proposé ces trois 
axes comme architecture intérieure du Frère. Et elle les 
avait appelés « dimensions ».113 Il est vrai que le texte lui-
même prête à confusion : alors que le n° 12 parle de « di-
mensions », le n° 13 parle d’« éléments ». La clé réside dans 
le verbe « intégrer », qui apparaît également dans le n° 13.1.

Les termes ne sont pas innocents, facilement interchan-
geables, non. « Dimension » et « élément » ne signifient 
pas la même chose. Ainsi, les éléments d’une réalité sont 
séparables ; ils sont bien sûr ensemble, mais juxtaposés, de 
sorte que chacun d’eux a sa propre vie. Les dimensions, en 
revanche, ne sont pas des réalités internes mais des pers-
pectives externes. Ainsi, une personne peut être considé-
rée dans sa dimennsion de mère, d’enseignante ou de ci-
toyenne : dans chaque cas, nous voyons la même réalité, 
non pas un fragment de la réalité, un « élément » de cette 
personne, mais toute sa personne configurée par rapport à 
quelque chose. La réalité est une, indivisible ; les perspec-
tives, c’est-à-dire les dimensions, sont multiples.

C’est ce que signifie la Déclaration : le Frère intègre en sa 
personne, en une seule réalité, la consécration baptismale, 
la tâche éducative, la communauté, la foi... Il intègre ces 
réalités ou ces réalités s’intègrent en lui de telle manière 
qu’elles sont inséparables, c’est-à-dire qu’elles constituent 
les dimensions de sa personne. Intégrer, et non juxtaposer.

On comprend ainsi que Consécration, Communauté et 
Mission ont des significations très différentes si elles sont 

113	 Déclaration..., nn. 12-14.



141D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

considérées comme des dimensions ou comme des élé-
ments d’une personne. 

En clair : on peut partager un élément d’une personne 
sans avoir à partager les autres. Au milieu de tout cela, on 
partage une partie de cette personne (par exemple, une 
transfusion sanguine, sans que l’une ou l’autre des deux 
personnes ne connaisse les goûts de l’autre). Mais on ne 
peut pas partager une dimension d’une personne sans 
partager les autres, car cette dimension n’est pas une par-
tie de sa personne, mais toute sa personne orientée vers 
quelque chose.

C’est pourquoi on ne peut pas parler de « mission partagée »  
au sens de travail partagé : le travail n’est pas la mission. 
Ce qui, dans notre réflexion, nous amène à une question 
importante : peut-on partager la mission du Frère sans 
partager, par exemple, la communauté du Frère ? Et si l’on 
partage le travail, partage-t-on la mission ? 

Ou, ce qui est beaucoup plus grave : un Frère peut-il vivre 
sa Mission en marge de sa Consécration ? A-t-il besoin de 
la Communauté pour vivre sa Mission ? Peut-on vivre la 
Communauté sans vivre la Consécration ?

On comprend. L’expression « Mission partagée » semble 
à première vue une expression heureuse : elle rapproche, 
elle élimine les distances ; mais elle est des plus malheu-
reuses dès lors que l’on s’engage sur la voie qu’elle invite à 
suivre : elle conduit à la fragmentation et à la séparation.

Eh bien, tout l’article 17 du Projet, qui en était le titre, 
a été enrichi par le Chapitre, avec des références que la  



Deuxième temps : renouveler142

Commission n’avait pas jugées nécessaires. Et pourtant, 
même ainsi, il est plus pauvre ou moins riche en conte-
nu que ce que promettait la « mission partagée ». Il y a 
plus dans le [sous-]titre que dans le développement. Ce 
dernier, en réalité, dit que dans leur travail d’éducateurs 
— dans leur mission, si l’on veut — les Frères ne sont pas 
seuls. Partager la mission, c’est bien plus que cela.

Mission et communauté

Il existe toutefois deux pistes qui peuvent nous mener 
beaucoup plus loin. La première se trouve dans l’article 17c. 
Elle est citée plus haut, mais nous la considérons séparé-
ment : « [les Frères] participent à la création de commu-
nautés de foi qui témoignent de la vérité qu’ils annoncent ».

Partager la communauté : c’est autre chose et cela aurait 
mérité d’être davantage développé ou d’occuper une place 
plus importante dans l’ensemble des Règles. En fait, la ré-
flexion du Chapitre sur le thème des Règles s’est concen-
trée sur la relation entre la Consécration et la Mission. Le 
rôle de la communauté dans cette relation est peut-être 
resté quelque peu en dehors du champ d’application, alors 
qu’il constitue précisément l’élément le plus caractéris-
tique de l’héritage lasallien.

La communauté naît de et pour l’école des pauvres, en ré-
ponse à l’appel de Dieu et de l’Église. Mais en se configurant 
comme communauté lasallienne, elle façonne spécifique-
ment tant la mission que la consécration. La « mission »  
scolaire vue par un groupe d’enseignants bien organisés 
n’est pas la même chose que celle vue par une communau-



143D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

té d’enseignants qui se sont liés devant Dieu par un vœu 
de fidélité mutuelle pour toute leur vie.

On ne peut pas, en effet, parler de mission partagée lorsque 
le concept de consécration est défini à partir des vœux 
ou de la distance par rapport au laïc. Et l’importance des 
textes de Conditae et de saint Pie X apparaît à nouveau.

L’identité lasallienne se définit à partir de la communau-
té, de sorte que, si elle peut être partagée, elle doit l’être à 
partir de la communauté. Cela nous amène à des considé-
rations qui vont au-delà des limites supposées par le Code 
de droit canonique de 1983. Nous sommes face à une nou-
velle façon de concevoir la mission partagée.

Au sein de la Commission, puis du Chapitre, ils connais-
saient le nouveau Code de droit canonique, paru deux ou 
trois ans auparavant. Ils en ont tenu compte dans la ré-
daction des Règles. Un canon en particulier les a guidés :  
« L’apostolat de tous les religieux consiste en premier lieu 
dans le témoignage de leur vie consacrée... » (c. 673).114

Ils l’ont cité et en ont fait un texte régulier dans leur article 
24, dans le chapitre sur la Consécration. Il a également été 
conservé dans la nouvelle version de 2015, à l’article 15, 
mais cette fois dans le chapitre sur la Mission. 

114	 « Omnium religiosorum apostolatus primum in eorum vitae 
consecratae testimonio consistit, quod oratione et paenitentia fovere 
tenentur ». Le langage et le vocabulaire sont différents, mais 
l’esprit correspond aux formules de Panikkar sur l’archétype 
de la simplicité (cf. son Éloge du simple : Le moine comme archétype 
universel, Albin Michel, 1995).



Deuxième temps : renouveler144

Il s’agit d’une excellente formule, que le Code emprunte 
à Lumen gentium et à d’autres textes du Concile Vatican 
II.115 Sa présence dans le Code particulier d’une Institution 
religieuse ne pourrait être plus appropriée. 

Si l’on y regarde de plus près, on se rend compte que le 
texte n’utilise pas le terme « mission », mais celui, beau-
coup plus général, d’« apostolat ». On pourrait penser 
que cela permet de respecter la nature des deux termes, 
le second étant un concept plus large que le premier. Il 
est peut-être plus plausible de comprendre que le Code ne 
peut se baser sur un discours théologique plus précis que 
celui qui était habituel à l’époque, et qu’il utilise donc ces 
termes de manière interchangeable, dans l’attente de cor-
rections futures, une fois que la doctrine aura mûri.

En relisant la Règle telle qu’elle a été laissée par le Cha-
pitre, nous trouvons des signes clairs de cette deuxième 
hypothèse : ils apparaissent surtout dans l’emploi de 
termes sans portée très précise. Et c’est là qu’apparaît la 
deuxième piste possible : le ministère du Frère.

Il apparaît dans les articles 12 et 13. L’article 12 commence 
ainsi : « Ambassadeurs et ministres de Jésus-Christ, les 
Frères s’insèrent dans la mission de l’Église en consacrant 
leur vie à Dieu pour porter l’Évangile dans le monde de 
l’éducation... ».

Et à la fin de l’article 13, nous trouvons : « Les Frères consi-
dèrent leur métier comme un ministère ».

115	 Cf. LG 43-47 ; de ce point de vue, Perfectae caritatis n’est 
qu’opérationnelle, pour la réforme.



145D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

On en déduit que, pour le Chapitre, les Frères exercent un 
ministère parmi ceux qui sont possibles pour accomplir la 
mission générale ou commune de l’Église.  

Dans cette optique, le Frère n’a pas de mission spécifique. 
Il a un ministère spécifique, c’est-à-dire une manière spé-
cifique de participer à la mission de l’Église. Cette manière 
est son ministère. Et ce ministère est spécifié par sa parti-
cipation en tant que communauté à la mission de l’Église.

Au cours des années suivantes, l’institution lasallienne 
le précisera ainsi.116 Mais elle se heurtera à l’obstacle de 
l’usage généralisé et imprécis du terme « mission ». Cela 
rendra très difficile toute avancée et il faudra abandonner 
les deux, mission et ministère, au profit d’un autre terme 
qui les regroupe : on parlera alors de l’Association, com-
prise comme l’autre face de la Communauté. C’est là que 
réside la clé : dans la nouvelle Communauté.

En réalité, le terme « ministère » n’est pas défini dans la 
Règle, mais sa proximité avec celui d’« emploi » invite à se 
référer au sens des deux termes dans les Méditations pour 
le temps de la retraite, c’est-à-dire dans le vocabulaire lasal-
lien des origines. 

C’est ce que l’on voit dans les lignes qui suivent la procla-
mation citée :

...Un ministère. Ils sont attentifs à chacun, en particulier 
à ceux qui en ont le plus besoin. Ils se rendent disponibles 

116	 C’est une précision du Chapitre de 1993, ou de son environ-
nement.



Deuxième temps : renouveler146

à tous dans une attitude d’accompagnement fraternel, et 
les aident à découvrir, à apprécier et à assimiler les va-
leurs humaines et évangéliques. Ils favorisent leur crois-
sance en tant que personnes appelées à se reconnaître 
toujours davantage fils de Dieu. 

Mais le terme « ministère » n’est pas défini par rapport 
à celui de « mission ». La « mission » est définie comme 
une présence de l’Église évangélisatrice dans le monde de 
l’éducation et surtout parmi les pauvres. Et c’est à propos 
de cette « mission », logiquement vécue en communauté, 
qu’il est dit que « [les Frères] associent volontiers des laïcs 
à leur mission éducative. Ils offrent à ceux qui le veulent 
les moyens de connaître le Fondateur et de vivre selon son 
esprit » (Art. 17).

Cela signifie associer volontiers les laïcs à leur propre tra-
vail. Mais la question se pose aussitôt : quelle est la portée 
du terme « mission » ? Car il peut se référer à la mission 
de l’Église à laquelle les Frères participent, à la manière 
dont les Frères le font, c’est-à-dire au ministère qui leur 
est spécifique, ou simplement à leur travail d’éducateur. 
Et, naturellement, que signifie « associer » ?

De plus, au chapitre 3, sur la vie consacrée, article 24, nous 
trouvons le texte déjà cité du canon 673. La phrase com-
plète dit : « Comme religieux voués au ministère de l’édu-
cation chrétienne, leur premier apostolat consiste dans le 
témoignage de leur vie consacrée » (Art. 24).

Ici apparaissent les termes ‘ministère’ et ‘apostolat’. Et, 
sans vouloir nous perdre dans des considérations pure-
ment lexicales, mais en regardant la vie des personnes, la 



147D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

question se pose : le mot ‘ministère’ a-t-il le même sens 
dans les deux articles ? Le témoignage de leur vie consa-
crée est-il leur manière de rendre présente l’Église évangé-
lisatrice ? Quelle peut alors être la portée des termes ‘asso-
cier’ et ‘partager’ ? Où se situe la mission ?

Préciser les termes

Nous comprenons que la doctrine devait et doit progres-
ser, car on voit immédiatement, sous ces distinctions, la 
vieille question de la relation entre la vie religieuse et l’ac-
tivité apostolique. Et il n’y a aucun doute qu’il s’agit d’une 
« vieille question », puisque nous la ressentons depuis la 
seconde moitié du XVIe siècle, juste après le Concile de 
Trente,117 lorsque les Églises se sont sérieusement posé la 
question de leur réforme intérieure.

La clé se trouve là, très loin. Il n’est donc pas surprenant 
que 80 ans plus tard, nous continuions à entendre les 
échos de cette lettre de saint Pie X. 

Le problème est de trouver un modèle ou une compré-
hension de la consécration religieuse qui soit compatible, 
voire qui soit réellement l’âme de sa vie apostolique. La 
question est plus grave lorsque l’activité apostolique est 
séculière, c’est-à-dire qu’elle n’est pas directement ou ex-
clusivement pastorale. En effet, se consacrer à la pasto-
rale paroissiale n’est pas la même chose que s’occuper des 

117	 Nous reviendrons sur cette référence historique dans notre 
deuxième partie, en particulier dans sa dernière section : « La 
communauté de l’école chrétienne ».



Deuxième temps : renouveler148

malades dans les hôpitaux ou des adultes dans les écoles 
professionnelles.

Nous comprenons très bien l’honnêteté de cette déclara-
tion du Chapitre, avant de formuler son Message « aux di-
vers groupes et mouvements lasalliens qui se multiplient 
dans l’Institut » : « ...même si nous avons senti que tous 
ces groupes attendaient une parole du Chapitre, il ne nous 
a pas été facile d’expliciter quel genre de parole nous pou-
vions dire ».118

Ainsi, nous nous rendons compte une fois de plus que, 
sous le malaise provoqué par l’oscillation entre « dimen-
sions » et « éléments », se cache précisément ceci : nous ne 
comprenons pas comment cet engagement séculaire peut 
s’intégrer à la renonciation ou à la prise de distance par 
rapport à ces mêmes laïcs. Il n’est pas très logique de se 
consacrer à la promotion de ce à quoi on renonce : c’est un 
leitmotiv qui résonne tout au long du XXe siècle dans toutes 
les institutions religieuses consacrées à l’école chrétienne, 
à tous les niveaux et dans toutes les spécialisations.

En cette fin du XXe siècle la grande question n’est pas la 
réforme de l’Église, mais la Nouvelle Évangélisation.

Le Chapitre le comprend ainsi en affirmant quelques 
lignes plus loin : « ... nous percevons que nous assistons à 
un événement nouveau dans l’histoire de l’Institut et qui 
va nous marquer en tant que « Corps de la Société » et en 
tant que « Famille Lasallienne ».119

118	 Circulaire 422, p. 19.

119	 Id. 



149D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Et le nouveau Supérieur général, John Johnston, le reprend 
dans son discours à la fin du Chapitre :

Mes frères, tant de choses ont été dites sur ce sujet fonda-
mental ces derniers jours que je me limiterai à exprimer 
ma ferme conviction que l’invitation à partager notre hé-
ritage lasallien est un appel de l’Esprit à notre époque. 
Cet appel exige que nous réexaminions non seulement le 
rôle de ceux qui collaborent avec nous, mais aussi notre 
propre fonction...120

Il existe encore chez eux un déficit évident dans la défi-
nition de la vie consacrée. Le fait que ce problème ne soit 
pas résolu est déjà grave en soi, mais il l’est doublement 
lorsque l’on vit à une époque de changements à l’échelle 
historique. Si, en outre, nous gardons à l’esprit la qualifi-
cation, qui n’a rien de suspect, de « Nouvelle Évangélisa-
tion » se référant à ces mêmes temps, alors nous mesurons 
mieux l’importance de distinguer dans le langage deux do-
maines : celui de la communication plus ou moins fami-
lière et celui de la participation vitale à un projet de foi.121

Le Code résout cette question par la déclaration que nous 
avons rappelée sur le témoignage de la consécration elle-
même. Et c’est très bien dit. Seulement, il en découle que 

120	 Id., p. 41.

121	 Trois ans après le Chapitre, le Conseil général a publié la 
Lettre à la Famille lasallienne, comme il s’y était engagé. C’est 
un texte qui mérite d’être relu, surtout du point de vue de sa 
définition, non seulement lasallienne et spirituelle, mais aussi 
théologique. Comme on pouvait s’y attendre, cependant, cette 
dimension théologique n’est pas mise en relation avec son 
aspect législatif.



Deuxième temps : renouveler150

cet « apostolat » ne peut être partagé que par une autre 
personne également consacrée, ce qui nous amène à consi-
dérer avec une autre attention toutes les expressions de 
ces thèmes dans tout document, qu’il soit rigoureux ou de 
propagande.

C’est pourquoi nous pouvons dire que le Code lui-même 
ne clarifie pas la relation entre la vie apostolique et la 
consécration, de sorte que sa grande classification de ces 
formes de vie reste imprécise.122

Il s’agit d’une imprécision qui peut avoir de très mauvaises 
conséquences, alors qu’il est si tentant de se complaire 
dans les chemins de l’esthétique insignifiante, de couleurs 
et de répétitions, sans limites ni définition, comme si la 
vérité et la satisfaction qu’elle procure étaient la même 
chose. On construit ainsi parfois des jardins de mots, où la 
réalité n’est que l’apparence d’elle-même. Inviter alors à la 
subsidiarité pour trouver des formules locales ne revient 
qu’à s’abandonner au désordre. 

122	 Dans l’actuel Code de droit canonique, le thème des religieux se 
trouve dans le Livre II (« Le Peuple de Dieu et ses membres »),  
dans sa troisième partie, qui comporte deux sections. La 
première est consacrée aux Instituts de vie consacrée. La 
seconde traite des Sociétés de vie apostolique. Il s’agit certes 
d’un traitement meilleur que le précédent, mais qui laisse 
encore à désirer, du moins en ce qui concerne l’intégration 
des concepts fondamentaux : la consécration, les vœux, 
l’apostolat, la communauté, la publicité ou la confidentialité 
des engagements, etc. Cette référence est très importante et 
sera reprise à d’autres moments de cette étude.



151D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Au cours des 20 prochaines années, nous trouverons son 
fantôme ici et là dans tout le monde lasallien. Son appa-
rition dépendra de l’idée d’une personne qui tient le lan-
gage utilisé dans chaque cas. C’est pourquoi il est bon 
de replacer le sujet dans le cadre du double référentiel 
Trente-Nouvelle Évangélisation.

En effet, il existe deux modèles de l’humain : celui qui di-
vise ou compose l’humain en niveaux successifs, et celui 
qui le considère à travers ses relations. Il s’agit de deux 
anthropologies pour chacune desquelles, en fait, être une 
personne a une signification différente. Dans un cas, être 
une personne est le dernier et le plus haut des niveaux 
qui composent l’être humain. Dans l’autre, on est une 
personne dès qu’on existe, de sorte que c’est la même et 
unique personne qui remplit des fonctions dans lesquelles 
tel ou tel aspect vital semble prédominer.

Pour les uns, nous sommes des personnes dès lors que nous 
atteignons les différents niveaux de notre réalité. Pour les 
autres, dès lors que nous entrons en relation avec nous-
mêmes et avec tout ce qui nous entoure. Dans un cas, nous 
parlerons d’éléments d’une identité ; dans l’autre, de di-
mensions.

Il est possible que même lors de la deuxième session du 
Chapitre de 1966/67, ils n’aient pas été tout à fait conscients 
de ce que signifiait parler de dimensions. On peut imagi-
ner la même chose lors de la rédaction de la Règle en 1986.



Troisième temps : refonder152

Troisième temps : 
refonder

...dans une continuité, dans un mouvement de 
l’Institut, qui s’est développé progressivement 
à partir de 1950. 

Après le choc de la Seconde Guerre mondiale, 
qui a provoqué des changements politiques 
et culturels importants, nous sommes 
entrés dans une ère de déstabilisation et 
d’effondrement des anciens systèmes (sociaux, 
politiques, géographiques, religieux...) rigides 
et monolithiques. Une mosaïque de cultures 
et de différences apparaît, qui ébranle nos 
schémas quelque peu naïfs et nos certitudes 
inébranlables. À la suite de cela, l’Église et 
l’Institut ont été bouleversés.

Cependant, malgré ces chocs, ces incertitudes, 
ces doutes et ces pertes, l’Institut élabore 
sa doctrine depuis 30 ans..., clarifiant son 
identité...

1993. Chapitre général, dans son Message final.



153D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

L’expression « Mission partagée » était l’aboutissement 
du mouvement de renouveau jusqu’à présent. En même 
temps, elle ouvrait la porte à un nouvel horizon, si nou-
veau qu’il faudrait bientôt trouver une autre expression.

Dans cette situation, les Chapitres généraux se sentent 
bouleversés, les uns après les autres, par l’ampleur de ce 
qui se passe, comme si leurs décisions avaient des consé-
quences que personne ne pouvait prévoir. Il fallait préciser 
ce qui se passait et en interpréter la signification.

C’était une tâche qui, logiquement, devait concerner les 
Règles de vie de la Communauté lasallienne.

Nous l’avons développée, une fois de plus, en trois étapes :

1.	 1993 – partager la Mission (2) : l’importance de la pré-
sence des laïcs au Chapitre.

2.	 L’Association et l’éducation des pauvres : deux, voire 
trois Chapitres généraux supplémentaires, avec pour 
tâche de préciser le jeu « communauté-mission ».

3.	 2015 – une révision obligatoire : 30 ans plus tard, à 
nouveau les Règles.



Troisième temps : refonder154

1. 1993 – partager la Mission (2)
Sept ans plus tard, ce « sous-titre » était devenu le thème 
phare du nouveau Chapitre général.123 Ce n’est pas exagéré.

Entre le 5 avril et le 15 mai, 132 capitulants se sont réu-
nis à Rome. De plus, entre le 14 et le 24 avril, il y eut 20 
« consultants » – c’est ainsi qu’on appelait un groupe de 
laïcs venus du monde entier pour participer à l’Assemblée. 
La Commission préparatoire l’avait prévu, car elle voulait 
donner toute la place possible à l’examen de la mission 
partagée, ce qui supposait quelque chose de révolution-
naire : la présence de laïcs au Chapitre général.

C’était aux antipodes des textes de 1946.

Le Chapitre s’est ouvert par deux réflexions de spécialistes 
de la vie consacrée, auxquelles se sont ajoutés les rapports 
des Supérieurs. Le fonctionnement de l’Assemblée a été im-
médiatement organisé, de sorte que le 13, la phase initiale 
était terminée. Ensuite, les Frères et les laïcs se sont consti-
tués en six commissions pour réfléchir à la mission parta-
gée sous différents angles : Association, formation, commu-
nautés associées, inculturation, finalités et objectifs.

123	 C’est ce que reconnaît la Circulaire 435, dans le premier des 
deux Messages du Chapitre. La Circulaire exprime également la 
conscience des Capitulants de vivre une période historique de 
40 ans, qui revêt une signification particulière (cf. Préambule 
de la première de leurs déclarations, sur la Communauté des 
Frères). Cette perspective historique était déjà explicitement 
présente dans la Circulaire 432, annonçant le Chapitre (7 avril 
1991). Cela revient à reconnaître que ce qui a été vécu peut 
transcender bon nombre des propositions du Chapitre. Voir 
plus loin, Deuxième partie, 1. Une institution dans l’histoire. 



155D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Le Chapitre « mixte » a duré près de deux semaines. Il a 
été suivi de trois autres semaines, dont la première a été 
consacrée, cette fois uniquement avec les Frères, au reste 
des thèmes (gouvernement, économie, vocations, commu-
nauté, vieillissement). Il s’est terminé par l’élection des 
Supérieurs, ainsi que par les propositions opérationnelles 
du Chapitre et le programme de la nouvelle équipe. Les 
derniers jours ont été consacrés à la pédagogie du Chapitre.

Même sans le fait objectif d’avoir été la phase avec le plus 
grand nombre de sessions, la présence même de non-Frères 
dans les débats de l’Assemblée justifie ce que nous disons 
de la Mission partagée. Ce fut le thème phare, oui.

À ce moment-là, l’Institut lasallien était parfaitement 
conscient que tout discours identitaire qui ne tiendrait pas 
compte des non-Frères serait irréaliste, purement idéolo-
gique. C’est pourquoi il a prévu la présence de non-Frères 
à la grande Assemblée et, pour ce faire, il s’est appuyé sur 
le terme récemment incorporé, agréable à l’oreille et – du 
moins en apparence – facile à comprendre. 

Il en résulta une sorte de schizophrénie : on parlait de 
quelque chose sous les auspices d’un titre, mais les do-
maines de réflexion et les objectifs ne coïncidaient pas. Ce-
pendant, le Chapitre se déroula comme si ce n’était pas le 
cas. En réalité, il y avait deux concepts de « mission » : ce-
lui qui concernait la Communauté des Frères et celui qui 
concernait le centre ou le projet éducatif. Il faut dire qu’ils 
ne coïncidaient pas. Et on peut dire que cette non-coïnci-
dence n’était pas toujours perçue consciemment.



Troisième temps : refonder156

Deux textes pour interpréter le projet lasallien

On comprend mieux si l’on replace le Chapitre propre-
ment dit dans le cadre de deux textes, tous deux faisant 
autorité : le premier, la Lettre de vœux pour la nouvelle 
année, signée par le Frère Supérieur général, le 1er janvier 
1993 ; et deuxièmement, le texte La mission lasallienne, une 
mission partagée, du Frère Supérieur et de son Conseil géné-
ral, diffusé en 1997 à toute la Famille lasallienne, selon la 
« recommandation enthousiaste » du Chapitre général. Le 
premier, en prélude au Chapitre. Le second, à la demande 
du Chapitre, quatre ans plus tard.

Tout d’abord, les vœux pour la nouvelle année. Trois mois 
exactement avant l’ouverture du Chapitre, le Frère John, 
Supérieur général, a envoyé à tout l’Institut sa lettre de 
vœux pour la nouvelle année. Il s’agit d’un texte impor-
tant, véritable prélude au Chapitre. Il était intitulé Trans-
formation.124

Dès la première de ses huit sections, le Supérieur déclarait 
écrire en fonction de l’année du Chapitre. C’est pourquoi 
il commençait par concentrer en six observations ce qu’il 
entendait par la « santé » de l’Institut, observations sur 
lesquelles il s’appuierait ensuite pour proposer des tâches 
au Chapitre. Les trois premières expriment la satisfaction 
générale des Frères d’être ce qu’ils étaient, à l’école du Fon-
dateur et à l’époque actuelle. Les quatrième et cinquième :

124	 Lettre pastorale, 1er janvier 1993 : Transformation ; réflexions sur 
notre avenir (Nous citons la pagination de la version espagnole). 



157D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

4. Nous trouvons une satisfaction personnelle dans les 
activités apostoliques. Nous acceptons de plus en plus 
que la mission soit aujourd’hui une « mission partagée ».  
Nous collaborons plus efficacement avec nos collègues 
laïcs. Nous sommes fiers de l’excellent travail accompli 
dans les centres que nous animons, aux côtés de femmes 
et d’hommes très dévoués.

5. Et pourtant, beaucoup d’entre nous, tout en appré-
ciant les contributions personnelles, ne sommes pas sûrs 
du rôle spécifique que nous devons jouer aujourd’hui en 
tant que religieux, en tant que communautés et en tant 
qu’Institut. Nous reconnaissons que les laïcs des deux 
sexes peuvent diriger efficacement les écoles, enseigner, 
catéchiser et servir d’agents de la pastorale des jeunes. 
Certains d’entre nous se demandent si notre forme parti-
culière de vie religieuse est encore nécessaire (p. 8).

Il y a une dernière observation qui concerne la pastorale 
des vocations et qui va dans le même sens que toutes les 
précédentes. Dans l’ensemble, c’est une séquence claire : 
satisfaction (1, 2, 3, 4), perplexité (5), vocations (6). Et cela 
se comprend quand on trouve immédiatement la proposi-
tion pour le Chapitre, concentrée dans le titre de la Lettre 
pastorale : Transformation.

Le Supérieur propose cinq pistes. La transformation s’ef-
fectuera

1. En répondant clairement au besoin et au désir d’une 
articulation plus précise du rôle spécifique de l’Institut, 
du District, de la Communauté et du Frère dans l’exercice 
de la « Mission partagée ».



Troisième temps : refonder158

2. En évaluant... l’expérience vécue de la consécration, de 
la mission et de la communauté.
3. En nous appelant à... la conversion spirituelle...
4. En déterminant... l’ordre des préférences et des objectifs...
5. En déterminant des stratégies efficaces pour atteindre 
les objectifs... (p. 12).

C’est très clair : le thème est l’animation des institutions 
lasalliennes aujourd’hui, en comptant sur ces personnes 
concrètes. L’animation, ses comment et ses pourquoi. Le 
reste de la Lettre ne fait que le commenter, le souligner, 
avec sérénité et en pensant au Chapitre.

Une seule remarque : rien n’est dit en réponse à la cin-
quième observation, déjà mentionnée, sur la situation des 
Frères, du moins celle de ceux qui « se demandent... ». Cela 
n’est peut-être pas dit parce que leur problème se résout 
dans l’ensemble des autres. Clairement, cela aussi est ré-
servé au Chapitre, déjà très proche.

Mais le Chapitre ne l’a pas résolu. Il ne pouvait pas le faire 
et cela se comprend : le sujet exigeait un autre modèle 
d’étude.

Une seule fois, comme nous l’avons rappelé, l’Institut des 
Frères des Écoles chrétiennes a décidé que son Chapitre 
général aurait deux sessions. C’était celui de 1966/67. 
Nous comprenons aujourd’hui que c’était en raison de la 
proximité du Concile, non seulement dans le temps, mais 
aussi dans la manière de concevoir la tâche : ce qui devait 
être fait demandait du temps, car il s’agissait de redéfi-
nir l’Église. Pour cette même raison, parce qu’il s’agissait 
d’une redéfinition, l’Assemblée lasallienne s’est également 



159D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

accordée une deuxième session. Elle n’a pas osé aller plus 
loin, compte tenu du climat interne de la Congrégation, et 
s’est reportée à la session suivante, neuf ans plus tard.

Mais cela ne s’est plus jamais reproduit. C’est pourquoi 
tous les Chapitres suivants, à l’exception de celui de 1986 
en raison de son caractère monographique extraordinaire, 
se sont terminés en laissant une impression de perplexité 
quant aux attentes de la Famille Lasallienne de l’époque. 
Dans tous ces Chapitres, des questions fondamentales qui 
auraient dû être résolues lors du Chapitre ont été laissées 
à l’initiative du Conseil général suivant.

Dans le cas qui nous occupe, celui de 1993, il n’en a pas 
été autrement : le Chapitre lui-même a servi à prendre 
conscience du sujet. Pour le faire de manière officielle, 
pourrait-on dire. Mais rien de plus. À la place, il a indiqué 
avec une certaine urgence au Conseil général de fournir à 
l’Institut une réflexion claire et commune. 

S’il y avait eu une deuxième session, on peut supposer que 
les 20 consultants laïcs auraient été à un autre niveau. Six 
mois plus tard, par exemple, ils auraient été en mesure de 
digérer le choc que représente toujours un Chapitre et de le 
relier à leur vie habituelle. Cela aurait donné du réalisme à 
toutes leurs paroles de ces deux premières semaines, entre 
le 14 et le 24 avril. De leur côté, les Frères capitulants au-
raient également été en mesure de réfléchir et de prendre 
des décisions de qualité sur le thème de leur vie commune 
et de la mission de leurs communautés. Pour eux aussi, 
cela a certainement été un grand bouleversement de par-
tager la salle capitulaire avec quelqu’un qui n’invoquait 
pas les vœux comme un droit de participation. 



Troisième temps : refonder160

À sa place, quatre ans plus tard, le Conseil général rédigea 
une synthèse détaillée sur le sujet. Elle exprime la réflexion 
du Chapitre lui-même, désormais enrichie par celle du 
Conseil général qui a également recueilli les échos du sujet 
dans tout l’Institut. Elle fut intitulée La mission lasallienne, 
une mission partagée.125 Comme nous le voyons, tout est centré 
autour du grand thème : si, 30 ans auparavant, il s’agissait de 
l’identité du Frère aujourd’hui, maintenant, à la fin du siècle, 
il s’agissait de l’identité de la communauté lasallienne.

Le texte s’articule en trois parties : l’héritage lasallien ; la 
Communauté et l’éducation aujourd’hui  ; et la Mission 
partagée. 

La première partie retrace l’histoire de l’Institut lasallien, 
en mettant l’accent sur la situation à la fin du XXe siècle. 
C’est un parcours simple et efficace, mais avec un silence 
très important : il ne dit rien sur la place de la consécra-
tion dans cet héritage. Il parle bien de la Communauté, 
mais du point de vue de l’animation de l’école, et non en 
tant que signe de la Communauté consacrée.

Il en va de même dans la deuxième partie : elle souligne la 
nouveauté de ce qui se vit à la fin du siècle et l’importance 
de redéfinir la communauté éducative, mais là encore, il 
n’y a pas de place pour la transformation de la Commu-
nauté des Frères en nouvelle Communauté lasallienne.

Dans la troisième partie, il y a un bloc de huit ou dix pages 
(selon les versions), la section 3.3., qui s’écarte de cette 

125	 Publiée en 1997, elle a rapidement été traduite dans différentes 
langues.



161D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

tendance et avance quelque chose que nous n’avions pas 
lu auparavant. Il est intitulé « Associés, ensemble, dans la 
même mission ». Son développement : 

3.30 Introduction
3.31 Communion et héritage lasallien
3.32 Le processus qui relie la communion et la mission
3.33 Communion dans le sens du travail éducatif comme 
ministère
3.34 La dimension ministérielle de l’Église
3.35 Un « ministère » particulier : administration et ser-
vices auxiliaires
3.36 Coresponsabilité, solidarité et association
3.37 Vivre l’esprit d’association selon le 42e Chapitre général
3.38 Proposition du 42e Chapitre général
[et lignes directrices] pour la réflexion personnelle et le 
dialogue

Il s’agit d’un ensemble concis et facile à lire, qui mérite 
d’être recommandé, en particulier les sections 3.32 et 3.33. 
Dans ce dernier numéro, nous trouvons un excellent para-
graphe qui nous place au cœur du sujet :

Cette nouvelle communauté ministérielle doit être pour 
l’école lasallienne le signe que le Royaume de Dieu est 
présent et grandit dans ce milieu. Chacun de ceux qui 
participent à la communauté, dans la mesure où ils sont 
animés par la foi, vit et manifeste son ministère de ma-
nière complémentaire aux autres, mais avec des caracté-
ristiques différentes, selon sa propre identité :

•	 le Frère, à partir de sa consécration au célibat dans la 
communauté,



Troisième temps : refonder162

•	 le laïc, à partir de sa vie plus en contact avec les réa-
lités séculières et, peut-être, à partir de son mariage 
ou de son célibat séculier ;

•	 le prêtre, à partir de la particularité de son ministère 
ordonné, mis au service du ministère de l’éducation 
chrétienne (pp. 143 et suivantes).

Ce paragraphe ouvre des perspectives, il est prometteur, 
mais il reste isolé. 

En trouvant ce thème et l’expression « communauté mi-
nistérielle », on comprend que ce thème n’aurait pas dû 
apparaître avant la fin. Il semble évident que ce n’était 
pas une question importante ni dans l’héritage lasallien 
ni dans la nouvelle communauté éducative. On pourrait 
même dire qu’elle vient d’une autre source que tout ce qui 
précède. On voit, en particulier, que dans ces pages presque 
finales, le raisonnement considère l’identité lasallienne du 
point de vue des dimensions ; tout ce qui précède, en re-
vanche, du point de vue des éléments.

Parler de communauté ministérielle, c’est parler de l’uni-
té profonde de la consécration baptismale et de l’engage-
ment dans une œuvre née de cette consécration. Tout le 
discours renvoie au mystère de la communauté comprise 
comme signe de la réalité du Seigneur et de son Royaume. 
Signe commun, unique, diversifié en son sein, mais consti-
tué en une seule réalité.

Cela suppose de considérer la théologie du ministère la-
sallien, toute l’histoire de son héritage, d’un point de vue 
différent de celui utilisé dans les deux premières parties. 
L’identité institutionnelle ne réside pas dans le renonce-



163D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

ment à quoi que ce soit, mais dans la transparence vis-à-
vis du Dieu qui unit tous les membres de cette commu-
nauté. Et c’est ainsi qu’il établit son ministère.

Défis techniques et défis d’adaptation

Quelques années plus tard, en préparation du prochain 
Chapitre général, une distinction très fructueuse s’est ré-
pandue dans le monde lasallien : les défis techniques sont 
une chose, les défis d’adaptation en sont une autre. Nous 
utilisons son contenu parce que l’Institut qui recevait la 
Circulaire de 1997 pouvait déjà le connaître au moins dans 
certains de ses secteurs ou à certains niveaux : sinon, il 
aurait été tout à fait incompréhensible de le présenter au 
Chapitre en 2000. 

Cela aide à comprendre ce que nous trouvons dans la ré-
flexion sur la communauté lasallienne et la participation 
des uns et des autres à celle-ci.

Il s’agissait d’une distinction qui ne venait pas du domaine 
religieux mais du domaine institutionnel, voire entrepre-
neurial.126 Les Frères de l’ancien District de San Francisco 

126	 Elle faisait référence à l’ouvrage de Ronald Heifetz, Leadership 
Without Easy Answers (1998). L’auteur publiera plus tard avec 
Martin Linski Leadership on the Line (2002). Et peu après, tous 
deux, avec Alexander Grashow, The Practice of Adaptive Leadership 
(2009). Ses termes : « technical challenges », « adaptive challenges ».  
La proposition lasallienne analysait, de ce point de vue, le 
parcours des origines et les scénarios possibles du présent. Ces 
références servent à les contextualiser avec d’autres références 
ultérieures sur le même sujet.



Troisième temps : refonder164

l’ont appliquée et diffusée lors des rencontres de forma-
tion et de préparation du Chapitre général qui était sur le 
point de s’ouvrir.127 

Cette distinction disait qu’il y a des changements qui 
obligent les institutions à se modifier, à se « transformer » 
(pour reprendre le terme que l’on trouve autour de ce Cha-
pitre de 1993). Ainsi, les défis techniques ne demandent 
en réalité qu’une réorganisation les ressources, et non à 
modifier leur modèle, leur substance. Ils se résolvent en 
termes quantitatifs ou strictement organisationnels : mo-
difier le budget, les horaires ou les locaux. On pourrait dire 
que l’on vit dans le domaine du « comment ».

Les défis d’adaptation, en revanche, exigent de redéfinir le 
sens de l’Institution. Ils exigent de s’interroger sur le prin-
cipe et le présent, de mettre en relation les objectifs visés 	
et ceux exigés par la population, par les élèves, par l’Église 
locale. Ils exigent d’adapter à cette situation le profil des 
personnes impliquées dans le fonctionnement de l’institu-
tion. Il s’agit de reconfigurer l’âme de l’entreprise. Dans ce 
cas, peut-être, on vit dans le domaine des « pourquoi ».

Or, les paragraphes 3.32 et 3.33 que nous venons de souli-
gner expriment un défi d’adaptation. Malheureusement, 
il peut arriver que quelqu’un applique des solutions tech-

127	 C’était les premiers jours du Chapitre, les 3 et 5 mai ; le 
Chapitre avait commencé le 1er. Les schémas d’interprétation 
de la configuration institutionnelle du Projet Lasallien à 
travers l’histoire sont également très intéressants. À notre 
connaissance, ils n’ont pas été publiés, nous devons donc 
nous référer à ce qui est conservé dans les AMG, dans la 
documentation du Chapitre.



165D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

niques en croyant qu’il s’agit d’adaptation. Le résultat est 
une augmentation du budget et une diminution de l’espé-
rance : relation inverse entre l’effort et les résultats. Dans 
notre cas, cela se produit lorsque l’on oscille insensible-
ment entre les dimensions et les éléments. C’est-à-dire 
lorsque l’on vit dans un modèle anthropologique donné, 
mais que l’on utilise le vocabulaire d’un autre.

C’est pourquoi, en projetant la lumière de cette distinc-
tion sur le document de 1997 que nous évoquons, cela nous 
semble être le symptôme d’un profond malaise, d’un in-
confort plus subi que thématisé, comme un désir presque 
impossible à satisfaire.

Ce désir concerne la compréhension de la nouveauté institu-
tionnelle par excellence : dans les projets éducatifs jusqu’ici 
considérés comme lasalliens, les Frères sont minoritaires. 
Simultanément, le nombre de non-Frères désireux d’assu-
mer le credo spirituel lasallien et de s’engager dans l’anima-
tion des institutions locales augmente. Évidemment, à côté 
de ces deux types de personnes, il existe un groupe impor-
tant de professionnels qui orientent leur vie vers d’autres 
horizons, de sorte qu’il n’est pas si facile d’identifier l’insti-
tution ou de définir un profil minimal ou de base.

Face à cela, des expressions telles que « Fraternité Signum 
Fidei », « Famille lasallienne », « Mission partagée » et « As-
sociation pour le service éducatif des pauvres » ont vu le jour. 
Mais aucune d’entre elles ne parvient à apaiser le malaise.

Et en même temps, dans l’inconscient collectif lasallien, la 
réduction de la mission au travail éducatif s’est très vite 
installée. C’est le reflet de sa réduction à un élément, alors 



Troisième temps : refonder166

qu’il s’agissait d’une dimension. Depuis ce Chapitre, en ef-
fet, des approches et des organismes ont été mis en place 
pour une organisation plus sereine et plus efficace du tra-
vail ; des organismes et des approches qui fonctionnent en 
parallèle avec ceux qui concernent les Frères.

Depuis cette époque, l’adjectif « éducatif » est utilisé tout 
à fait normalement avec le nom « mission ». On parle de 
« mission éducative » et un réseau est mis en place pour 
s’occuper de la « Mission éducative lasallienne ». Dans ce 
réseau, des organisations d’abord régionales, puis locales 
et mondiales ont vu le jour. On aboutit ainsi à une simul-
tanéité entre le réseau des communautés de Frères et le 
réseau des projets éducatifs, les Conseils de District pour 
ce qui concerne les Frères et les Conseils de la Mission 
éducative pour ce qui concerne les projets éducatifs. Et 
enfin, les Assemblées régionales et mondiales pour la Mis-
sion éducative lasallienne parallèlement aux Chapitres de 
District, de Région et généraux.

C’est ainsi que cela se fait et c’est certainement ainsi qu’il 
faut le faire. Mais il est important de prêter attention à 
la portée des mots que nous utilisons. Nous parlons dans 
tous ces organismes de « Mission éducative lasallienne » ;  
mais la Mission lasallienne peut-elle être autre chose 
qu’éducative ? Pourquoi alors y ajouter un adjectif ?

Et pourtant, il a été ajouté et continue de l’être. 

Sans que personne ne l’ait voulu, il se produit à nouveau 
la même chose qu’avec cette « Mission partagée ». L’intro-
duction de l’adjectif renforce la fragmentation de l’identité  
lasallienne, de sorte que la mission se réduit à la tâche sco-



167D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

laire. Au fond, la communauté n’est plus nécessaire dans 
l’éducation, car l’organisation suffit. L’adjectif ouvre ainsi 
la voie à la disparition de la figure du Frère, désormais su-
perflue du point de vue du ministère éducatif.

Peut-être que tout cela, au moment du changement de 
siècle, n’est pas perçu dans sa transcendance, mais plutôt 
dans son utilité. Peu à peu, cependant, à mesure que les 
sigles s’imposent et atteignent des espaces de réflexion, 
autre chose apparaît. C’est pourquoi, deux ans après le do-
cument du Conseil général, à l’aube du nouveau Chapitre, 
nous retrouvons cette question. 

Les Frères du District de San Francisco ont très justement 
fait la distinction entre les deux types de défis institution-
nels. S’il n’est pas bien fondé, un défi d’adaptation peut se 
réduire à un défi technique et, de ce fait, ne mener nulle part. 
C’était une mise en garde très claire pour l’Institut lasallien.

Les 15 années qui se sont écoulées entre la révision des 
Règles demandée par le Chapitre de 2000 et leur approba-
tion et publication en 2015 en sont la preuve.128 

128	 Le temps a montré que l’affirmation du Chapitre de 1993 ne 
pouvait être acceptée au sens strict : « comme cela a été répété 
à maintes reprises pendant le Chapitre, nous n’avons pas besoin 
de nouveaux documents importants. Le plus important est que 
nous vivions avec authenticité, en tant que Frères, communautés, 
Districts, Régions, Institut, ce qui est décrit dans la Règle, en nous 
servant pour cela des projets personnels, communautaires et de 
District ». C’est le début de la Circulaire 435, rendant compte du 
Chapitre général. Cela est démontré par l’étendue et la profondeur 
des réflexions des Supérieurs au cours des deux décennies qui ont 
suivi. Les italiques sont de nous.



Troisième temps : refonder168

2. L’Association et l’éducation  
     des pauvres
Avec le Chapitre de 2000, il était déjà manifestement 
évident que la grande question de l’Institut lasallien rési-
dait dans la modification du modèle de communauté.

On peut supposer que cela était déjà ressenti en 1966. Si tel 
était le cas, ils n’ont pas pu en traiter, compte tenu du vo-
lume des questions préalables. Il reviendrait dix ans plus 
tard, pour recevoir indirectement un refus traumatisant 
dans l’attitude du Chapitre avec la Commission interna-
tionale sur les vœux. En 1986, il est entré en circulation 
par la voie la moins suspecte : les nouvelles Règles et avec 
le statut du titre en marge. En 1993, comme nous l’avons 
déjà rappelé, ce titre était devenu le thème central. Cela 
a donné lieu à une réflexion importante tant à Rome que 
dans le monde entier et à diverses actions en conséquence. 

Comme voie intermédiaire susceptible d’apaiser ou d’har-
moniser les opinions, le recours à un terme traditionnel du 
vocabulaire lasallien s’était imposé : Association.

Il était déjà apparu à plusieurs reprises au cours des 20 
années précédentes, mais il émergeait désormais avec 
force et emportait tout le reste avec lui. Il allait être as-
socié au thème de l’école des pauvres, de sorte qu’il arri-
va au Chapitre de 2000 sous le thème « Associés pour le 
service éducatif des pauvres » et il serait présent dans les 
deux suivants.

C’est le grand cadre que l’Institut construit pour com-
prendre la nouvelle communauté lasallienne. Les Cha-



169D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

pitres généraux de 2000, 2007 et 2014 se sont tenus sous 
son toit, son académie ou son temple.129 

Ils représentent en effet trois moments d’une période où 
la préoccupation principale de l’institution lasallienne se 
concentre, de manière positive, sur l’association de ses 
membres, nouveaux ou connus, et, de manière négative, 
sur l’épuisement des communautés antérieures à l’émer-
gence du terme. C’est pourquoi, en toute logique, il fallait 
reconsidérer le texte de la Règle.

Dans le corpus lasallien, « association » (et « société ») 
signifient le regroupement ou la conjonction de toutes les 
actions locales en un corps total et unique. « Union » (et 
« ensemble ») se réfèrent plutôt à l’état d’esprit, à la foi 
personnelle, à l’accueil de ceux qui sont les plus proches.  
« Association » désigne spécifiquement l’intégration de 
tout ce qui est local dans une même globalité.130 

En réalité, il s’agit de deux modes ou deux perspectives 
d’une seule et même réalité : la communauté. Monsieur de 

129	 Il vaut la peine dans cette optique, de relire tranquillement les 
Circulaires postérieures à chaque Chapitre général (447, 455, 
469 et 478), ainsi que les lettres du Nouvel An (qui se sont 
réparties en trois séries : deux du Frère Alvaro et une du Frère 
Robert) : elles forment un ensemble exceptionnel, utilisable 
dans tout processus de formation ou de prise de conscience 
face à l’avenir qui s’annonce.

130	 Voir à ce sujet la conférence de Michel Sauvage en novembre 
1998 : Mieux comprendre l’Association lasallienne ?, publiée dans 
Cahiers Lasalliens 55, Jean-Baptiste de La Salle et la Fondation de 
son Institut (Rome, 2001, p. 355). Le texte de référence se trouve 
aux pages 308-338.



Troisième temps : refonder170

La Salle ne voulait en aucun cas utiliser le modèle de cer-
taines institutions monastiques du Moyen Âge, qui s’orga-
nisaient en communautés plus ou moins autonomes, en-
tretenant entre elles une relation uniquement spirituelle. 
Il comprenait que dans son œuvre, le système ou l’en-
semble était fondamental, compte tenu de sa nouveauté. 
Il comprenait – et nous le comprenons facilement – qu’un 
ensemble d’installations plus ou moins autonomes ne 
pouvait garantir la stabilité du projet.131 C’est dans ce sens 
qu’il parlait d’« Association ».

Au fil du temps, avec la consolidation de l’institution la-
sallienne, l’idée d’association est tombée en désuétude, 
comme une redondance dénuée de sens. Le simple fait 
d’entrer en contact avec l’une des institutions lasalliennes 
constituait déjà une association. Il était donc logique que 
le terme tombe dans l’oubli, sans que l’on se rende compte 
que c’était l’ensemble ou le réseau des communautés qui 
lui avait donné sa stabilité à ses débuts et tout au long des 
trois siècles de son histoire.

À sa place – et c’est là que réside la clé des tensions fu-
tures – les vœux religieux ou la triade étaient considérés 
comme les véritables stabilisateurs (si l’on peut utiliser ce 
terme) de l’institution.132 Paradoxalement, cela conduisait 
à une situation inconnue aux débuts de la communauté 

131	 Comme nous le savons, c’était le drame que vivait le Fondateur 
à l’époque de Parménie : les écoles n’avaient pas de problème à 
moyen terme, mais l’Association, en revanche, était sur le point 
de disparaître.

132	 Le Supérieur général, le Frère Alvaro, l’a souligné dans sa Lettre 
pastorale de Noël 2000. Plus précisément, à la p. 14.



171D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

lasallienne, quand précisément la triade n’existait pas en-
core et que tous ses membres n’étaient même pas liés par 
aucun vœu.

On comprend ainsi que, lorsque dans les décennies pré-
cédant le Chapitre de 2000, le terme « association » était 
utilisé, il y avait toujours quelqu’un pour penser l’Institut 
lasallien à partir de la triade (les vœux) et non à partir du 
réseau de communautés (l’association). Cela a fait qu’en 
réalité, le discours officiel de la Congrégation ne pouvait 
assumer ce terme qu’en raison de l’insatisfaction face aux 
précédents. 

C’est peut-être exagéré, mais parfois, à la lecture des do-
cuments des trois dernières décennies, on se demande si 
le terme est utilisé pour sa propre valeur ou plutôt en rai-
son de l’insuffisance des autres. Cela pourrait expliquer la 
polysémie du terme tel qu’il est utilisé depuis 2000.

À partir de cette hypothèse notre perplexité face à l’utili-
sation du terme peut se comprendre.

Ainsi, d’une part, nous constatons une tendance à neu-
traliser toute sa problématique, en reliant l’Association 
au service éducatif des pauvres. C’est presque une situa-
tion paradoxale : il est utilisé pour ne pas être utilisé. En 
effet, de cette manière, l’Association est une fois de plus 
circonscrite à l’action, mais pas à l’identité, ce qui ne fait 
pas beaucoup avancer les choses par rapport aux termes 
précédents (« Famille lasallienne », « Mission partagée », 
en particulier).



Troisième temps : refonder172

D’autre part, nous constatons que le terme s’applique uni-
quement ou principalement aux membres non Frères du 
Projet Lasallien. C’est une autre façon de le neutraliser : 
son sens ou sa portée se limitent dans ce cas à son expé-
rience par un certain type de personne au sein de l’en-
semble lasallien. De cette manière, les Frères n’y sont pas 
associés, ni ne sont des associés.

Le point commun entre ces deux orientations est l’absence 
d’une réflexion satisfaisante sur la relation entre associa-
tion et consécration, ou entre association et communauté. 
Ce déficit pèsera sur l’utilisation de ce terme au cours des 
20 années suivantes. Nous le remarquerons dans la florai-
son si frappante de gestes locaux, qui tentent de donner 
un visage au discours de l’association. 

À ce moment-là, en ouvrant cette section du Chapitre de 
2000, on souligne une perspective décisive dans l’avenir 
de cette Institution.

Il est en effet très frappant de constater comment la dy-
namique même de l’Association conduit l’institution la-
sallienne, tout d’abord, à surmonter un grave déficit dans 
sa conception d’elle-même. C’est ainsi que, pendant près 
de 20 ans, les propositions des Chapitres et des Supérieurs 
vont droit au cœur du problème. Et dans cette focalisation, 
elle parvient silencieusement non seulement à mettre en 
évidence les clés du discours identitaire renouvelé, mais 
aussi à dessiner l’horizon de ses réponses.

Le déficit venait des deux décennies précédentes. Nous 
l’avons souligné à la fin de la section précédente : la consi-
dération des dimensions de l’identité lasallienne comme 



173D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

des éléments, rompant la réciprocité de leurs définitions et 
dénaturant les contributions de la meilleure bonne volonté.

Au début du nouveau siècle, il était toujours vrai que le do-
cument lasallien ne répondait pas au sentiment de nom-
breux membres selon lequel la « consécration » n’était pas 
nécessaire pour vivre la « mission ». Ce sujet a déjà été 
abordé et nous n’y reviendrons pas. Nous signalons seu-
lement, à titre d’exemple suffisamment clair, l’index ou 
le schéma général de la Circulaire 447, avec la chronique 
et les décisions du Chapitre : son concept de Mission est 
l’œuvre éducative. La formidable contribution de la Règle 
de 1986, lorsqu’elle reprenait le canon 673 : « l’apostolat de 
tous les religieux consiste d’abord dans le témoignage de 
leur vie consacrée... », reste totalement en suspens. Nous 
l’avons souligné en parlant du Chapitre de 1986 et du re-
nouvellement de la Règle.

Peu à peu, cependant, par la même inertie logique de 
l’Association, la fraternité finirait par apparaître. Face à 
elle, l’Institution lasallienne pourrait percevoir comment 
le cœur de la Mission était la Communauté, la nouvelle 
Communauté. Et ce ne serait pas comme un moyen pour 
une tâche, mais comme un signe au sein de cette tâche.

Ainsi, l’Association finissait par proposer un nouveau mo-
dèle de vie consacrée : l’Association pouvait-elle se propo-
ser comme un nouveau modèle de communauté consacrée 
? Tout dépendrait de la possibilité de vivre et de présen-
ter l’appartenance comme une rencontre avec le Mystère, 
c’est-à-dire avec Dieu.

Mais n’allons pas trop vite.



Troisième temps : refonder174

Identité et Association
2000-2015 : au cours de cette période, sur l’orientation 
et en réponse à tant d’expériences locales, nous trouvons 
une bibliographie continue sur le sujet ou, plutôt, à partir 
du sujet. Ce n’est pas la même chose. Ce n’est pas la même 
chose d’écrire sur quelque chose que nous vivons tous et 
d’écrire sur autre chose que l’on devine derrière ce que 
nous vivons. C’est comme écrire sur les fruits et la sève 
d’un même arbre.

Le thème est évident, incontestable, réitéré : l’identité du 
Frère, l’identité lasallienne, l’identité de la Communauté. 
Et c’est précisément cette réitération qui nous amène à 
nous demander si nous parlons de ce dont nous parlons 
apparemment ou, au contraire, de ce qui nous amène à 
cela, de ce dont, en raison de sa nouveauté, nous ne pou-
vons pas encore parler, mais qui modifie notre discours 
habituel sur nous-mêmes. 

Ainsi, il y a des Circulaires, des Lettres pastorales du Supé-
rieur, des numéros du Bulletin..., des numéros des Cahiers 
MEL et, comme il est logique, un accent fortement renou-
velé dans la Règle de vie de la Communauté lasallienne. 
L’ensemble laisse l’impression indéniable d’une porte ou-
verte sur une autre réalité, qui reste à systématiser. 

Cela mérite d’être évoqué, comme contexte global de tout ce 
qui a bougé dans l’Institut au cours de ces deux décennies.

Laissant la nouvelle rédaction de la Règle pour une section 
à part, un bon guide pour la comprendre est la réflexion 
très soignée du Frère Supérieur général pendant cette pé-



175D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

riode lorsqu’il s’adresse aux communautés de Frères. Elle 
a en outre le mérite de nous offrir un système ou du moins 
une séquence systématique, qui englobe et donne un sens 
à tout ce qui a été exprimé dans n’importe quel autre fo-
rum lasallien au cours de ces années.

À Noël 2000, le nouveau Frère Supérieur, Álvaro, a écrit 
la traditionnelle lettre de vœux à l’Institut. C’était la pre-
mière d’une série133 qui allait durer jusqu’en 2013, couvrant 
les deux périodes de son mandat. On voit clairement que 
dès le début, il y a un projet et un sens d’ensemble, de sorte 
que ses références s’entrecroisent en avant et en arrière, 
dans un seul système, développé au cours d’une décennie. 
Comme on peut le comprendre, cela donne beaucoup plus 
de valeur à ce que propose chacune des lettres.

Examinons cela de plus près. Prenons par exemple la pre-
mière lettre. Il s’agit d’un texte bref, de 24 pages de petit 
format, dans lequel il est affirmé dès le début :  

Notre 43e Chapitre général, par l’étude et l’impulsion du 
thème de l’Association, a ouvert l’Institut à un proces-
sus tel que nous ne savons pas exactement où il va nous 
conduire, mais que nous devons envisager avec beaucoup 
d’espérance puisqu’ il peut signifier un authentique élan 
nouveau de notre charisme...

« Nous ne savons pas où cela va nous conduire » : en disant 
cela dans cette Lettre aux Frères, le Supérieur ne propose 

133	 Tous ces textes sont aujourd’hui disponibles sur http://www.
lasalle.org. 

http://www.lasalle.org
http://www.lasalle.org


Troisième temps : refonder176

pas un thème qu’il va commenter ensuite. Il ne va pas par-
ler de l’Association ; il veut parler de la Communauté. 

Bien sûr, il ne le fera pas comme s’il vivait dans un autre 
monde. Il sait, comme tous les Frères le savent, que l’As-
sociation touche la Communauté. On pourrait dire qu’elle 
l’enveloppe. C’est pourquoi il invite les Frères à prendre 
conscience du sens de leur vie. En fait, il les invite à un 
examen de fidélité et d’actualité. Il veut leur proposer une 
sorte d’audit autour de deux questions, l’une explicite et 
l’autre implicite. 

La question explicite est : qui sommes-nous, en tant que 
communauté ? La question implicite : que dire, alors, face 
à l’association qui s’annonce ? 

Par exemple, dans cette même lettre, un peu plus loin : 

…Mais notre quatrième voeu n’a pas seulement cette di-
mension mystique de consécration à Dieu pour procurer 
sa gloire, mais il a une forte répercussion communautaire. 
L’association pour tenir ensemble les écoles au service des 
pauvres consolide les liens des Frères entre eux. Le Fonda-
teur fut conduit, petit à petit, à découvrir que sa vocation 
personnelle était liée au fait de faire naître une fraternité 
au service de la jeunesse abandonnée. Il avait compris que 
la volonté de Dieu à son égard, le service qu’il devait offrir 
à l’oeuvre de Dieu, consistait à réaliser « l’établissement 
et la conduite » d’une communauté formée de personnes 
engagées librement pour Dieu dans le service de la jeu-
nesse pauvre et abandonnée, constamment dynamisée 
par la référence au Dieu vivant et à l’oeuvre de Dieu, et 
par l’expérience vécue de la fraternité.



177D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Il est très clair que « l’Association... consolide les liens des 
Frères entre eux » et que c’est ainsi qu’est née « une fra-
ternité au service de la jeunesse abandonnée ». Le terme  
« association » fait référence aux communautés des Frères 
et au regroupement de ces communautés en un réseau ou 
une société. Or, pourrait-on inclure dans cette définition 
(dans cette Fraternité...), par exemple, les consultants 
laïcs qui ont participé en personne au récent Chapitre gé-
néral ? Peut-on en dire autant d’eux et de tant d’autres 
qui, partout dans le monde, s’engagent dans le projet la-
sallien (nous sommes à Noël 2000) ?

Trois ans plus tard, en 2003, le Supérieur général revient 
sur le Chapitre en rappelant un principe commun :

Le dernier Chapitre Général nous dit que le vœu d’origine 
qui a associé le Fondateur avec douze Frères en 1694, pour 
le service éducatif des pauvres, est la source des associa-
tions lasalliennes de laïcs et de religieux qui veulent re-
joindre la mission lasallienne... 

Quatre ans plus tard, en 2007, cette magnifique formule :

...C’est pour cela que nos communautés de par le monde 
lasallien devraient être comme des icônes de la vie trini-
taire dans le monde et dans l’Église d’aujourd’hui, ainsi 
que nous le propose le Fondateur en nous disant que dans 



Troisième temps : refonder178

nos communautés doit exister l’union essentielle qui est 
entre le Père, le Fils et le Saint-Esprit (M 39,3)...134

Encore une fois : peut-on en dire autant des différentes 
formules locales qui voient le jour à la lumière de l’Asso-
ciation ?

Le sujet est de la plus haute importance, non pas en raison 
de la beauté de sa formulation, mais en raison du panora-
ma qui s’ouvrirait avec son extension de la Communauté 
des Frères à la nouvelle « Communauté ». À première vue, 
il semble tout à fait valable de l’affirmer pour cette nou-
velle configuration des groupes lasalliens. Mais aussitôt se 
pose la question cruciale : s’il s’agit d’une caractéristique 
de ceux qui vivent un modèle de consécration, en vertu de 
quoi peut-on l’affirmer d’autres personnes, non « consa-
crées » ? Qu’en dit l’Association ?

Il s’agit d’une seule et même question, dont la réponse est 
urgente. À tel point que sans elle, tout peut rester dans un 
vide plus spiritualiste que fidèle.

Tout chrétien, toute communauté chrétienne, n’ont de 
sens que s’ils sont pour le monde le visage du Seigneur. 
À tel point que, strictement parlant, ils ne sont pas dans 
cette vie pour autre chose. Dans le désert ou dans la ville, 

134	 Nous sommes le 25 décembre 2007. Le Chapitre général est 
déjà passé, de sorte que la Lettre de Noël ne peut être comprise 
sans son impact sur les Frères. Le Supérieur général dit ce 
qu’il dit, sachant que la Circulaire 455 (17.9.07) est dans les 
Communautés avec la contribution du Chapitre à leur vie 
quotidienne. La Lettre de Noël est, sans le dire, un guide de 
lecture du Chapitre.



179D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

au cloître ou à l’usine, telle est leur « mission ». Et, si nous 
nous référons au monde lasallien, telle est sa contribution 
au ministère de l’éducation. 

Un an plus tard, à Noël 2008, le Supérieur ose aller plus 
loin et la portée de ses propos souligne l’urgence de la 
question :

...Savoir si nous allons survivre n’est pas primordial, le plus 
important c’est de savoir si nous contribuons à la création 
d’un monde plus humain à partir des valeurs évangéliques. 
L’important c’est d’exploiter le dynamisme de notre cha-
risme fondateur sachant courir les risques et regarder de 
l’avant. Le plus important n’est pas de savoir si nous au-
rons un futur, le plus important c’est que notre présent ait 
un sens, que notre vie vaille la peine, que beaucoup, grâce 
à nous, découvrent le visage du Père et sa tendresse ma-
ternelle, que l’Évangile soit prêché aux pauvres et que les 
jeunes trouvent en nous l’appui dont ils ont besoin. 

La formule est certes forte. Elle dit que se préoccuper de 
l’avenir peut signifier le perdre. Et elle souligne, encore et 
encore, la structure commune du sens : la transparence de 
Dieu à l’école, dans cette école d’aujourd’hui, en ce début 
du XXIe siècle. 

De qui parle-t-on ?

Encore l’année suivante, en 2009 :

Ceci est notre principal apport à la construction du 
Royaume de Dieu. Nous pouvons toujours vivre cet en-
gagement, sans limites d’âges, et l’association que nous 



Troisième temps : refonder180

vivons aujourd’hui avec les laïcs ouvre notre fraternité à 
des horizons insoupçonnés. Notre vocation anticipe l’état 
égalitaire eschatologique du Royaume de Dieu au service 
duquel est l’Église, notre vie fraternelle en communauté 
le rend présent. J’aime penser au Frère comme sacrement 
de la dimension horizontale qui nous empêche d’appeler 
les personnes père ou maître et nous invite à nous appeler 
et à vivre comme frères.

Il y a ici une mention expresse pour les non-Frères, impli-
quant tout le monde de manière égale dans cet « apport 
principal à la construction du Royaume de Dieu ». Et il est 
certain que l’expression « sacrement de la dimension ho-
rizontale » (que le texte lui-même souligne en italique)135 
manifeste la difficulté de trouver des formules communes, 
dans la dialectique Incarnation/Escatologie que le Supé-
rieur connaît parfaitement.

Le signe de la fraternité

Dans cette même lettre, datée de 2009, un peu plus loin, 
nous trouvons une formule particulièrement heureuse, 

135	 Ibid., p. 5. À y regarder de plus près, l’expression est quelque 
peu ambiguë, entre l’eschatologique, la transcendance, la 
verticalité, la simplicité et la fraternité. C’est un exemple 
d’expressions qui offrent peut-être plus qu’elles n’ont. C’est 
une observation que nous pouvons répéter à plusieurs autres 
endroits de cette réflexion et nous gardons le silence ; si nous 
ne le faisons pas ici, c’est en raison de la proximité des thèmes 
de l’Incarnation et de l’Escatologie et du jeu des éléments/
dimensions, thèmes très importants dans notre réflexion.



181D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

qui nous laisse penser que le Supérieur veut dire beau-
coup plus que ce qu’il dit :

Si l’Église comme mystère est icône de la Trinité, comme 
sacrement elle est invitation à l’unité. Une unité qui se 
révèle comme tâche, don et but, et qui engage dans la re-
cherche passionnée du bien de toute l’humanité dont elle 
se sent solidaire, qui exige conversion et purification per-
manentes, dialogue patient et compréhensif, conscience 
évangélique, respect de la diversité. 

Tout simplement : et si nous remplacions « Église » par  
« Communauté lasallienne » ? Ce serait une formule magni-
fique : la Communauté comme mystère, icône de la Trinité ;  
la Communauté comme sacrement, invitation à l’Unité.

Et comme « sacrement » est le terme latin pour « mystère »,  
qui est sa version grecque, nous trouvons la correspon-
dance entre Trinité et Unité, « mystère » l’une et « sacre-
ment » l’autre, toutes deux développées dans l’opération  
« tâche, don et but ». Le Seigneur comme source de la nou-
velle communauté : oui, il ne serait pas absurde d’établir 
une lecture théologique très sérieuse de la communauté 
lasallienne à laquelle nous pouvons parvenir à partir du 
vœu d’association pour l’éducation des pauvres.

C’est quelque chose qui reste à faire, mais il y a un indice, 
très clair, dans les documents de ces 20 dernières années : la 
Fraternité. Elle a été très présente dans les lettres de Noël...

Par exemple, dix ans plus tard, en 2019, dans sa lettre de 
Noël et du Nouvel An, le nouveau Supérieur général, dé-
sormais le Frère Robert, affirme :



Troisième temps : refonder182

Nous sommes tous l’image et la ressemblance de Dieu, 
membres de l’unique famille humaine et de la commu-
nauté mondiale. Dans nos communautés FEC, nous nous 
efforçons avant tout de vivre notre fraternité innée. Nous 
vivons l’expérience de la fraternité au quotidien – son 
usure, ses joies et ses frustrations. Chaque jour, nous 
nous rappelons la présence de Dieu au milieu de la com-
munauté. Nous sommes soutenus par une vie de prière 
riche, l’Eucharistie, la grâce de la réconciliation et le souci 
constant les uns pour les autres. Nous savons que notre 
vie fraternelle est un signe fragile mais prophétique...  

Le portrait, replacé dans le contexte mondial actuel, lui 
sert pour passer à l’étape logique suivante :

... Notre vie fraternelle : « la vocation de Frère est un as-
pect de la réponse que Dieu donne au manque de frater-
nité qui afflige le monde aujourd’hui ». Aujourd’hui, ce 
signe doit être à la fois audible et visible ; il doit éveiller 
à la lumière du Christ les personnes qui sont au-delà des 
portes et des fenêtres de nos communautés...

Tel est le thème : Signes de la fraternité possible face au 
monde à venir. Évidemment, non seulement en tant que 
communauté fermée ou intime des Frères, mais aussi 
dans le cadre d’un projet éducatif. Ce qui signifie : faire 
de l’école un signe de la communauté possible face à la 
société à venir.

Vingt ans auparavant, l’ancien Supérieur général, le Frère 
Álvaro, l’avait déjà mentionné. Son successeur, le Frère 
Robert, cite en 2019 sa lettre de 2001 à la suite du texte 
que nous venons d’extraire : 



183D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

S’il y a un sujet qui me tient particulièrement à cœur, 
c’est bien celui de notre fraternité. Nous sommes appelés 
à être témoins de la fraternité. Je ne pense pas que nous 
ayons pu exploiter notre fraternité, notre « être frères » 
comme un des éléments prophétiques de notre vocation 
et un des éléments les plus importants de notre mission. 
Nous devrions nous demander dans quelle mesure notre 
fraternité est évidente et contagieuse aujourd’hui. [Et 
cela est particulièrement important car le monde et la 
vie religieuse, en particulier, redécouvrent la valeur et la 
nécessité de la communauté].136

En 2001, la Lettre s’intitulait : « Être frères en communauté : 
notre première association » ; en 2019, « Témoins de la fraternité ».  
En les comparant, dès que nous regardons autour d’elles, 
c’est-à-dire quelques années avant et après, nous trouvons 
comme un pont entre quatre Chapitres généraux.

Il n’y a aucune exagération ni manipulation des données 
dans cette affirmation.

Les deux premières Lettres du Frère Álvaro (2000 et 2001) 
font le lien avec la dernière du Frère John (1.1.2000), inti-
tulée « Le défi : vivre aujourd’hui notre histoire fondatrice ». 
En 2019, le Frère Robert, pour sa part, ne se contente pas 
de citer son prédécesseur, mais va plus loin en décrivant 
une situation mondiale qui a besoin de ce signe de frater-
nité. Et il le propose à l’aube du prochain Chapitre général 
(dont il ne sait pas encore quand il pourra se tenir).

136	 En 2019, le Frère Robert s’arrête sur le mot « contagieuse ». Le 
texte de 2001 continuait avec la phrase que nous avons ajoutée. 



Troisième temps : refonder184

Le thème de l’Institut pour 2019-2020 : « De grandes 
choses sont possibles » est basé sur le mandat inspiré de 
l’Évangile qui demande aux Frères d’être des bâtisseurs 
de fraternité (cf. Rm 12,10).

Fidèle à son critère de contextualisation ou d’actualisa-
tion du message de saint Jean-Baptiste de La Salle, il re-
garde depuis son héritage le monde de ce premier tiers du 
XXIe siècle et continue en disant :

L’analyse de l’actualité mondiale montre clairement la 
présence d’une intolérance croissante, d’un manque d’at-
tention à l’égard d’autrui et d’une violence absurde. Nous 
constatons que certains gouvernements, qu’ils soient li-
béraux, conservateurs ou populistes, ne répondent pas 
de manière vitale aux « plaintes légitimes, à l’injustice 
économique et à la fragmentation sociale. De différentes 
manières, les libéraux et les populistes vident la démo-
cratie et les fondements humanistes largement chré-
tiens sur lesquels elle repose : la dignité de la personne, 
le bien commun et la fraternité vécue ».137 De nombreux 
dirigeants élus diabolisent ceux qui sont différents. Les 
migrants et les réfugiés sont marginalisés et souvent sou-
mis à des politiques qui ignorent leurs droits inhérents en 
tant qu’enfants de Dieu...

137	 Le Supérieur cite l’essayiste Adrian Pabst, dans un court article 
intitulé The Ugly Sisters of Modern Politics, dans The Tablet, 
27.7.2019, pp. 12-14.



185D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Tout cela l’amène à conclure :

Cela me rappelle la lettre de saint Paul aux Philippiens 
(2,15) : « ainsi vous serez irréprochables et purs, vous qui 
êtes des enfants de Dieu sans tache au milieu d’une géné-
ration tortueuse et pervertie où vous brillez comme les 
astres dans l’univers, en tenant ferme la parole de vie ».

Le message est très clair : plutôt que faire quoi que ce soit, 
il faut vivre d’une certaine manière. Et cela doit être bien 
visible.

Et il ne s’agit pas d’un vœu pieux. La même année, dans 
les Cahiers sur la mission lasallienne, un texte du Frère 
Léon Lauraire, spécialiste de l’identité et de la pédagogie 
lasalliennes, a été publié. Le Cahier s’intitule « Le défi de 
la fraternité : réflexion et témoignage ». Autrement dit, dans 
ce cas, « Signe de fraternité » n’est pas la devise d’un mo-
nastère cloîtré, mais celle d’une Congrégation dédiée à 
l’éducation.138

Ni le texte du Supérieur n’entre dans les détails de Lau-
raire, ni la monographie de ce dernier ne fait allusion aux 
implications identitaires intégrales du message du Supé-
rieur. On voit que les deux textes ont été travaillés séparé-
ment. Mais aussi qu’ils sont proposés dans le même esprit. 

138	 Il s’agit du numéro 56 des Cahiers MEL, que l’on peut trouver sur 
www.lasalle.org.  Pour réfléchir à tout cela, il est très utile de voir 
et d’entendre le Frère Léon Lauraire, le 12 mai 2015, présenter 
le dernier et l’ensemble de ses volumes des Cahiers Lasalliens 
autour de la Conduite. La conférence elle-même est également 
disponible sur lesalle.org, à côté des Cahiers Lasalliens 67.

http://www.lasalle.org


Troisième temps : refonder186

C’est pourquoi ils peuvent être lus ensemble, entendus 
comme les deux voix d’un duo.

Du côté des trois Supérieurs que nous venons d’évoquer, le 
même thème, répété à maintes reprises ; du côté du Frère 
Lauraire, de même, comme nous pouvons le voir dans ses 
volumes sur la Conduite,139 antérieurs à ce Cahier de 2019 
que nous citons. Les dernières lignes de sa présentation 
valent bien tout autre commentaire : « Vivre la fraternité 
à l’école afin de devenir les artisans de la société : telle est 
l’utopie éducative des lasalliens et des lasalliennes ».

École et fraternité face à la société du XXIe siècle : c’est 
une formule que l’on pourrait trouver aussi bien dans un 
texte de théorie pédagogique que dans un autre sur la spi-
ritualité. Et dans chacun des deux, elle donnerait lieu à la 
même lecture. Il vaut la peine de parcourir les documents 
de ces 25 années pour voir comment l’avenir s’ouvre.140

Il n’est pas difficile de percevoir tout cela aujourd’hui et 
de répondre ainsi aux deux questions qui ont guidé la 
communication entre le Supérieur général et les Frères au 

139	 Il s’agit des Cahiers Lasalliens 61, 62, 63 et 67.

140	 À titre d’exemple supplémentaire de la réflexion que nous 
menons actuellement, nous renvoyons à la publication dirigée 
par le Frère Diego Muñoz, Que la Escuela vaya siempre bien, 
aproximación al modelo pedagógico lasaliano (Que l’école aille 
toujours bien, approche du modèle pédagogique lasallien), 
dans Études Lasalliennes 17. Nous attirons particulièrement 
l’attention sur les pages 345 et suivantes, qui traitent de la 
relation entre la nouvelle communauté et la nouvelle pédagogie. 
C’était en 2013.



187D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

cours de ces 20 dernières années : ce qu’a été et ce que 
peut être la Communauté lasallienne.

Quoi qu’il en soit, avant d’avancer dans cette voie, il reste 
un sujet qui englobe tout ce qui précède et qui apparaît aux 
moments clés de ce parcours : la Règle et sa révision. Il s’agit 
du dernier grand moment dans la conscience lasallienne.



Troisième temps : refonder188

3. 2015 : une révision nécessaire
L’événement le plus marquant de la seconde moitié du 
XXe siècle pour le monde lasallien a été la modification 
des équipes responsables des différents projets éducatifs. 
Nous l’avons souligné à maintes reprises. C’est l’argument 
central de cette réflexion.

Nous disons qu’il est le plus marquant car il devait néces-
sairement entraîner un déséquilibre plus ou moins impor-
tant dans le code d’identité et de vie des communautés 
des Frères, c’est-à-dire dans leurs Règles. 

Lorsque l’Institut lasallien s’est attelé à cette tâche à la 
veille du Chapitre de 1966, ce n’était pas tant pour trans-
former la communauté éducative que pour une autre rai-
son, antérieure. La transformation de la communauté était 
déjà en cours dans de nombreux endroits, mais, comme 
nous l’avons rappelé, il était impératif de commencer par 
redéfinir la figure du Frère. C’était là le véritable enjeu. 
L’autre question viendrait plus tard. À ce moment-là, elle 
était en réalité moins urgente.

Il fallait d’abord élaborer un discours qui pourrait ensuite 
être articulé dans le code de vie que constitue toute Règle. 
Et cela nécessitait de revoir toute la définition de l’institu-
tion lasallienne. C’est à juste titre que, tout au long de ce 
demi-siècle, des termes tels que renouveau, refondation, 
transformation et autres avaient été utilisés.

C’est pourquoi, lors de la constitution de la Commission 
de la Règle sur mandat du Chapitre de 2000, cette problé-
matique est apparue clairement. Elle a été abordée, mais, 



189D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

compte tenu de son ampleur, la tâche a été renvoyée à des 
structures postérieures au Chapitre. La Circulaire 447 l’a 
ainsi formulé :

Proposition 38. Que le Frère Supérieur général et son 
Conseil désignent une Comité ad hoc pour étudier les impli-
cations que des réalités nouvelles dans l’Église et l’Institut 
pourraient avoir sur le texte actuel de la Règle. Ce Comité 
présentera son travail au Frère Supérieur général et son 
Conseil au moins deux ans avant le 44e Chapitre général. 

C’est ce qui a été fait. La Commission a présenté son rap-
port à l’issue de ses travaux, tout en indiquant qu’il ne 
fallait pas s’attendre à grand-chose si l’on n’élargissait pas 
l’horizon du possible.141 C’est pourquoi l’Assemblée sui-
vante, en 2007, a décidé de faire un pas de plus, comme le 
proposaient la Commission et le Conseil général. 

Dans le document du Chapitre général de 2007, il n’y a 
qu’un seul paragraphe consacré à la révision de la Règle. 
Réaliste et opérationnel, il se trouve à la fin de la partie 
consacrée au gouvernement, avant le salut final, presque 
comme une annexe. C’était une tâche pour le nouveau 
Conseil général.

141	 Reflété dans le Document 2, dans la série de cinq documents 
vers le 44e Chapitre général, présenté sous le titre « Concernant le 
travail du Comité ad hoc sur la Règle » (octobre 2005, p. 6) : « ...au 
fur et à mesure que les débats sur les changements dans l’Église 
et dans l’Institut se déroulaient au sein de la Commission, ses 
membres se sont peu à peu rendu compte qu’ils avaient sous-
estimé l’ampleur de la tâche qui leur incombait ». 



Troisième temps : refonder190

8. IV. Qu’une Commission, sous l’autorité de Supérieur gé-
néral et de son Conseil, en dialogue avec tout l’Institut, 
mène à bien une révision de la Règle. Si le Supérieur géné-
ral et son Conseil le jugent opportun, ils convoqueront un 
Chapitre général extraordinaire, ou une session spéciale 
du Chapitre général ordinaire de 2014, afin de soumettre 
à l’étude la proposition révisée de la Règle. 142 

Il s’agissait, et il s’agit toujours, d’une double tâche : com-
prendre la nouvelle communauté et réglementer son quo-
tidien. Apparemment, on commence par comprendre et 
on finit par codifier ; mais il n’en est rien : à ce stade, la 
codification révèle des recoins inconnus de la conscience, 
de sorte qu’à chaque étape, il faut recodifier.

La littérature lasallienne postérieure à 2015 et son recours 
aux assemblées l’ont démontré sans l’ombre d’un doute.

Comprendre la Communauté

La circulaire sur ce Chapitre date de septembre 2007. Un 
an plus tard, une nouvelle Circulaire (Circulaire 459) com-
muniquait le processus programmé par le Conseil.

Tout comme les actes du Chapitre ne mentionnent que 
le paragraphe récemment transcrit, la présentation de la 
tâche expose sa motivation. Elle se décompose en cinq ou 
six points, de portée diverse. L’essentiel se trouve dans les 
deux premiers, très convaincants : 

142	 Circulaire 455, p. 55.



191D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

- Tout le monde accepte comme une certitude que nous 
nous trouvons à l’aube d’une ère nouvelle...
- Nous, Frères, vivons dans un contexte social et ecclésial 
hors duquel notre vie perd son sens...  

Viennent ensuite l’appel des nouveaux membres de la 
tâche éducative, celui de l’Église proposant un modèle de 
communion et les différentes actions déjà menées par les 
Districts dans ce domaine.143

Un nouveau groupe d’experts s’est mis au travail et a pré-
senté sa révision en septembre 2012. Le Chapitre l’a étu-
diée et l’a confiée au Conseil général pour sa rédaction 
définitive et sa présentation à la Sacrée Congrégation cor-
respondante. 

Dûment approuvée, lors de sa présentation à la Famille 
Lasallienne, en 2015, le Frère Supérieur général, Robert 
Schieler, écrivait :

« Lancé par le 43e Chapitre général en 2000, le processus 
de révision [de notre Règle] est le résultat d’un discerne-
ment collectif sur les changements et les nouveautés sur-
venus dans l’Église, l’Institut et le monde depuis la publi-
cation de la Règle de 1987. Je considère qu’il est important 
d’en mentionner deux : la reconnaissance du caractère 
central de notre vœu d’association et la mission éduca-
tive partagée avec nos compagnons laïcs.

Le Supérieur l’exprime très clairement : « association » 
et « partage » sont des signes majeurs pour l’Institution 

143	 Circulaire 459, p. 5 et suivantes.



Troisième temps : refonder192

au cours de ce dernier demi-siècle. Et il rappelle le mo-
dèle herméneutique texte/contexte, en situant ces deux 
données dans un contexte plus large et en les présentant 
ainsi comme des signes. Sans utiliser ce dernier terme, il 
met toute sa force dans le discernement, qualifié en outre 
de collectif.

Ce que nous pouvons appeler événement, c’est-à-dire ce 
qui se passe, ce sont les chiffres, les volumes, les statis-
tiques, peut-être même les dynamiques sociales. Ce sont 
des réalités qui peuvent devenir des signes selon leur in-
terprétation, selon ce que révèle leur interaction avec l’en-
semble de leur contexte. Et nous parlons de « révéler »  
dans le double sens social et théologique du terme. Il s’agit 
d’un domaine où les critères ne sont pas seulement em-
piriques et objectivables. Les événements deviennent des 
signes lorsqu’ils sont interprétés ou reçus comme une oc-
casion de la manifestation de Dieu.

Dans le monde lasallien et ceux qui lui sont similaires, les 
événements sont essentiellement ceux produits par les fluc-
tuations historiques, sociales, économiques, culturelles, 
etc. Ils parlent de chiffres qui augmentent et diminuent, 
de lieux qui disparaissent dans la géographie de l’Institut 
et de lieux qui cherchent de nouvelles voies. Ils parlent de 
statistiques de formation et de nouvelles structures pour 
leur administration et leur animation générales.

Avec tout cela, nécessairement, défilent devant nous de 
multiples itinéraires de fidélités personnelles, de créati-
vité locale ou institutionnelle, de drames allant jusqu’au 
martyre, de reconnaissances, de tâtonnements... Ils nous 
montrent les défis de la nouveauté sociale et éducative à la 



193D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

fidélité à la tradition, les réponses et les doutes, le renou-
veau dans la formation, la croissance et la disparition, les 
infidélités... Des personnes et des institutions surgissent 
auxquelles personne n’avait pensé et qui surprennent, 
puis sont acceptées ou disparaissent. 

Tout devient signe lorsqu’il est interprété comme une in-
vitation de Dieu à s’interroger sur la permanence d’une 
tradition et les chemins de la fidélité. Dans son ensemble, 
c’est le défi de la nouveauté historique à la communauté 
héritée, le grand Signe.

Comme tout le monde, ce n’est pas une question de don-
nées, mais elles y sont présentes. C’est comme les sacre-
ments et les concepts classiques de leur matière et de leur 
forme. Sans matière, il n’y a pas de forme, mais la forme 
n’est pas la matière. C’est ce que l’on oublie lorsque les 
chiffres sont traités comme s’ils détenaient la clé en eux-
mêmes. C’est plus ou moins ce que l’on fait face aux défis 
techniques. Il arrive que les données puissent contenir un 
défi d’adaptation, dérivé de la « forme » sacramentelle qui 
les anime.

Cette dynamique apparaît à plusieurs reprises dans les 
grands documents lasalliens des 80 dernières années, de-
puis la révision de la Règle en 1946/47 jusqu’à celle de 2015 : 
entre les deux, il y a la conscience claire de sa nécessité en 
1956, la grande réponse de 1966/67, les adaptations de 1976 
et la nouvelle rédaction en 1986, jusqu’aux hésitations de 
2000 et 2007. 



Troisième temps : refonder194

Nous l’avons souligné dans les paragraphes précédents, 
dans cette même réflexion, en utilisant les mots des Supé-
rieurs généraux.

Le Supérieur le sait et c’est pourquoi il parle d’Associa-
tion et de Mission partagée. Il sait aussi que leur racine 
commune est la Communauté. C’est pourquoi il avertit et 
donne la clé de lecture.

C’est facile à voir : les temps ont imposé une nouvelle 
configuration aux cadres qui animent les institutions la-
salliennes. En fait, sans que personne ne l’ait programmé, 
tout a volé en éclats, malgré les différentes tentatives de 
reconduction. Il y a eu deux grands thèmes, entremêlés, 
mais suivant un rythme de maturation différent. 

Le premier, logiquement, était l’identité du Frère. Il fal-
lait reconnecter le profil du Frère avec l’époque du Concile, 
sans renier trois siècles de tradition, mais en les réinter-
prétant. Ce fut la grande tâche assumée par le Chapitre de 
1966/67 et qui s’est surtout concrétisée dans sa Déclaration 
sur le Frère dans le monde d’aujourd’hui.

Le second va de pair : la communauté lasallienne. Au dé-
but, par exemple en 1966/67, cette communauté s’enten-
dait encore davantage en relation avec le Frère qu’avec le 
projet éducatif. C’est la portée du n° 27 de la Déclaration 
(« le mystère de la personne dépasse les institutions »). 
Peu à peu, cependant, la nouveauté devient plus évidente 
et toute l’institution se rend compte qu’une communauté 
reste nécessaire pour donner un sens au projet, mais que 
le modèle connu de communauté ne convient plus à cette 
tâche aujourd’hui. 



195D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Elle est liée à la première, mais son calendrier de manifes-
tation est différent, comme nous l’avons dit. En 1986, cela 
est déjà évident et apparaît, sans que presque personne ne 
s’en rende compte, sous la forme d’une expression à la fois 
heureuse et malheureuse : la Mission est quelque chose 
qui se partage, tout comme la communauté, en fait.

Le partage de la communauté apparaîtra bientôt comme 
la véritable croix de l’herméneutique lasallienne (et non 
lasallienne, également). En effet, si nous mesurons la com-
munauté à partir de la consécration et la consécration à 
partir des vœux, il n’y a rien à partager. La grande ques-
tion est de savoir s’il est possible de définir la communau-
té d’un autre point de vue que celui des vœux. C’est pour-
quoi la question intermédiaire se pose : si la communauté 
et la consécration vont de pair, la consécration peut-elle 
être définie autrement ?

C’est la grande question qui sous-tend la dernière version 
de la Règle, en 2015. Elle était déjà très claire dans l’équipe 
qui, à partir de 2000, a tenté de la réviser ; et elle a refait 
surface à partir de 2007. Il fallait trouver une solution, si-
non aucune révision de la Règle ne serait possible.

La voie à suivre se devine en combinant les questions.

Tout d’abord : pouvons-nous définir la consécration à par-
tir de la communauté ? Pouvons-nous définir la consécra-
tion à partir de la constitution d’une communauté ani-
mée par l’appel de Dieu et dédiée au service des enfants 
des pauvres dans le ministère de l’école chrétienne ? Pou-
vons-nous soutenir que la consécration consiste en la vie 
de cette communauté ?



Troisième temps : refonder196

Vient ensuite : si nous définissons la consécration à par-
tir de la communauté, pouvons-nous également définir la 
mission à partir de la communauté ainsi consacrée ? Au-
trement dit, pouvons-nous définir la mission comme le té-
moignage de cette communauté consacrée à cette tâche, au 
ministère de l’école chrétienne ? Comment cette mission 
finit-elle alors par se définir, lorsqu’elle est vécue ainsi ?

Enfin : si tout s’explique à partir de la communauté ainsi 
consacrée pour et à partir de la mission, qui en fait partie 
? Qui peut être membre de ce groupe humain ? En vertu 
de quoi ?

Il faut ensuite se pencher, logiquement, sur l’indispen-
sable question du « comment » : comment organiser une 
institution sur la base de ce modèle de communauté ? 
Comment animer une telle institution tant au niveau glo-
bal que local ? Comment garantir l’unité fondamentale 
de cette institution dans un monde où les identités parti-
culières semblent s’estomper en fonction de chaque zone 
géographique ou selon les jeux d’intérêts ?

Tout cela relève du discernement collectif, invoqué par le 
Supérieur.

Car en ces mêmes jours, dans la diversité des gestes que 
les différentes zones articulent pour répondre au défi de 
la nouvelle Communauté, ce sont là les questions que se 
pose la Famille Lasallienne. 

La Règle est, aujourd’hui comme hier, l’articulation de ses 
réponses.



197D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

Et codifier la compréhension

La Règle est exprimée dans un langage compréhensible 
partout. Elle identifie les noms de Dieu dans le moment 
présent. 

Dès la première page, nous trouvons un changement très 
significatif. Il se trouve dans le sujet de l’article d’entrée. 
En 1986, il était écrit :

1. Rendu attentif, par l’action de Dieu, à la détresse hu-
maine et spirituelle «  des enfants des artisans et des 
pauvres », saint Jean-Baptiste de La Salle s’est consacré à 
la formation de maîtres d’école entièrement voués...

En 2015, on lit :

1. Touchés par la détresse humaine et spirituelle « des en-
fants des artisans et des pauvres », Jean-Baptiste de La 
Salle et ses premiers Frères se sont consacrés à Dieu, pour 
la vie, en réponse à son appel, afin de donner à ces enfants 
une éducation... 

C’est le premier article. Il est vrai que le verbe « consacrer »  
n’a pas exactement le même sens dans les deux cas, mais 
ils coïncident dans ce raisonnement. C’est pourquoi nous 
disons la même chose de cette affirmation de 1987 : « [3.] 
...saint Jean-Baptiste de La Salle a rénové l’école pour la 
rendre accessible aux pauvres et la donner à tous comme 
signe du Royaume et moyen de salut ».

En 2015, cette idée est intégrée dans le premier article 
qui se complète ainsi : « [1.] ...ils ont rénové l’école de leur 



Troisième temps : refonder198

temps pour la rendre accessible aux pauvres et la donner à 
tous comme signe du Royaume et moyen de salut ».

Et cela est explicité un peu plus loin par cette nouvelle 
affirmation, pleine de suggestions :

5. Les membres de cet Institut vivent en communauté et 
s’appellent Frères. Par le caractère fraternel de leur vie 
communautaire et de leur présence active et désintéressée 
auprès de ceux qu’ils servent, ils témoignent de la possibili-
té d’une réelle fraternité entre les personnes et les peuples.

Le sujet agent et destinataire de la Règle est la Commu-
nauté. Et en le constatant, nous nous souvenons de cette 
devise d’il y a 50 ans : rendre le Fondateur à l’Institut, 
rendre l’Institut aux Frères.

C’est pourquoi ce changement de sujet ne signifie pas une 
altération de l’histoire lasallienne : c’est une autre façon 
de voir les origines, en prenant précisément en compte la 
signification de l’Association. C’est le corps de cette com-
munauté qui, sous la conduite du Fondateur, trouve son 
chemin et consolide l’institution dans cette société.

On voit très clairement où la révision a mené. Dans le nou-
vel article 11, troisième paragraphe, il est même affirmé :

[11.] ...L’Association pour la mission les conduit à accueil-
lir et à accompagner ceux qui désirent partager le cha-
risme lasallien et l’approfondir. L’apport spécifique des 
Frères dans la mission partagée tient à leur consécration 
à la Très Sainte Trinité, vécue en communauté. Leur don 



199D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

total aux jeunes, et particulièrement aux pauvres, consti-
tue un signe particulier de la fidélité de Dieu envers eux.

Un peu plus loin, en parlant déjà de la Mission, la contri-
bution particulière réapparaît avec de nouvelles nuances :

15. « Ambassadeurs et ministres de Jésus-Christ », les 
Frères consacrent leur vie à Dieu pour porter l’Évangile 
dans le monde de l’éducation. Le témoignage d’une com-
munauté ministérielle qui vit sa vie religieuse dans la 
charité fraternelle et la solidarité avec les pauvres par le 
service éducatif est la responsabilité première des Frères 
et leur contribution particulière à la mission partagée. Le 
témoignage d’une vie consacrée, vécue en communauté 
est un signe et un instrument du plan de Dieu. Il mani-
feste que l’amour est une réalité salvifique et, qu’étant 
Frères entre eux et avec les autres, ils rendent visible le 
règne de Dieu... ».

C’est un article dense, plein de nuances. Pour commencer, 
son premier paragraphe : dans la marge, il cite le canon 
673, rappelé plus haut, non pas à la lettre mais dans son 
esprit, de sorte que les deux petits paragraphes suivants 
peuvent être compris comme son explication. Et dans 
cette explication même, les deux expressions initiales at-
tirent l’attention. La première est « le témoignage d’une 
communauté ministérielle » ; la seconde, « le témoignage 
d’une vie consacrée ». Elles laissent une question en sus-
pens : s’agit-il de deux témoignages ou d’un seul ?

Plus loin, dans le cadre d’une réflexion sur la vie consa-
crée, le premier article s’ouvre ainsi :



Troisième temps : refonder200

22. Jean-Baptiste de La Salle et les premiers Frères ont 
engagé leur vie dans la réalisation progressive d’une com-
munauté qui réponde aux besoins des enfants pauvres 
et abandonnés. Appelés par Dieu à procurer sa Gloire en 
accomplissant son œuvre, c’est en s’associant entre eux, 
à vie, pour « tenir ensemble et par association les écoles 
chrétiennes » et gratuites, qu’ils ont vécu leur consécra-
tion à la Très Sainte Trinité. Cet itinéraire continue d’ins-
pirer et d’orienter la consécration des Frères aujourd’hui. 

Il peut être intéressant de rappeler qu’en 1987, l’article 
qui ouvrait ce thème disait : « 22. En réponse à l’appel du 
Saint-Esprit, le Frère mise librement et sans esprit de retour 
son existence sur l’Évangile pour suivre Jésus- Christ... ».

La nuance réside dans le passage de la personne du Frère 
aujourd’hui à la Communauté du début : le sujet n’est pas 
« je » mais « nous » et, de plus, la référence est à une vie, à 
un projet partagé, et non à un acte.

Ce sont des nuances, discutables si on les examine une 
par une, sans aucun doute. Mais dans leur ensemble, elles 
mènent à des conclusions importantes. Par exemple, dans 
l’article 28, qui avec l’article 29 est consacré à « l’Associa-
tion pour le service éducatif des pauvres », on trouve ce 
paragraphe :



201D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

28.3. Le dynamisme de l’alliance,144 qui se manifeste à l’in-
térieur de la communauté des Frères, relie aussi les Frères 
à tous ceux qui s’engagent dans la mission lasallienne

Plus loin, en parlant désormais de la vie communautaire, 
ces références à la Sainte Trinité sont explicitées :

46. Les Frères s’inspirent de la prière de Jésus-Christ :  
« Père, qu’ils soient un comme toi et moi sommes un, afin 
que le monde croie que tu m’as envoyé ». La communauté 
est une médiation de la consécration des Frères à Dieu.

C’est pourquoi

52. Les Frères cherchent à partager largement la fraterni-
té qu’ils cultivent dans leur communauté. Celle-ci, mai-
son et école de communion, est ouverte activement aux 
autres, avec générosité, spécialement aux Partenaires, 
aux jeunes en recherche de vocation et aux proches pa-
rents de ses membres…

53. ...À travers leurs relations, ils donnent un témoignage 
de fraternité évangélique, signe de la présence du Sei-
gneur... 

144	 Dans la version française, « alliance » ; dans la version anglaise, 
« unity ». Ce n’est pas la même chose et ce sont des détails qui 
auraient dû être mieux pris en compte. Il est possible que le 
terme « alianza », en espagnol, ne soit pas non plus le plus 
approprié pour exprimer ce que l’on veut dire dans cet article.



Troisième temps : refonder202

On comprend ainsi la signification profonde de

54.3. Dans les institutions éducatives, la visibilité de leur 
communauté doit constituer un élément d’évangélisation. 

54.4. Le charisme lasallien est un don pour l’Église et pour 
le monde. Aujourd’hui, il est de plus en plus source de spi-
ritualité pour tous ceux qui partagent la mission. Attentif 
aux motions de l’Esprit Saint, l’Institut est ouvert à de 
nouvelles formes de vie communautaire.

Dans le chapitre final, l’esprit de 1966/67, déjà explicité en 
1986, réapparaît : 

154. La vie et le développement de l’Institut relèvent avant 
tout du mystère et de la puissance de la grâce. Mais, par 
le don de la liberté, le Seigneur a voulu remettre entre 
les mains des Frères la destinée de l’Institut. Au cœur de 
la Famille lasallienne, les Frères demeurent une source 
d’inspiration pour tous les Lasalliens qui partagent de 
plus en plus la mission et le charisme de l´Institut. 

Cela avait déjà été dit et écrit auparavant, comme nous 
l’avons montré. Aujourd’hui, en 2015, après l’avoir rappelé, 
une note très intentionnelle est ajoutée :

157. ...Les Frères... sont heureux de voir nombre de leurs 
Partenaires vouloir approfondir la connaissance du Fon-
dateur dans son itinéraire, sa spiritualité et son œuvre. 

Dans le développement de l’association avec des hommes 
et des femmes qui cheminent avec eux et se reconnaissent 



203D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

aujourd’hui comme fils et filles de Jean-Baptiste de La Salle, 
ils voient un signe des temps qui les remplit d’espérance. 

C’est pourquoi on peut affirmer, en conclusion, que

159. Les Frères sont convaincus que leur fraternité vécue 
en communauté et dans le ministère éducatif, comme 
religieux laïcs, est un signe prophétique pour l’Église et 
pour le monde.

Alors, avons-nous besoin de « nouveaux et grands docu-
ments », ou non ?

Il s’agit certainement d’une lecture sélective du texte de la 
Règle, et donc intentionnelle, voire intéressée. 

Elle s’oriente à partir d’une précompréhension145 détermi-
née qui s’est développée au cours des trois grandes étapes 
ou phases de notre parcours à travers l’histoire de la com-
munauté lasallienne au XXe siècle. C’est pourquoi, tout en 
reconnaissant son caractère intentionnel, si nous plaçons 
cette révision des Règles dans la continuité de tout le pro-
cessus antérieur – que nous évoquons depuis les événe-

145	 « Précompréhension » et « préjugé » se ressemblent en ce 
sens qu’ils impliquent tous deux quelque chose qui précède 
le contact avec la nouveauté. Ils diffèrent cependant en ce 
que l’un permet d’accéder à la nouveauté tandis que l’autre 
l’empêche. Les études de Ricoeur (par exemple, À propos de 
l’interprétation) et de Habermas (Connaissance et intérêt, par 
exemple) sont désormais devenues des classiques sur ce sujet, 
et nous suivons leur orientation.



Troisième temps : refonder204

ments de 1904 – elle ne semble plus être une opinion aussi 
intéressée, subjective et simple.

Il manque toutefois un fondement, comme c’est toujours 
le cas lorsqu’il s’agit de cette compréhension anticipée ou 
attendue que nous appelons précompréhension. Le fon-
dement complet est atteint lorsque l’on maîtrise le sujet. 
En attendant, on s’aventure sur les chemins de la logique 
en supposant que certains moments clés du parcours sont 
connus — « préconnus ».

Il manque de fonder la relation entre communauté et 
consécration religieuse : il manque un discours théolo-
gique serein qui considère les vœux comme l’expression 
de la consécration et non comme sa cause, de sorte que 
la consécration elle-même soit comprise comme la pos-
session de quelqu’un par Dieu, seul consacrant. Il manque 
d’énoncer les symptômes de cette possession qui consacre, 
c’est-à-dire un autre système pour l’exprimer qui ne soit 
pas nécessairement les vœux, ou du moins la triade.

Il manque de situer ce discours théologique dans notre 
contexte culturel ou social actuel, où ce ne sont pas les 
formes de vie religieuse qui sont en crise, mais la crédibi-
lité même de la communauté chrétienne.146 La question 
n’est pas la viabilité de l’héritage lasallien, mais celle de 
l’Évangile.

146	 Le Frère Vincent Ayel l’a formulé ainsi il y a déjà longtemps 
dans diverses actions de formation lasallienne en France. Cf. 
par exemple Chrétiens à la recherche de son identité (avenir de la vie 
religieuse), Eds. Salvator, Mulhouse, 1978, p. 127.



205D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

En voyant ce qui manque, on comprend la prudence du Su-
périeur général lorsqu’il souligne au début de la Règle qu’il 
y a deux circonstances importantes derrière sa révision. 
Cette mise en garde est bien plus qu’un guide de lecture. 
Elle oriente certes, elle indique où se trouve la nouveauté 
par rapport au texte révisé, datant d’il y a 30 ans. Mais 
en même temps, elle souligne l’importance de ce qu’elle 
propose comme guide. Il s’agit donc à la fois d’un guide et 
d’un avertissement de fragilité.147 

Face à ce qui manque, nous comprenons que le Supé-
rieur lui-même est déjà en train de voir les endroits où 
doit s’établir le raisonnement qui soutient le tout. Il sait 
que cet argumentaire n’est pas encore explicite et c’est 
pourquoi la publication qu’il présente est une audace : il 
manque encore beaucoup de pièces à ce puzzle.

À vrai dire, ces paragraphes laissent un certain sentiment de 
malaise, voire d’inquiétude. Les derniers « ce qui manque... »,  
« ce qui manque... » indiquent quelque chose qui pourrait 
être grave, si la situation était réellement ainsi.

C’est pourquoi, avant de terminer cette énumération de 
signes, nous rappelons une affirmation du Chapitre de 1993. 
C’est le point de référence que nous avons adopté dans 
cette étude pour signaler la présence de la troisième phase 
de l’itinéraire lasallien au cours du siècle dernier : refonder. 

147	 L’avertissement du nouveau Supérieur général, le Frère Armin 
Luistro, sur ce thème de la fragilité est symptomatique et 
important. Voir, par exemple, sa réflexion lors des Journées sur 
la spiritualité, Rome, Maison générale, juillet 2023.



Troisième temps : refonder206

Au début de la Circulaire 435, qui rend compte des tra-
vaux de ses sessions, il est dit :  

Comme cela a été répété à maintes reprises au cours du 
Chapitre, nous n’avons pas besoin de nouveaux et grands 
documents. Le plus important est que nous vivions avec 
authenticité, en tant que Frères, Communautés, Dis-
tricts, Régions, Institut, ce qui est décrit dans la Règle, en 
nous servant pour cela des projets personnels, commu-
nautaires et de District (Les italiques sont de nous).

Eh bien, le temps a montré que cette affirmation ne pou-
vait être acceptée au sens strict. L’étendue et la profon-
deur des réflexions des Supérieurs au cours des deux dé-
cennies qui ont suivi en sont la preuve. C’est à cela que 
nous faisons référence lorsque nous évoquons un éventuel 
sentiment de malaise et de désarroi. 

Peut-être n’est-ce pas réel et cette analyse est-elle alors 
incomplète et intéressée. Mais, en arrivant à cette conclu-
sion, une certaine prudence s’impose et nous devons nous 
demander, par exemple, si dans le monde lasallien, ces 
trois expressions ont la même signification : ‘associés’, ‘as-
sociés pour la mission’ et ‘associés pour le service éducatif 
des pauvres’. 

Il semble évident qu’elles peuvent en fait signifier la même 
chose. C’est souvent le cas, bien sûr, même si chacune 
d’entre elles a une portée qui ne coïncide pas exactement 
avec les deux autres. 

Les deux premières, association/pour la mission, ne coïn-
cident pas pour une raison très simple: dans la seconde, il y 



207D’une communauté à l’autre   |   1. Un siècle de signes

a une redondance qui est bien plus qu’une nuance insigni-
fiante. En effet, si nous estimons devoir ajouter ‘pour la mis-
sion’ à ‘association’, c’est que nous imaginons possible une 
‘association’ qui ne soit pas pour la mission. Cela est tou-
tefois absurde, car la ‘mission’ exprime l’objectif ou le sens 
de l’’association’. Il n’existe en effet aucune ‘association’ qui 
n’ait pas de mission. Cela n’a aucun sens de l’ajouter.

Or, si nous acceptons, inconsciemment du moins, qu’il 
puisse exister une ‘association’ qui n’inclut pas la ‘mis-
sion’, nous acceptons la possibilité d’une institution ab-
surde, sans finalité ni sens. On en conclut donc que s’asso-
cier à une telle ‘association’, c’est s’associer à une entité en 
soi absurde. Une telle association n’offre logiquement pas 
beaucoup de garanties pour l’avenir, du moins pour cette 
première ‘association’ qui pourrait vivre sans ‘mission’.

Lorsque nous examinons la troisième expression, nous 
trouvons quelque chose de semblable : s’associer pour la 
mission et s’associer pour le service éducatif des pauvres 
ne signifient pas la même chose. Il semble logique qu’il 
puisse y avoir une ‘mission’ qui ne consiste pas en ‘le ser-
vice éducatif des pauvres’.

On peut objecter à cette distinction que, si nous parlons de 
l’Institution lasallienne, les deux expressions coïncident, 
de sorte qu’elles sont interchangeables. Et cela peut être 
vrai. Mais alors, la remarque précédente réapparaît : est-
il judicieux d’élargir l’’association’ au ‘service éducatif des 
pauvres’, alors que nous parlons de l’institution lasallienne ?

On pourrait dire que non, que c’est une autre redondance. 
À moins que, là encore, nous acceptions la possibilité que 



Troisième temps : refonder208

cette Institution puisse être constituée en marge de ce 
service, comme nous le disions précédemment à propos de 
la possibilité d’une institution sans mission...

Ce sont des distinctions si subtiles qu’elles en deviennent 
presque ridicules. C’est pourquoi nous les abandonnons 
souvent dès que nous commençons à les poser. Cepen-
dant, d’une manière ou d’une autre, nous sentons qu’il y 
a quelque chose de dérangeant en dessous, comme si le sol 
sur lequel nous marchons n’était pas assez lisse. C’est ce 
à quoi nous faisons référence lorsque nous parlons de la 
relation entre « mission » et « association ».

Il existe entre les deux une paire de termes cruciaux : 
communauté et consécration. Leur portée dans ces dis-
tinctions est déterminante. Il suffit, par exemple, de se 
demander quelle est la « mission » d’une « communauté 
consacrée ». Et, dans la même veine, de se demander s’il 
est identique de s’associer à une communauté consacrée 
ou de s’associer à sa mission.

En effet, les documents du Chapitre de l’année 2000 lais-
saient entendre qu’il était possible de s’associer à la mis-
sion d’une telle communauté sans s’associer à la commu-
nauté elle-même. Il suffit de consulter l’index de la Circu-
laire qui présente ses résultats.148

148	 Cf. Circulaire 447, Actes du 43e Chapitre général, 1er octobre 
2000. Dès la couverture, elle porte le sous-titre : « Associés 
pour le service éducatif des pauvres comme réponse lasallienne 
aux défis du XXIe siècle ».



209Épilogue   |   1. Un siècle de signes

Aperçu
À la fin de cette première partie de notre étude, il convient 
de se demander si, outre des données, on y découvre un 
système ou une structure, voire une certaine continuité. 
Autrement dit, si l’ensemble a un sens ou s’il s’agit sim-
plement d’une collection de données sans rapport les unes 
avec les autres. 

Si un processus apparaît, l’histoire d’une institution peut 
être interprétée à la manière des êtres vivants, c’est-à-dire 
en termes de naissance, de maturation et de disparition. 
Cette perspective nous importe beaucoup, car elle nous 
permettrait de voir, au-delà des dates concrètes de chaque 
épiphénomène, les racines de ce qui se passe et au moins 
une partie de ce qui pourrait se passer demain.

Nous nous posons donc la question suivante : les signes 
recueillis dans cet itinéraire (dans ses trois grandes pé-
riodes, dans ses différentes sections) ont-ils un sens dans 
leur ensemble ?

Du point de vue de cette étude, la première réponse est 
oui. Même si c’est de manière initiale ou plus hypothé-
tique que nous le souhaiterions, nous constatons que oui, 
il semble y avoir eu un processus tout au long du siècle 
dernier. Il semble qu’aucune des sections ne puisse être 
comprise sans la séquence qui la relie aux autres.

Dans l’ensemble, le processus semble conduire à un chan-
gement de perspective dans la définition de l’identité  



Panorama210

lasallienne. Il semble proposer le passage d’un accent à un 
autre : des vœux à la communauté.

Un langage commun et nouveau

Cette première partie montre que notre thème est apparu 
il y a déjà longtemps. Quel que soit son nom, explicite ou 
contextuel, la nouvelle communauté a donné un sens à 
tout ce qui se passait dans le monde lasallien. À la fois hé-
ritée et nouvelle, la communauté s’est peu à peu imposée 
comme la grande question. 

Au début, cela ne semblait pas être le cas. Plus qu’un 
thème précis, il y avait un malaise général non identifié. 
Nous trouvions un cadre ou une délimitation qui abritait 
un problème. C’était comme une planète invisible, déduc-
tible uniquement par les orbites des autres. 

Dans notre étude, nous interprétons les 50 premières an-
nées du XXe siècle comme correspondant à cette nature de 
contexte de planète invisible. 

C’est au cours de ces années que se sont fixées les dimen-
sions du terrain de jeu, circonscrit par la tension entre 
deux polarités. La première est celle qui existe entre la 
vie religieuse et l’engagement apostolique ; la seconde est 
celle qui existe entre la vie religieuse et la vie séculière. 
Entre les deux, le ton ou le contenu de chacun de leurs 
éléments était déjà défini, de sorte que, dans les limites du 
projet lasallien, une configuration acceptable, commune 
et nouvelle pouvait être assumée.



211Épilogue   |   1. Un siècle de signes

La communauté avait toujours été le résultat de la conver-
gence de ces facteurs : consécration, engagement, laïcat. 
Comme en musique, l’harmonie exige avant tout la pureté 
de chaque note. Avec le temps, il y a toujours un certain 
relâchement dans le son qui déforme tout accord et oblige 
à recomposer ou à remplacer l’instrument.

C’est pourquoi, au cours de ce premier demi-siècle, ces po-
larités ou règles du jeu ont montré plus clairement leurs 
limites. À mesure que s’accentuaient, d’une part, les dyna-
miques de l’universalisation et, d’autre part, l’épuisement 
de la modernité, on s’apercevait que leurs définitions ne 
correspondaient pas à la réalité. Très vite, elles ont pu être 
perçues comme le reflet d’une société ou d’un monde qui 
n’existaient plus. 

On comprend donc qu’il n’était pas facile d’identifier le 
problème ou le système de problèmes, ni de formuler des 
solutions. Il s’agissait nécessairement d’une période où 
il fallait faire face aux problèmes plutôt que d’offrir des 
solutions. Consécration, engagement et laïcat donnaient 
lieu à trois langages dans un même forum. On ne pouvait 
s’attendre à un autre résultat.

Nous le voyons dans la période qui va de Conditae a Christo 
et de la Lettre de saint Pie X au Code de droit canonique et à 
ses Normae, c’est-à-dire le premier quart du siècle (1900-
1917/18). Le deuxième montre déjà très clairement l’épui-
sement que nous venons de signaler, exacerbé par la nou-
velle universalisation des intérêts sociaux (1920-1950). Le 
meilleur exemple en est la caducité de la solution éclair du 
Fr. Athanase avec l’approbation des Règles. 



Panorama212

À cet égard, la période de dix ans qui s’étend du rejet du 
corps enseignant laïc (1946) à la proposition d’une Asso-
ciation d’éducateurs chrétiens, comme nous l’avons sou-
ligné (1956), est symptomatique. C’est là qu’apparaît déjà 
le changement. Aussi audacieux que cela puisse paraître, 
ce sont déjà les prémices d’un langage commun. Un de-
mi-siècle très amer pour l’Institut et pour le monde entier 
était derrière nous. Il en résultait une prédisposition à la 
générosité, à une nouvelle exactitude.

C’est la portée générale et les innombrables nuances de ce 
que nous avons appelé la Restauration.

Au cours des deux décennies suivantes, c’est-à-dire dans 
le contexte du Concile Vatican II et après, l’explosion des 
problèmes soulevés par la persistance des anciennes règles 
du jeu et la configuration de nouvelles règles est très claire. 
En ce qui concerne expressément notre thème – la com-
munauté lasallienne –, ces tensions se sont manifestées 
tout d’abord par des perplexités sur la question du sacer-
doce, qui se sont étendues sur 30 ans, de 1946 à 1976. Il y 
a eu également le débat violent autour des vœux, de leur 
existence, de leur durée et de leur nature. Et la question de 
la Fraternité Signum Fidei. 

Le souvenir de ces trois références montre comment, peu à 
peu, les échanges entre ces polarités se sont consolidés, de 
sorte que le langage a gagné en nuances. C’était la planète 
invisible qui laissait entrevoir ses contours.

C’est en ce sens que nous avons parlé de Renouveau.



213Épilogue   |   1. Un siècle de signes

Le dernier tiers du siècle montre les nouvelles dimensions 
de la Communauté lasallienne. Il ne s’agit plus seulement 
du domaine de Signum Fidei, mais on commence à parler 
d’une nouvelle Communauté, même si, pour l’instant, elle 
est davantage désignée comme Communauté éducative 
qu’autre chose. Mais l’enrichissement du discours des nou-
velles Règles (1986) sur ce sujet est désormais un fait incon-
testable. Nous avons souligné le grand signe que représente 
la formule ‘Mission partagée’. Le Chapitre fera tacitement 
de cette expression le guide de l’Institut pour la décennie 
suivante, le mouvement culminant avec la présence de laïcs 
lasalliens au Chapitre de 1993 et les Circulaires et docu-
ments intéressants publiés juste avant l’an 2000.

À partir de ces dates, notre thème est devenu le thème 
lasallien par excellence. C’est lui qui marque les nouvelles 
limites ou la portée de tout son vocabulaire en ce qui 
concerne la mission et la relation entre un type de per-
sonnes et d’autres, entre la confession chrétienne et l’ac-
ceptation d’autres confessions. 

Il n’apporte pas encore beaucoup d’éclaircissements sur la 
compréhension de la dernière dimension de l’identité la-
sallienne, la Consécration. Il l’aborde plutôt comme une 
aporie, la difficulté que les nouvelles formes de communau-
té doivent surmonter ou résoudre. Et c’est une tâche qui 
perdure encore aujourd’hui, même si, grâce à la pratique, 
des contributions inconnues il y a peu ont été apportée. 

Nous sommes clairement encore en période de refondation.



Panorama214

Le nouveau langage et la nouvelle communauté

Dans l’ensemble, entre 1900 et 2020, le processus est clair. 
Le fait de rassembler les données dans un puzzle unique ne 
les manipule en aucune façon. S’il est vrai que monsieur 
de La Salle n’avait pas fondé des écoles chrétiennes mais 
des communautés pour animer les écoles chrétiennes, il 
est également vrai que depuis les premières décennies du 
siècle dernier, la formule héritée pour définir cette com-
munauté n’est plus valable. 

Sans communauté, le projet des Écoles chrétiennes n’est 
pas viable. En termes journalistiques, nous dirions : la 
Bulle ne définit plus. C’est pourquoi toute l’histoire de 
cette institution au cours du XXe siècle est la chronique de 
ses efforts pour trouver une nouvelle formule, fidèle à ses 
origines et au présent. Et il est facile de percevoir les deux 
phénomènes qui le montrent clairement. Dans une autre 
science, nous parlerions de catalyseurs.

Le premier est le moins récent des deux. En effet, les dy-
namiques sociales ont toujours devancé les ressources 
personnelles de l’institution lasallienne, l’amenant à 
mieux définir les profils de ses agents, jusqu’à des situa-
tions qui ne pouvaient être satisfaites de l’intérieur de la 
communauté. Le premier catalyseur est l’impossibilité 
professionnelle des communautés de Frères de faire face 
à l’animation des projets éducatifs dont les sociétés ont 
besoin. C’est pourquoi les Frères recherchent la présence 
et l’engagement professionnels de personnes qui ne sont 
pas liées à leur communauté religieuse. 



215Épilogue   |   1. Un siècle de signes

Il est vrai que parfois, ils veulent s’en passer et souhaitent 
refuser de nouvelles œuvres. Pour différentes raisons, ce-
pendant, ils n’y parviennent pas. Plus encore : ils sentent 
qu’ils ne peuvent y parvenir, car les dynamiques sociales 
le leur imposent. 

Depuis le milieu du XXe siècle, on assiste parallèlement à 
un phénomène de réduction numérique ou quantitative 
des Frères dans le monde entier. C’est le reflet de leur par-
ticipation à un mouvement plus large, universel. C’est 
pourquoi la difficulté naturelle de pourvoir de l’intérieur 
à toutes les diversifications devient aujourd’hui beaucoup 
plus grande et va imposer des protocoles dictés par l’ur-
gence. C’est le deuxième catalyseur.

Entre les deux, ils font en sorte que leurs communautés 
réduisent à la fois leur visibilité et leur importance auprès 
de la société. Cela entraîne nécessairement une nouvelle 
et plus grande réduction, qui accélère le processus de leur 
insignifiance. C’est un moment où le modèle Communau-
té, de manière imperceptible, fonctionne comme une orga-
nisation. Nous l’avons fait remarquer à plusieurs reprises.

C’est pourquoi ils proclament, au cœur de ces années en-
core fortes de plénitude numérique, qu’ils se soucient da-
vantage de l’animation éducative à partir de communau-
tés vivantes que de la simple multiplication ou du main-
tien d’œuvres héritées : Déclaration 49.2-3. Malheureuse-
ment, il faut le reconnaître, cela a été rapidement oublié.

Il ne pouvait en être autrement. Tant la diversification que 
le rétrécissement avaient à leur origine le facteur que nous 



Panorama216

venons de mentionner : la considération du social du point 
de vue de son organisation et de son rendement. C’était 
quelque chose qui envahissait toutes les institutions de-
puis 100 ans. Au début de l’après-concile, cela en viendrait 
même à fausser la compréhension du renouveau chrétien.

Cette façon d’envisager la vie et la société, en raison de son 
caractère inconscient ou insoupçonnable, faisait perdre à 
la donnée chrétienne elle-même son caractère mystérieux, 
ou à la communauté consacrée son caractère de signe de 
foi, réduite à une augmentation généreuse des résultats. 
C’est pourquoi il était logique que, dans de nombreux cas, 
ce paragraphe de la Déclaration disparaisse presque avant 
même d’avoir vu le jour. 

Du point de vue de notre étude, cela souligne avant tout la 
nécessité d’actualiser le vocabulaire lasallien, c’est-à-dire 
de préciser la portée des concepts utilisés pour soutenir 
les projets éducatifs. C’est l’effort de la documentation la-
sallienne au cours des 30 dernières années.

Cette tâche comporte toutefois deux aspects : celui du 
vocabulaire lui-même et celui de l’Institution. En effet, 
comme nous l’avons vu à plusieurs reprises, le processus 
de maturation que nous étudions montre qu’il est parfois 
possible de tomber dans l’illusion de renouveler le vocabu-
laire, mais pas la conception institutionnelle, c’est-à-dire 
le langage des structures. Le langage est en effet le lieu et la 
manière d’être d’une école à un moment donné sur le plan 
social. Le langage est également son mode d’animation, 
son critère d’évaluation des résultats, ses programmes 
d’animation de la conscience professionnelle, etc.



217Épilogue   |   1. Un siècle de signes

Eh bien, la réduction de la communauté à une organisa-
tion peut aller jusqu’à empêcher une prise de conscience 
adéquate de la situation, en prolongeant de manière in-
compréhensible les délais de la réponse institutionnelle 
aux « signes des temps ». Il peut arriver, par exemple, que 
le traitement « communauté » soit en fait réservé aux 
Frères et que, en revanche, l’éducation continue d’être ré-
duite à une organisation éducative.

C’est ce qui ressort de toutes les conséquences des deux 
catalyseurs, la diversification et le rétrécissement. Entre 
les deux, en effet, ils donnent lieu à une situation dans 
laquelle la communauté lasallienne doit se redéfinir, sous 
peine de disparaître. Et cela nous amène au cœur de cette 
étude, qui nous permet d’affirmer que oui, il existe une 
séquence logique entre les données.

Tout s’ordonne en effet si on l’interprète à partir de l’hy-
pothèse de l’adéquation entre la communauté et le sens 
du projet lasallien. Et en disant que tout s’ordonne, nous 
incluons non seulement ce qui concerne la communau-
té – ce qui serait logique ou naturel – mais aussi tout le 
reste. Par exemple, l’ensemble du projet de gouvernement, 
les formules pour la formation, le discours théologique 
ou spirituel, la diversification en fonction de la diversité 
culturelle... tout s’explique par la perplexité entre la confi-
guration de la communauté et le sens de sa présence dans 
la société et dans l’Église.



Panorama218

Définir à partir d’un système à trois volets

Il en est ainsi et cela ne peut surprendre car, d’une ma-
nière ou d’une autre, c’est quelque chose qui est toujours 
présent dans la conscience lasallienne depuis, disons, un 
demi-siècle. Il faut toutefois reconnaître que, plus d’une 
fois, cette conscience incontestable est restée ponctuelle. 
Il ne semble pas que son contenu ait été transposé à l’en-
semble de l’Institution lasallienne. Dans cet ensemble, le 
maintien de l’œuvre a primé sur celui de la communauté.

Quoi qu’il en soit, l’important dans cette étude est de sou-
ligner, comme fil conducteur de cette histoire, la relation 
entre la communauté et l’établissement d’enseignement. 
C’est ce qui donne de la cohérence à nos neuf sections.

Cela semble compréhensible, mais il y a plus. La vraisem-
blance de cette lecture est renforcée lorsque nous nous 
rendons compte que cette cohérence ou cette continuité 
ne mène pas à une conclusion, mais à deux, qui sont en 
outre contradictoires. Il en serait autrement si l’orienta-
tion concluante conduisait nécessairement à souligner 
telle action ou telle structure, en garantissant son résultat 
positif. Dans ce cas, il faudrait considérer nos conclusions 
avec une certaine méfiance. Mais ce n’est pas le cas. Le 
processus conduit à un dilemme ou à deux issues oppo-
sées, sans qu’il soit possible de garantir de manière apo-
dictique le résultat de l’une ou l’autre.

En effet, comme nous l’avons déjà souligné ou du moins 
suggéré, le processus de ce dernier siècle conduit à la re-
formulation de la communauté lasallienne. Or, il ne dit en 
aucune façon si cette reformulation est possible ou non. Il 



219Épilogue   |   1. Un siècle de signes

ne s’agit donc pas d’une affirmation – celle du processus 
logique – de nature intéressée, mais disposée à ce que sa 
révélation nous conduise en même temps à l’extinction 
institutionnelle.

En clair : la redéfinition de l’Institution lasallienne néces-
site de résoudre certains points de son discours identi-
taire. En particulier, le discours de la Consécration.

C’est en effet le dernier qui est devenu évident, face à l’in-
satisfaction ou à l’incomplétude de la relation entre la 
nouvelle communauté et celle héritée, ou face à la com-
munauté et à la tâche éducative. Aucun de ces deux ar-
rangements — l’héritage et la nouveauté, plus la commu-
nauté et l’éducation — ne peut être satisfaisant pour la 
simple raison que le troisième ne l’est pas encore.

Les trois dimensions de l’identité lasallienne, telles qu’elles 
ont été formulées en 1966/67 et codifiées depuis 1986, sont 
indissociables et se complètent mutuellement. Cela signi-
fie, par exemple, que si l’on parle de partager la Mission, il 
faut pouvoir parler en même temps de partager la Consé-
cration ou la Communauté, ce qui est encore loin d’être 
aussi clair.

C’est le point final auquel nous amène tout le parcours 
précédent. 

Tout a un sens, c’est-à-dire une stabilité et un avenir, si 
le modèle de communauté est configuré en relation avec 
le modèle de consécration. Sinon, ce qui est accompli est 
éphémère.



Index général des deux volumes

Présentation..................................................................................................11

Première partie : un siècle de signes......................................19

Trois étapes dans l’émergence d’un nouveau modèle..................20

Première période : restaurer.......................................................... 31
1. Deux circulaires et un prologue...................................................... 33
2. Les événements de 1904..................................................................... 38
3. Un demi-siècle plus tard, les Règles à nouveau......................... 62

Deuxième temps : renouveler.......................................................84
1. Une déclaration....................................................................................... 86
2. La Fraternité Signum Fidei..............................................................107
3. 1986 : partager la mission (1)........................................................... 133

Troisième temps : refonder...........................................................152
1. 1993 : partager la mission (2)...........................................................154
2. L’association et l’éducation des pauvres....................................168
3. 2015 : une révision nécessaire.........................................................188

Panorama....................................................................................................209



Deuxième partie : l’architecture intérieure......................19

Les axes de la nouvelle Communauté...................................................20

Six critères pour construire la  
nouvelle Communauté.......................................................................40

1.  Une Institution dans l’histoire........................................................ 45
À une autre époque, oui.......................................................................61

2.  La Nouvelle Évangélisation.............................................................. 62
Dans quelle Église.................................................................................. 73

3.  L’appel......................................................................................................90
Le plan de Dieu...................................................................................... 101

4.  L’envoi.................................................................................................... 104
Le mystère du signe............................................................................ 106

5.  L’école chrétienne...............................................................................123
Le mystère intime.................................................................................132

6.  La Communauté de l’École chrétienne......................................156
L’Association, hier et aujourd’hui....................................................183

Conclusion : un Système..................................................................193

Épilogue........................................................................................................230









19/I

ISBN: 
978-88-99383-44-2

Pe
dr

o 
M

ar
ía

 G
il

D’
un

e 
co

m
m

un
au

té
 à

 l’
au

tr
e 

I. 
Un

 s
iè

cl
e 

de
 s

ig
ne

s




