
Pedro María Gil  

D'une  
communauté  
à l'autre
II.  L'architecture intérieure

Études Lasalliennes Nº 19/II19/II

Pe
dr

o 
M

ar
ía

 G
il



ÉTUDES LASALLIENNES N° 19

D’une communauté à l’autre

2. L'architecture 
intérieure

Frère Pedro María Gil, FSC

FRÈRES DES ÉCOLES CHRÉTIENNES
ROME 2025



ÉTUDES LASALIENNES n° 19

Institut des Frères des Écoles Chrétiennes

D’une communauté à l’autre 
2. L’architecture intérieure

Auteur 
Frère Pedro María Gil, FSC

Direction générale 
Frère Santiago Rodríguez Mancini, FSC

Direction éditoriale 
Óscar Elizalde Prada

Coordination éditoriale 
Ilaria Iadeluca

Traduction 
Frère Antoine Salinas, FSC

Coordination graphique et couverture 
Giulia Giannarini

Mise en page 
Milton Ruiz Clavijo

Production éditorial 
Ilaria Iadeluca, Giulia Giannarini,  
Fabio Parente, Óscar Elizalde Prada

Impression 
Typographie Salesiana Roma

Bureau de l’information et de la communication 
Maison généralice, Rome, Italie

Novembre 2025

ISBN: 
978-88-99383-46-6





Index
Présentation..................................................................................................11

Deuxième partie : l’architecture intérieure......................19

Les axes de la nouvelle Communauté...................................................20
La mise à jour des Règles, symptôme d’une nouvelle ère............ 26
Quatre siècles plus tard, peut-être, encore Trente....................... 31
Partager le signe........................................................................................ 35

Six critères pour construire la nouvelle Communauté................40
1. Une institution dans l’histoire......................................................... 45

Comprendre la nouvelle communauté............................................49
Communauté et organisation............................................................ 55
Refonder, s’engager................................................................................ 58
À une autre époque, oui.......................................................................61

2. La nouvelle évangélisation................................................................ 62
Pays de mission......................................................................................66
Dans quelle Église.................................................................................. 73
Avenir et contemplation..................................................................... 78
Et un nouveau langage......................................................................... 82
La culture, lieu théologique................................................................ 86

3. L’appel.......................................................................................................90
Retrouver la vocation (un).................................................................94
Redécouvrir le laïcat(deux)................................................................ 97
Assumer la responsabilité (trois)......................................................99
Le plan de Dieu...................................................................................... 101



4. L’envoi..................................................................................................... 104
Le ministère du signe (un)................................................................ 106
Parole de celui qui envoie................................................................... 110
Mission, signe, fidélité..........................................................................115
Témoins de la fraternité..................................................................... 119

5. L’école chrétienne................................................................................123
Les temps modernes : la première harmonie...............................127
Le mystère intime.................................................................................132
Un épuisement pas tout à fait conscient.......................................136
Défis et nouvelle communauté.........................................................139
Une nouvelle harmonie.......................................................................146
Communion et Évangile.....................................................................152

6. La communauté de l’école chrétienne........................................156
Le sacrement de la communauté..................................................... 161
Les dimensions de la question..........................................................165
Trois siècles, trois phases...................................................................169
Le ministère du signe (deux)............................................................. 177
L’Association, hier et aujourd’hui....................................................183
La grâce de la nouvelle communauté.............................................187

Conclusion : un système............................................................................193
1. Trois axes................................................................................................198
2. Une constante......................................................................................205
3. Le système..............................................................................................213
4. Limite vs frontière..............................................................................219
5. Brève proposition opérationnelle, à titre d’exemple............ 225

Épilogue
Trois siècles plus tard............................................................................230





Dédicace

À Itziar Muniozguren,

décédée alors que ce livre était sous presse ;

qui, pendant 20 ans, au sein de sa famille et 
de sa communauté, nous a montré que tout 
cela pouvait être vrai : dans sa vie, l’avenir 
était déjà présent.



Dès cette première page, nous tenons à remercier : 

Ferdinand Biziyaremye, Michael Valenzuela, 
Colette Allix, Antonio Botana, Santiago 
Rodríguez M., Heather Ruple et Paco Chiva pour 
leur contribution à travers leurs chroniques 
et leurs réflexions sur la réalité quotidienne 
de ce discours dans des territoires qu’ils 
connaissent bien ; 

ainsi que les organisateurs et participants du 
séminaire qui s’est tenu à Rome du 28 octobre 
au 1er novembre 2024 :

sans eux, il n’aurait pas été possible de passer 
de la première à la deuxième partie de cette 
étude, de sorte qu’il n’y a plus de première ni 
de deuxième partie, mais une seule réflexion 
sous deux angles différents. 

Qu’ils soient les premiers destinataires de ces pages.



L’histoire nous a montré que la vie religieuse 
durera aussi longtemps que durera l’Église. 
Elle a fait preuve d’une remarquable capacité 
de survie, d’une merveilleuse aptitude à se 
développer et à s’adapter, malgré les périodes 
de crise, malgré les hauts et les bas que la 
vie religieuse a connus. Si nous avons le 
courage, l’ouverture d’esprit et la disponibilité 
nécessaires pour nous laisser guider par 
l’Esprit, l’œuvre commencée par saint De La 
Salle et développée par les générations de ses 
fils pendant près de trois siècles connaîtra un 
nouvel épanouissement de son dynamisme 
dans la prochaine génération, c’est-à-dire au 
cours du siècle prochain.

Frère Charles-Henry, Discours au Chapitre 
général, 23 avril 1976.1

1	 Dans le rapport du Supérieur général au 40e Chapitre général. 
Cf. AMG, ED 278/1.





Présentation 11

Présentation

En cette année 2025, l’Institut des Frères des Écoles Chré-
tiennes commémore les 300 ans de sa reconnaissance en 
tant qu’institution sociale. C’est une bonne occasion de 
contempler l’avenir et de s’interroger sur le sens de son 
parcours au cours de ces trois longs siècles d’existence.

C’est ce que vise cette réflexion et c’est pourquoi elle com-
mence par rappeler quelques dates.

Tout avait commencé vers 1680, avec les croisements suc-
cessifs des parcours de Roland, De La Salle, Nyel et Barré. 
Ce n’est pas le moment d’entrer dans les détails de ces ren-
contres, mais plutôt de les situer, environ un demi-siècle 
avant la date dont on célèbre actuellement le tricentenaire.

À Reims, les vies de ces quatre personnes avaient conver-
gé vers un point commun : l’éducation scolaire des filles 
et des garçons des pauvres. Dès le début, ils ont su qu’ils 
n’y parviendraient pas sauf à rassembler des groupes de 
personnes engagées dans cette tâche. Ce fut là le point 
de convergence : le groupe, qui allait bientôt devenir une 
communauté. Aujourd’hui, avec le recul historique et la 
situation actuelle de leur héritage, nous pouvons l’affir-
mer sans aucun doute.

Et d’une manière ou d’une autre, ils ont essayé de l’assurer.



Présentation12

Dans le cas de l’institution lasallienne, cette stabilité al-
lait être atteinte au début du nouveau siècle, après ses 25 
ou 30 premières années d’existence. C’était clairement le 
cas en 1710. C’est pourquoi nous pouvons dire que cette 
institution est entrée dans le XVIIIe siècle avec la confi-
guration interne qui allait la maintenir pendant les trois 
siècles suivants.

Il lui manquait cependant sa reconnaissance légale. Pour la 
loi, il s’agissait d’un regroupement de personnes qui s’occu-
paient d’une poignée d’écoles. Rien de plus, de sorte que l’en-
semble n’avait pas d’entité juridique. Cela, comme on peut le 
comprendre, devait préoccuper ses membres face au défi de 
transmettre leur engagement à la nouvelle génération.

Ce souci fut au centre des préoccupations pendant les 15 
années suivantes, à l’issue desquelles il fut définitivement 
effacé par la Bulle In Apostolicae dignitatis solio, de Benoît 
XIII, à la fin du mois de janvier 1725. Dans cette Bulle, le 
Pape reconnaissait, approuvait et confirmait l’existence 
d’une petite communauté dont le siège principal se trou-
vait à Rouen, dans le faubourg Saint-Yon. Il l’encourageait 
à continuer à vivre comme jusqu’alors. 

Il s’agissait de l’Institut des Frères des Écoles Chrétiennes.2

2	 Sur toute cette question de la Bulle d’approbation de l’Institut 
lasallien, cf. Frère Maurice-Auguste, L’Institut des Frères des 
Écoles chrétiennes à la recherche de son statut canonique : des origines 
(1679) à la Bulle de Benoît XIII (1725), Cahiers lasalliens 11, Rome, 
1962, vi+416pp. Ouvrage magnifique, riche en nuances, très 
bien documenté. 



Présentation 13

À cette époque, ses écoles ne connaissaient pas de pro-
blèmes graves : elles fonctionnaient bien, basées sur une 
pédagogie de l’attention continue du maître et de son ap-
plication de la logique et de l’ordre à l’apprentissage ; elles 
constituaient en outre un réseau, de sorte que dans leur 
ensemble, elles garantissaient les réussites et corrigeaient 
les erreurs de chaque lieu. La société le savait, le recon-
naissait et était prête à leur confier ses enfants, à condi-
tion que quelqu’un de bonne volonté et de bonne fortune 
se présente pour soutenir le projet scolaire.

Depuis ses débuts, comme nous l’avons rappelé, son be-
soin était d’un autre ordre et concernait son institution 
même, la société ou la communauté que constituaient ses 
enseignants.

Tant que son premier fondateur était en vie, on pouvait dire 
que l’institution se confondait avec lui. En effet, il représen-
tait pour la société et pour les Frères la continuité, la co-
hérence maintenue, l’identité. Maintenant qu’il était mort, 
c’est-à-dire depuis 1719, il n’y avait plus aucun signe de l’au-
tonomie de leur identité collective. Il ne restait qu’eux et 
leur technique pédagogique et organisationnelle, mais ils 
n’étaient rien face à l’ordre juridique de la société.

Ils devaient exister en tant que corporation responsable 
d’un réseau d’écoles. Cela leur a coûté beaucoup d’efforts, 
mais ils y sont parvenus. Tout s’est réglé entre septembre 
1724 et janvier 1725, cinq mois qui ont mis fin à quatre an-
nées de négociations.

Il y avait deux domaines, l’État et l’Église, et aucun des 
deux ne pouvait être qualifié de premier ou de second. Et, 



Présentation14

peut-être, si l’on y regarde de plus près, cette simultanéi-
té aide à comprendre de quoi il s’agit et en quoi elle peut 
nous aider à comprendre le présent.

La reconnaissance par l’État a été obtenue en premier lieu :  
il s’agissait des Lettres patentes, à la fin du mois de sep-
tembre. Le régent, le duc d’Orléans, avait refusé à plusieurs 
reprises de les accorder, pour diverses raisons. Peut-être en 
raison de son inclination plus marquée pour le jansénisme 
(absent chez les Frères), peut-être simplement parce qu’il 
ne voulait pas imposer à l’administration de l’État une 
autre institution plus ou moins religieuse ou semi-monas-
tique. Le fait est qu’à sa mort, le très jeune roi Louis XV 
accepta de signer le document qui lui fut présenté.

Par la suite, sans que l’on puisse dire que cela ait été in-
fluencé par le roi, l’acceptation romaine fut obtenue. Ce 
sont les Congrégations ou Dicastères du Secrétariat pon-
tifical et du Concile qui, en décembre de la même année, 
avaient déjà préparé l’acceptation de la demande des 
Frères. Le Pape l’accepta à la date que nous connaissons, 
le 26 janvier. 

Le roi et le Pape : à chaque négociation, il y avait eu un mo-
ment où l’on cherchait à obtenir la reconnaissance A pour 
garantir la reconnaissance B, qui semblait finalement plus 
intéressante. Ainsi, ils pensaient parfois que l’obtention 
des Lettres patentes faciliteraient celle de la Bulle et par-
fois que l’obtention de la Bulle faciliterait celle des Lettres 
patentes. En réalité, l’une ou l’autre leur suffisait : l’autre 
viendrait d’elle-même, en temps voulu.



Présentation 15

C’est l’histoire. Aujourd’hui, trois siècles plus tard, il est im-
portant de prendre conscience des implications de ce fait.

En effet, le fait que ces deux reconnaissances supposent 
l’acceptation sociale d’une institution religieuse signi-
fie que certains traits de sa définition peuvent avoir une 
forme civile et une portée religieuse, et vice versa. Par 
exemple, le fait que la profession des trois vœux monas-
tiques implique un statut économique, professionnel et 
social spécifique.

Ce fut le cas d’institutions telles que l’institution lasal-
lienne. Nous comprenons ainsi, par exemple, que la sup-
pression de ces vœux par l’autorité civile impliquait la 
suppression de toutes les institutions définies à partir de 
leur profession. Cela s’est produit en août 1792, pendant la 
Révolution.

1726, 1792 : il pourrait sembler qu’avec ces références, nous 
faisons allusion à des questions relevant de l’Ancien Ré-
gime, qui ne nous concernent pas aujourd’hui, mais ce 
n’est peut-être pas le cas.

Par exemple : quel était le sens de ces vœux : conclure 
un contrat de travail ou témoigner du royaume de Dieu ? 
En conséquence, s’agissait-il d’une consécration ou d’un 
contrat ? Était-il possible d’exprimer autrement le lien 
institutionnel et leur engagement social ? Et, en réfléchis-
sant à notre époque, comment auraient-ils exprimé au-
jourd’hui leur engagement envers l’école populaire et se 
seraient-ils ainsi constitués en entité reconnue par la loi ?



Présentation16

Il s’avère donc que, trois siècles plus tard, cette Bulle offre 
à l’institution lasallienne un point de vue très utile face 
au défi de son avenir.

Par exemple, nous ne pouvons évoquer la perplexité des 
membres du dernier Chapitre général face au thème de 
l’Association sans nous heurter à des questions telles que 
celles que nous venons d’énoncer. Leur difficulté à y ré-
pondre était due à la difficile harmonisation des différents 
modèles rencontrés lors de cette assemblée.

C’est pourquoi nous disons que la Bulle, en cette année 
anniversaire, aide à s’interroger d’une manière nouvelle 
tant sur l’identité de la communauté lasallienne que sur 
celle de ses membres. Elle conduit peut-être davantage 
à poser la question qu’à y répondre, c’est vrai, mais elle 
empêche de s’en tenir à des formules superficielles qui 
ignorent l’histoire ou ne font simplement que se répéter.

La Bulle montrait le lien entre identité et réseau : d’une 
part, elle reflétait la conviction des Frères que sans ré-
seau l’identité de chaque école ne pourrait être préservée ;  
d’autre part, elle affirmait que sans l’identité de chaque 
communauté, le réseau ne saurait exister. Le réseau et 
l’identité se rendaient mutuellement possibles.

Tel était le contenu de la Bulle.

Ce n’est pas une contribution négligeable, surtout si l’on 
considère que la grande question du siècle dernier dans le 
monde lasallien a été de définir la communauté. Et que cette 
communauté, comme tant d’autres, se définit habituelle-
ment par les vœux (selon la théologie la plus courante).



Présentation 17

C’est pourquoi nous devons rappeler dès cette première 
page un fait bien connu des premiers biographes lasalliens :  
la première demande que les Frères ont adressée à Rome 
pour obtenir leur reconnaissance ne comprenait pas les 
vœux religieux conventionnels. Elle mentionnait d’autres 
vœux : l’obéissance et la stabilité dans le service éducatif 
aux pauvres. 

Il s’agissait de vœux, sans aucun doute. Mais de vœux 
qui exprimaient l’engagement existentiel envers un pro-
jet chrétien auquel les membres de la communauté se 
croyaient appelés par Dieu. Et cet appel et cet engagement 
impliquaient logiquement un mode de vie concret.

De cette foi partagée qui animait leur engagement, nous 
disons qu’elle définissait et définit encore aujourd’hui la 
communauté lasallienne. 

Et nous pouvons dire que, 300 ans après cette Bulle, elle 
a continué à se développer tout au long du siècle dernier 
au sein de cette institution. C’est ce que cette étude vise 
à montrer.





D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure 19

Deuxième partie :
L’architecture 

intérieure



Les axes de la nouvelle Communauté20

Les axes de la nouvelle 
communauté

...Les Frères reconnaissent, analysent et 
affrontent solidairement dans la foi les 
difficultés et les défis particuliers que traverse 
leur Institut. En contemplant l’histoire du 
salut en acte dans leur vie et dans celle 
de l’Institut, ils vivent la grâce du mystère 
pascal. En méditant l’itinéraire évangélique 
du Fondateur, ils trouvent un modèle de 
fidélité dans l’adversité et la force des 
recommencements. 

Règle, 155.



21D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Si maintenant, au début de cette Deuxième partie, alors que 
nous avons presque oublié que nous sommes à trois siècles 
de cette Bulle, si maintenant nous la rouvrons, nous nous 
retrouverons dans un autre monde.

À première vue, nous pouvons même avoir l’impression 
que ce document ne nous concerne pas, qu’il appartient 
à une autre époque, qu’il définit un temps révolu. Il peut 
sembler qu’il ne nous soit d’aucune utilité, trois siècles 
plus tard. Si, malgré tout, nous insistons pour dépasser ce 
sentiment, nous pouvons trouver une lumière très claire : 
la distinction entre ce qui est approuvé et les termes utili-
sés dans l’approbation.

Nous commencerons alors à penser que ce document peut, 
peut-être, nous dire quelque chose, même à une époque si 
différente. Nous ferons la distinction entre la dynamique 
et la forme, l’âme de la vie et son aspect. Et dans cette op-
tique, nous nous demanderons ce qu’il nous dit dans cette 
situation qui, pour le moins, a connu un demi-siècle de 
changements.

À ce propos, en ouvrant son histoire des trois Chapitres 
généraux, le Frère Luke Salm rappelle une curieuse malé-
diction chinoise : « Puisses-tu vivre en période de chan-
gement ».3 Elle exprime une grande vérité. En de telles 
périodes, vivre est particulièrement difficile. Il n’y a pas 
de langage commun et il est presque impossible de se 
comprendre, de sorte que ses habitants sont proches de 
ce qu’une expression heureuse qualifiait de « foule soli-

3	 C’est ainsi que commence son étude, déjà citée, A Religious 
Institute in Transition...



Les axes de la nouvelle Communauté22

taire »,4 qui peut être notre façon de parler de la tour de 
Babel. C’est peut-être ce que nous trouvons dans l’Insti-
tution lasallienne, lorsque levant les yeux de la Bulle que 
nous venons de lire, nous contemplons le présent de cette 
communauté qui a été approuvée il y a trois siècles. 

Comme on le comprend immédiatement, c’est le propre 
des périodes de grands changements. On dit aussi, avec un 
autre jeu de mots que nous avons déjà relevé, que nous 
ne disons pas la même chose lorsque nous parlons d’une 
époque de changements ou d’un changement d’époque. Et 

4	 C’est le titre et le thème du livre de D. Riesman, La foule solitaire, 
Artaud, 1964. Il convient de noter qu’il a été écrit entre 1948 et 
1949 et qu’il se concentrait sur la société américaine. Son sous-
titre est très significatif : A Study of the Changing American Character. 
En 1983, N. Stone publiait son ouvrage Europe transformed, 1878-
1919, que nous avons déjà cité. Nous le faisons à nouveau pour 
souligner, entre les deux références, la période 1890-1950 et 
mieux comprendre les racines du changement que Riesman et 
son équipe ont trouvé dans leur société. Il s’agit d’une période 
de 60 ou 70 ans. Nous voyons immédiatement qu’il ne pouvait 
s’agir d’un processus uniquement local, mais de quelque chose 
qui affecterait tôt ou tard le monde entier. L’expression du Frère 
Salm devient ainsi compréhensible : il regarde ainsi le chemin 
parcouru par l’Institution lasallienne pendant 40 ans et explique 
la difficulté de trouver un modèle adéquat. En ce qui concerne 
le chaos apparent de cette époque et son impact sur le discours 
institutionnel lasallien, nous pouvons regarder beaucoup plus 
loin et nous interroger, par exemple, sur la première définition 
de la théologie sacramentelle, au XIIe siècle : combien de Papes, à 
l’époque de Pierre Lombard (1100-1160), auraient été d’accord sur 
la définition et le nombre des sacrements, tels qu’ils allaient être 
acceptés au cours des siècles suivants ? C’est pourquoi l’ironie du 
Frère Salm reflétait l’ampleur du changement qu’il avait observé 
dans l’institution lasallienne au cours des 40 années qu’il décrit 
dans son ouvrage... et le travail qui restait encore à accomplir.



23D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

on ajoute souvent qu’il n’est pas facile de savoir si l’on vit 
dans la première ou dans la seconde. 

Faut-il ajouter que notre étude, le passage d’une commu-
nauté à une autre, s’inscrit dans un changement d’époque, 
et que ce n’est qu’à partir de ce changement que nous pou-
vons invoquer un héritage de 300 ans ou comprendre ce 
document des principes ?

Notre Première partie montre que pour l’Institution lasal-
lienne, comme pour toute l’humanité, ce qui a été vécu 
depuis 1904 est un changement progressif d’époque. Il est 
bon de le rappeler, encore et encore, pour percevoir la com-
binaison entre le passé et le nouvel avenir qu’il contient.  

Elle évoque avant tout un cheminement fait d’essais, 
de propositions et de révisions, de plans, de structures, 
d’itinéraires que personne n’aurait imaginés 50 ans au-
paravant. Il suffit de comparer deux Chapitres généraux, 
l’un d’avant le Concile et l’autre d’après. Ou encore, par 
exemple, les Circulaires des Frères Adrien et Junien-Vic-
tor sur les Dix Commandements de l’Institut5 et celles du 
Frère Álvaro sur le Signe de la Communauté. Ou les Règles 
de 1901 et celle de 2015.

5	 Circulaires 270 (12.1.1930), 274 (11.1.1931), 276 (26.1.1932), 278 
(8.1.1933), 281 (7.1.1934), 292 (26.1.1936), 295 (10.1.1937), 299 
(9.1.1938), 302 (6.1.1939), 305 (8.1.1939) et 324 (6.1.1948), cette 
dernière du Frère Athanase-Emile, après la parenthèse de la 
guerre et de l’après-guerre, alors que la nouvelle version de la 
Règle, dans laquelle figuraient toujours les Dix Commandements, 
venait d’être approuvée. 



Les axes de la nouvelle Communauté24

Cela montre également le chemin parcouru ou du moins 
le changement intervenu dans certains Districts, et donne 
un sens aux témoignages recueillis aujourd’hui et à ceux 
qui auraient été recueillis il y a 80 ans ; ou aux attitudes 
des Frères partout aujourd’hui et il y a seulement 30 ans ;  
ou aux différentes sensibilités dans les territoires d’un 
même continent. 

De plus, on devine que tout cela ne s’est pas produit dans 
les Districts de manière harmonieuse, dans l’accord, mais 
par à-coups, avec des avancées et des reculs, à des vitesses 
différentes et avec des tensions parfois très violentes. Et il 
n’est pas difficile de mettre en parallèle les chroniques d’un 
territoire avec celles, explicites ou que l’on peut deviner, 
d’un autre : on remarque immédiatement la différence de 
vitesse dans les consciences collectives, les attitudes plus 
ou moins corporatives qui ne coïncident pas toujours et ne 
sont même pas toujours semblables.

Oui. Plus d’une fois au cours de ce siècle, l’Institution lasal-
lienne a rappelé le mythe de Babel, babillé de vocabulaires 
non partagés, plus ou moins populaires et plus ou moins 
fragmentés. Il n’y a donc rien d’original à souligner que tout 
consiste à trouver les mots importants qui ont marqué ces 
années. Les identifier et les définir, évidemment. 

Comme nous l’avons décrit, le dernier siècle de l’institu-
tion lasallienne, c’est-à-dire cette période de changement, 
s’est déroulé en trois étapes. À chacune d’elles, de nou-
veaux mots importants ont été prononcés. Les rassembler 
est l’objet de cette Deuxième partie.



25D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Comme nous l’avons vu, la première de ces trois étapes, qui 
a duré environ 50 ans, a occupé la première moitié du XXe 
siècle. Il s’agit d’une période malheureuse dans l’histoire 
du monde et en particulier dans cette Institution. Elle se 
caractérise par l’urgence à trouver des formules pour sur-
vivre et préserver l’héritage reçu. Nous considérons qu’elle 
s’étend du Chapitre général de 1901 jusqu’aux portes de 
celui de 1956. Nous l’avons appelée Restauration.

La deuxième étape, d’une durée d’environ 30 ans, est un 
mouvement qui s’ouvre à l’aube du Concile Vatican II ; elle 
éclate avec cette grande Assemblée et le Chapitre général 
de 1966-1967 et la décennie suivante ; elle s’étire, s’apai-
sant jusqu’au Chapitre général de 1993. Elle se caractérise 
par l’exaltation de la foi en sa propre capacité à renouve-
ler l’Institution et par la relecture des origines. Dans cette 
étude, nous l’avons appelée une période de Renouveau.

La troisième occupe les 30 années suivantes, jusqu’à au-
jourd’hui. Elle voit enfin la renaissance de l’Institut, dé-
sormais réduite à l’histoire dans de nombreux territoires 
et en pleine redéfinition dans d’autres. Elle se caractérise 
par l’émergence de nouvelles formes de communauté ou 
d’appartenance à l’Institution. Nous l’avons qualifiée de 
Refondation, trois siècles après la Bulle papale qui recon-
naissait la première Communauté.

Le changement est là. Il doit être là, passant du chaos de 
Babel à l’espérance des prophètes. Est-il possible d’identi-
fier ses signes majeurs, d’échapper ainsi à la malédiction 
chinoise et de réécrire la Bulle ?



Les axes de la nouvelle Communauté26

La mise à jour des Règles, symptôme d’une nouvelle ère

Pour répondre, il suffirait de rappeler l’histoire des Règles 
de l’Institution lasallienne au cours du siècle dernier. Il y 
a bien sûr d’autres axes pour un tel rappel, mais celui-ci a 
la capacité significative d’en regrouper beaucoup d’autres. 
La mise à jour des Règles est une chronique de 100 ans qui 
renvoie directement au cœur de ce grand document de 
1725, à ses dix-huit articles qui donnent les définitions.

Dès 1901, en réponse à l’agitation tant interne qu’externe, 
le Chapitre s’était proposé d’étudier leur adaptation aux 
conditions du nouveau siècle. Deux ans plus tard, il y eut 
la Circulaire sur la Bulle, ne l’oublions pas. 

Il en résulta l’épuration des usages étrangers et le retour 
au texte d’origine, celui de 1718. L’ordre mondial était en 
train de se désagréger dans toutes les dimensions sociales 
— culturelles, scientifiques, politiques, esthétiques, reli-
gieuses, économiques — et on en devinait un autre, nou-
veau. La réponse lasallienne fut de souligner avec énergie 
le contexte fondateur, précisément au moment où naquit 
l’ordre social même qui, en ce moment-là, vacillait.

La même chose s’est produite en 1946. Et dans ce cas éga-
lement, quatre ans plus tard, nous trouvons une autre 
Circulaire sur la Bulle, comme nous l’avons mentionné 
précédemment (il s’agissait de celle de 1924, réimprimée 
et augmentée).

Après 40 années terribles, marquées par les expulsions, 
les guerres mondiales, les persécutions et les nouvelles 
structures mondiales, l’Institution lasallienne souligne à 



27D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

nouveau la référence aux origines, cherchant à affronter 
la nouveauté — incontestable pour tous — par un retour 
à l’esprit de la fondation. Logiquement, dix ans plus tard 
seulement, le nouveau Chapitre demandera à nouveau la 
révision du Code lasallien. Et logiquement aussi, à partir 
de ce moment, la Bulle disparaîtra de la scène lasallienne.

La tâche fut abordée, d’abord avec timidité et en tendant 
à reproduire le même vice dans l’invocation des origines 
comme système pour se situer face au présent. Peu à peu, 
grâce à la convocation et à la tenue du Concile, tout chan-
gea. Ainsi, les Règles de 1967 arrivèrent à la Communauté 
lasallienne accompagnées d’une réflexion sur son identité, 
sur la fidélité et le renouveau de l’esprit fondateur. Nous 
l’avons signalé en son temps.

Malheureusement, personne dans l’Institution n’était en 
mesure d’assimiler sereinement des réalités telles que la 
perte de près de quatre Frères sur dix dans les cinq ou six 
ans qui ont suivi le Concile et ce Chapitre. On comprend 
donc le scandale énorme provoqué par la lutte ignoble 
au sein même du Conseil général sur ce qu’il fallait faire. 
Cette honte s’est manifestée avec toute sa force lors du 
Chapitre suivant, en 1976, empêchant d’avancer et de pré-
ciser la voie empruntée dix ans auparavant. La Règle ne 
serait pas modifiée, car on se trouvait dans la période de 
20 ans accordée par le Concile pour son adaptation. Ce se-
rait la tâche de l’Assemblée de 1986, mais l’amertume de la 
dissension avait laissé une très mauvaise impression.

En 1986, la Règle a été renouvelée dans sa structure comme 
son esprit l’avait été en 1966. Désormais, tout était orga-
nisé autour d’un terme inventé à l’époque du Concile : ‘di-



Les axes de la nouvelle Communauté28

mensions’. Celles qui configuraient la personne du Frère :  
la Consécration, la Communauté, la Mission. Cela repré-
sentait une autre anthropologie ou, mieux, une autre 
théologie. L’identité du Frère et de sa communauté était 
interprétée en fonction de ses origines et de son actualité, 
simultanément, et pour ce faire, cette identité était consi-
dérée de manière intégrale, et non sectorielle.

Cependant, la graine de la dissension antérieure donnait 
maintenant un fruit empoisonné : elle traitait les dimen-
sions comme s’il s’agissait d’‘éléments’, donc de quelque 
chose de séparable, de distinguable. Cette réduction a 
dès le début pesé sur l’heureuse trouvaille expressive de 
la nouvelle Règle qui, comme nous l’avons vu, a parcouru 
pendant 20 ans le chemin de l’Institut lasallien : « parta-
ger la mission ».

Ce qui semblait ouvrir la voie à une nouvelle configuration 
de la communauté éducative s’est avéré être un slogan 
trop imprécis. Il réduisait la mission à une simple tâche, 
sans se rendre compte que pour la réaliser, il n’était en 
aucun cas nécessaire de vivre comme vivait le Frère. Cela 
ne pouvait pas être le cas, et tout le monde s’en est rendu 
compte peu à peu. C’est dans cet esprit que la présence 
de collaborateurs a été établie lors du Chapitre général 
suivant, en 1993, et bientôt la sensibilité de tous a trouvé 
un autre terme dans lequel placer de nouveaux espoirs : 
‘Association’. Il avait l’avantage d’appartenir à la tradition 
lasallienne. En tant que tel, on espérait qu’il surmonterait 
les difficultés, voire certaines méfiances. 

Le terme avait et a toujours une grande portée symbo-
lique. Cependant, en 1976, il avait été rejeté pour avoir osé 



29D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

proposer qu’à l’avenir, le vœu des Frères pourrait être pré-
cisément celui-là. Il inclurait les autres et tout le régime 
de la Communauté, mais il fut rejeté. Nous l’avons égale-
ment rappelé. Il semblait trop s’apparenter à des formules 
plus proches du chrétien séculier que du « consacré ». 

D’autre part, même si cela n’était pas aussi visible, le terme 
était quelque peu modifié dans sa nouvelle présence dans 
le monde lasallien. À l’origine, « association » faisait réfé-
rence au réseau des communautés, à l’ensemble, à toute 
l’organisation des projets éducatifs et des communautés 
qui les animaient. Au début, ‘association’ signifiait donc 
réseau de communautés. Aujourd’hui, en revanche, il pro-
posait de l’utiliser dans le sens de ‘Communauté’.

Même avec ces deux réserves, le terme avait et a toujours 
une capacité d’avenir. Et il montrait en son sein où se 
trouvait la grande question : la nouvelle Communauté.

L’Association pose la question de savoir ce qu’il faut en-
tendre aujourd’hui par Communauté lasallienne, quel 
profil doivent avoir ses membres, leurs liens, leurs caracté-
ristiques nécessairement partagées, leur relation avec les 
origines et toute la tradition lasallienne.

On comprend ainsi la difficulté rencontrée à partir de l’an-
née 2000 par la Commission chargée d’adapter le texte de 
la Règle. Elle ne pouvait aller plus loin que ce qui avait été 
établi, pour la simple raison qu’il n’était pas possible d’en 
établir davantage. Elle dut abandonner son travail entre 
les mains du Conseil en attendant une nouvelle décision 
du prochain Chapitre, cette fois en 2007.



Les axes de la nouvelle Communauté30

Conscient de la nécessité et des limites, le Chapitre a de 
nouveau demandé à une autre Commission de poursuivre 
la tâche. Cette fois, elle a abouti entre 2014 et 2015. C’est le 
texte qui anime actuellement la Communauté lasallienne 
mondiale et sur lequel comptait le dernier Chapitre géné-
ral, en 2022.

Il a conservé la structure de 1986 et l’a interprétée en te-
nant compte à maintes reprises de la nature réelle de la vie 
des communautés dans le contexte global de la Nouvelle 
Évangélisation. Ainsi, le texte est plein de nuances et per-
met de progresser dans la pratique de la relation mutuelle 
entre les Collaborateurs et les Frères. Il permet également 
de maintenir des pratiques diverses dans les différents ter-
ritoires des cinq Régions de l’Institut. 

Malgré cela, les Capitulants de 2022 ont quitté Rome avec 
le sentiment de ne pas s’être compris, de ne pas avoir 
trouvé l’harmonie nécessaire pour relever les défis consi-
dérables d’un Institut en voie d’épuisement dans diverses 
régions du monde et sans orientations tout à fait satisfai-
santes pour tous. 

Comment est-ce possible ? Comme nous le demandions au 
début de cette étude : sommes-nous, un siècle plus tard, 
face à une histoire sans fin ? 

Peut-être s’agit-il de la perplexité face à l’article 4 de 
la Règle de 2015 : « L’Institut des Frères des Écoles Chré-
tiennes, approuvé par la Bulle « In apostolicae dignitatis 
solio » du Pape Benoît XIII, est un Institut de droit ponti-
fical composé exclusivement de religieux laïcs ».



31D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Est-ce vraiment compatible avec le discours de l’Associa-
tion, de la nouvelle Communauté, de la Fraternité... ?

Quatre siècles plus tard, peut-être, toujours Trente

Comment est-il possible qu’après tant d’efforts, nous ne 
nous sentions toujours pas dans une maison commune, 
ordonnée selon un credo commun, sereinement engagés 
dans une tâche commune ? Comment est-il possible que 
nous ne trouvions pas un système capable de nous remplir 
d’espérance lorsque nous contemplons l’avenir ?

Il y a une réponse, simple et claire, et qui n’est en rien ex-
clusive à la communauté lasallienne : les Institutions reli-
gieuses nées après le Concile de Trente n’ont jamais réussi 
à vivre harmonieusement leur consécration religieuse et 
leur engagement apostolique.

Cette affirmation peut sembler prétentieuse, audacieuse, 
sans fondement suffisant. Mais elle ne l’est pas. L’histoire a 
montré que toutes les formes de vie religieuse apostolique 
nées après ce Concile, toutes, souffrent du même mal :  
elles ont vécu une histoire beaucoup plus cohérente dans 
leurs actes que dans leur doctrine. Avec le changement de 
cycle historique, cela deviendra inévitable et leur accepta-
tion conditionnera leur avenir.

Dans notre étude, depuis l’horizon de la Bulle de 1725, nous 
gardons une référence intime de tout cela : c’est la Congré-
gation « du Concile » qui a approuvé la vie de ce groupe. Et 
le ‘Concile’, à ce moment-là, c’est celui de Trente. Un siècle 
et demi s’était écoulé et, surtout, on était entré dans un 



Les axes de la nouvelle Communauté32

autre mode de vie, mais la référence restait marquée par la 
Contre-Réforme. En ce sens, la Bulle devait être beaucoup 
plus réactive que proactive. Et il en va de même pour son 
interprétation pendant encore deux siècles.

Tout cela était évident depuis longtemps déjà dans l’Ins-
titution lasallienne et autres Institutions similaires. Nous 
l’avons rappelé dès le début de la Première partie de cette 
étude. Nous le rappelons ici en guise de synthèse, au risque 
de nous répéter inutilement.

L’histoire lasallienne montre, entre autres données datant 
d’il y a un siècle, la préoccupation suscitée par la Consti-
tution Conditae a Christo, de décembre 1900. Dans celle-
ci, le Vatican rappelait à toutes les Institutions telles que 
l’Institution lasallienne la nécessité d’homogénéiser les 
signes d’appartenance de leurs membres, en définissant 
ces signes en prononçant les trois vœux de pauvreté, chas-
teté et obéissance. 

Or, sur les 13 000 Frères que comptait alors l’Institut, un 
peu plus de 2 000 n’avaient pas prononcé leurs vœux et 
n’avaient pas l’intention de le faire. Ils restaient dans la 
communauté et se réclamaient de la catégorie des « novices 
employés ». 

Ce chiffre est très éloquent : il indiquait que les vœux 
n’étaient pas nécessaires pour être Frère. Ils ne faisaient pas 
partie de leur identité. Ils facilitaient seulement leur travail, 
ou établissaient peut-être un niveau d’engagement envers 
l’Institution qui leur valait une certaine confiance ou une 
responsabilité particulière. Mais ils ne faisaient que faciliter 
l’organisation, homogénéiser des liens professionnels. 



33D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Pour être clair : les vœux ne faisaient aucune référence 
particulière à l’au-delà de Dieu, au Royaume, au monde de 
ce que nous appelons eschatologique, comme nous l’avons 
compris et exprimé avant le Concile Vatican II. Les vœux 
ne prétendaient être le signe de rien d’autre que d’une ca-
pacité de travail renouvelée, d’un statut économique plus 
simple et d’une plus grande disponibilité.

En réalité, ce qui définissait un Frère était autre chose : 
son appartenance à une Communauté dédiée exclusive-
ment à l’éducation des classes populaires. Cette apparte-
nance, dans cette société chrétienne, était un signe clair 
d’une vocation divine à vivre et à travailler de cette ma-
nière pour l’Évangile. Cette appartenance, cette Commu-
nauté et cette école étaient le signe de la présence de Dieu 
dans la foi que ces hommes partageaient.

Il en était ainsi, et pourtant une telle synthèse ne s’expri-
mait pas dans l’Église du début du XXe siècle. C’est pour-
quoi le Pape saint Pie X pouvait écrire aux Frères qu’ils ne 
devaient en aucun cas penser que leur action apostolique 
était au-dessus de leur consécration religieuse, mais bien 
au contraire. Car leur vie n’était pas comme celle des autres 
chrétiens, mais elle était au-dessus d’elle. C’est pourquoi 
— telle était la question qui motivait cette réponse — ils 
ne devaient pas transiger avec leurs vœux pour pouvoir 
continuer à diriger leurs écoles, dans une apparente sécu-
larisation de leur vie.

Avec cette conception d’eux-mêmes et de leur relation avec 
la vie chrétienne séculière, les Frères français — qui étaient 
10 000 sur un total mondial de 13 000 ou 14 000 — ont quit-
té leur terre pour d’autres parties du monde, ou bien sont 



Les axes de la nouvelle Communauté34

restés dans leur pays, apparemment sécularisés, ou ont 
simplement quitté la Congrégation. Cela a dû être terrible.

À cette situation initiale s’ajoutent les deux guerres mon-
diales, l’émergence des fascismes, les persécutions au 
Mexique et en Espagne, la condamnation des modernismes, 
la problématique de l’universalisation de leur modèle édu-
catif, le renforcement autoritaire qui en a résulté pour faire 
face à tant de tensions. Si l’on tient compte de tout cela, on 
comprend la logique du maintien d’une théologie absurde 
sur l’identité du Frère, sa Consécration et sa Communauté. 

Par exemple : il était logique qu’en 1946, lors du Chapitre 
général, les Frères aient été invités à se passer autant que 
possible du personnel laïc qui avait dû être engagé en raison 
des aléas de la guerre et qu’il ait été indiqué que le personnel 
féminin était totalement interdit dans les écoles et les com-
munautés. Et il était tout aussi logique que, dix ans plus 
tard, le nouveau Chapitre encourage la création de l’Asso-
ciation des éducateurs lasalliens, avec ses pratiques de piété 
et son siège organisationnel à Rome, à la Maison généralice. 
Après tout, ce n’était pas la première fois que l’Institut se 
penchait sur la question d’un Tiers Ordre (à cette occasion, 
il ne semble pas que l’expression ait été mentionnée).6

Puis vinrent le Concile Vatican II et le Chapitre de 1966-
1967. La situation était extrêmement complexe.

À la base, il y avait la conscience du changement des temps, 
de l’épuisement d’un grand cycle historique, de la crise de 

6	 Sur l’Association et le terme Troisième Ordre, cf. Première partie, 
1. Restaurer, 2. Les événements de 1904.



35D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

tous les modèles sociaux. Il devint rapidement évident 
que les structures nées après la Seconde Guerre mondiale 
n’étaient pas suffisantes pour conduire l’humanité vers le 
changement qui s’opérait. Bientôt, toutes les institutions 
de l’Église allaient également ressentir l’ampleur de la 
crise, avec la distanciation de la culture des peuples d’avec 
l’Évangile, et les difficultés rencontrées dans tous les cas 
de renouvellement adapté.

Lorsque cela se produisit, on commença à voir que des Insti-
tutions telles que celle des lasalliens ne déclinaient pas par 
manque de foi en elles-mêmes, mais par leur inadaptation 
aux nouvelles conditions sociales. Pour l’instant, en 1966-
1967, on percevait une conscience naïve que le renouveau 
était possible, que dans peu de temps — une décennie peut-
être — toutes les tendances à la hausse seraient rétablies. 

Il n’en fut rien, cela ne pouvait pas l’être. L’ampleur de la 
situation exigeait au moins le passage d’une génération 
pour être assimilée. Et cela, élargit la conscience de cer-
tains, mais aussi le ressentiment d’autres. C’est l’histoire 
souterraine des 20 années qui se sont écoulées jusqu’à 
l’Assemblée de 1986. À partir de là, tout allait nécessaire-
ment commencer à être différent.

Les grandes pistes de l’avenir étaient déjà là.

Partager le signe

Les 30 dernières années, depuis le Chapitre de 1993 jusqu’à 
aujourd’hui, ont pour protagoniste l’émergence d’un mo-
dèle renouvelé de consécration. Cause et effet à la fois, 



Les axes de la nouvelle Communauté36

consciemment et sans l’avoir prévu, le discours de la Com-
munauté comme Signe s’ouvre peu à peu. 

Les Circulaires des trois derniers Supérieurs généraux, 
conscients comme personne d’autre des chemins de l’Ins-
titut, vont clairement dans ce sens. Cela se reflète égale-
ment dans le cheminement, parfois un peu triomphaliste, 
des Bulletins de l’Institut de ces mêmes décennies. On le 
retrouve également dans l’orientation des Cahiers MEL 
(de la Mission Éducative Lasallienne). Et c’est certaine-
ment la force qui anime le dialogue entre les Chapitres gé-
néraux et les Assemblées de la Mission.

Il ne pouvait en être autrement.

Comme tant d’autres, l’Institution lasallienne cherche à 
se situer dans le contexte de ce que nous appelons, pen-
dant cette même période, la Nouvelle Évangélisation. 
Cette référence renvoie toutes les institutions chrétiennes 
aux jours de la présentation de l’Évangile à l’humanité et 
les oblige ainsi à se montrer comme le lieu de la manifes-
tation du Seigneur ressuscité.

On comprend ainsi la relation profonde entre évangélisa-
tion et témoignage, qui conduit à l’autre relation entre 
évangélisation et communauté qui évangélise et est évan-
gélisée. C’est là que réside, aujourd’hui comme à ses dé-
buts, le sens de toute communauté. Cela coïncide naturel-
lement avec sa fonction sociale : elle apporte à la société 
sa foi en la réalité d’un Dieu qui remplit le monde, l’a créé 
et l’attend à la fin. L’évangélisation commence lorsque la 
société rencontre un groupe qui partage cette foi.



37D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

L’une de ses formes, dès les premiers siècles, a été celle 
adoptée par des groupes que nous avons ensuite appelés 
monastiques, religieux, consacrés. 

Ils ont adopté un mode de vie particulièrement significa-
tif, dans leur volonté de vivre en reflétant dans le présent 
temporel des peuples le présent éternel de Dieu. Leur en-
gagement commun était et reste la garantie de leur foi et 
du sens de leur fonction sociale. Cette transparence est 
leur contribution à l’évangélisation, c’est-à-dire ce pour 
quoi ils ont été mis au monde, leur envoi dans l’histoire, 
leur mission.

Tout cela devait se faire petit à petit, une fois passés les 
jours du Concile et du post-Concile, une fois perçues les 
dimensions des « signes des temps », comme le disait le 
Pape saint Jean XXIII. Et en cela, l’Institution lasallienne 
ne pouvait faire exception. Tous ses efforts pour trouver 
un discours identitaire cohérent sont un exemple de cette 
grande marée de l’histoire et de l’Évangile qui s’expriment 
ensemble sur le sens possible de ce qui est vécu. 

C’est là qu’intervient le renouveau de la communauté la-
sallienne, comme le souligne les documents de l’Institut de-
puis plusieurs années. Il suffit seulement de trouver la for-
mule qui exprime ses liens constitutifs. Et l’image du Signe 
qui est partagé aide efficacement à les formuler. Elle permet 
d’identifier et de définir ce que nous avons découvert.

En effet, le panorama que nous venons d’évoquer a dû 
nous conduire à certains concepts qui sont apparus de 
manière récurrente. Qu’ils soient bien ou mal compris, des 
concepts tels que les vœux, la mission, la consécration, 



Les axes de la nouvelle Communauté38

l’école, la foi, le partage, l’association, l’engagement, les 
pauvres, la créativité, la fidélité, le renouveau, les minis-
tères, la formation, la pluralité, le témoignage... ont surgi 
à maintes reprises. 

C’est pourquoi il est nécessaire de repasser personnel-
lement en revue ce que nous savons de l’évolution de la 
Communauté lasallienne au cours du siècle dernier : ses 
différentes vicissitudes, ses proclamations, ses insistances 
et ses récidives, ses chiffres, ses relations avec la société 
et avec l’Église. Il est indispensable de le faire, en com-
mençant peut-être par la géographie et l’histoire les plus 
proches, pour élargir peu à peu les domaines d’examen et 
finir par contextualiser tous ses éléments, les particuliers 
dans les généraux et les généraux face aux particuliers.

Normalement, cet exercice nous met sous les yeux une 
poignée d’insistances, explicites ou implicites, autour des-
quelles se regroupent toutes les autres. 

En même temps, elles montrent que ces termes rassem-
bleurs sont redevables de tous les autres, c’est-à-dire qu’ils 
se comprennent en fonction de tous les autres, quelle que 
soit leur appartenance apparente : qu’il s’agisse d’éduca-
tion, de religion, de société ou personnel, tous sont mar-
qués par leur référence à tous les autres.

Ce qui, comme on le voit immédiatement, constitue un pro-
blème supplémentaire. Car il ne suffit pas de regrouper les 
insistances. Il faut également les interpréter, et c’est là que 
leurs relations deviennent une tâche ardue. Il est beaucoup 
plus simple de définir les choses en elles-mêmes que de le 
faire en tenant également compte de leur extérieur.



39D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

C’est pourquoi le premier résultat de la lecture du pré-
sent et de ses racines proches est de percevoir le ou les 
systèmes qui existent entre les racines de ce que nous 
trouvons. Vient ensuite l’autre : comprendre la portée de 
chaque terme.

Les pages qui suivent sont conçues à partir de cette mé-
thode. Elles identifient d’abord les concepts rassembleurs, 
puis interprètent leur portée au sein d’un système ou d’un 
ensemble. 



Six critères pour construire la nouvelle Communauté40

Six critères pour constituer 
la nouvelle Communauté

Il s’agit de six perspectives qui constituent un système 
permettant de définir la Communauté lasallienne telle 
qu’elle a émergé au cours du siècle dernier. Elles sont per-
ceptibles si, comme nous l’avons dit, on prend le temps de 
revoir l’itinéraire lasallien et de projeter ce qu’il nous dit 
sur le présent que nous vivons.

Celles-ci peuvent être les suivantes :

6.
Communauté

5. École

4. Envoi

3. Appel

2. Évangélisation

1. Histoire



41D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Logiquement, la première constante qui apparaît dans 
notre étude, celle que nous évoquons à partir du souvenir 
de la Bulle, est le chemin de l’histoire, avec ses dynamiques, 
ses périodes, ses époques. [1.] Une Institution dans l’his-
toire, c’est-à-dire la preuve du mystère du temps. C’est le 
premier grand critère face au présent et à l’avenir immé-
diat : cette institution est une institution historique.

La prochaine étape découle également du contexte général 
de nos chroniques et de notre réflexion : c’est le souvenir 
de ce que nous appelons la Nouvelle Évangélisation. Elle 
nous fait voir d’un autre œil les dynamiques de l’histoire, 
les chemins des « signes des temps », de sorte que nous y 
voyons la transcendance des appels qui secouent toutes 
les Institutions de l’Église, leur naissance, leur dévelop-
pement et leur épuisement. [2.] Dans le contexte de la 
Nouvelle Évangélisation, qui apporte avec elle la nouvelle 
communauté chrétienne.

Ainsi, comme cela nous est naturel, nous recevons le cri-
tère suivant : le discours vocationnel. Il anime tout le pro-
cessus évoqué jusqu’ici. L’un de ses meilleurs emblèmes, 
le Prologue de la Règle de 1966/67, est un appel à person-
naliser la circonstance. Et ce n’est pas un thème mineur.  
[3.] L’appel, fondé ou encadré dans le plan de Dieu, tel 
qu’il est proposé dans les Méditations pour le temps de re-
traite (MTR).

Avec la vocation, nous trouvons logiquement la mission, 
c’est-à-dire l’objet de l’appel. Dans l’Institution lasal-
lienne, elle apparaît sans cesse depuis 70 ans : à propos du 
sacerdoce, des vœux, de la formation, du partage, du vieil-
lissement, des organigrammes de l’animation de l’Institut, 



Six critères pour construire la nouvelle Communauté42

des spécificités propres à chaque territoire lorsqu’il s’agit 
de considérer l’espérance lasallienne. 

Dans tous ces thèmes, nous retrouvons sans cesse la per-
plexité entre l’action et le témoignage, c’est-à-dire entre 
l’effort et la vie intérieure, entre la consécration et l’enga-
gement apostolique. La relation entre vocation et mission 
n’est pas si claire, pour le dire en termes plus courants.

L’avenir ne peut plus supporter longtemps cette perplexité. 
Les documents lasalliens le savent et fournissent chaque 
jour à l’Institution des textes plus clairs, mieux mûris. De 
même, la vie quotidienne fait que les faits devancent les 
mots et apportent bon nombre d’éclaircissements. C’est 
pourquoi notre critère suivant doit être [4.] ce que signifie 
La Mission, comment la comprendre à partir du plan de 
Dieu aujourd’hui.

Il y a toutefois un problème dans la compréhension de ce 
quatrième critère. Il découle de l’ampleur et de la nou-
veauté du changement social, culturel et institutionnel. Le 
changement est si fort et si séduisant qu’il invite davantage 
à vivre les urgences que la fidélité. Concrètement, dans le 
monde de l’éducation, cela fait passer le centre de gravité de 
la construction des personnes à l’organisation des sociétés. 

Le parcours de notre Première partie, et en particulier ses 
dernières étapes, le montre clairement en soulignant la 
vie intérieure de celui qui prétend éduquer, c’est-à-dire la 
cohérence entre le faire et l’être. Cela se comprend très fa-
cilement. Pour que l’expérience vocationnelle naisse et se 
développe, il faut que la personne se nourrisse de ce qu’elle 
vit ou fait et, réciproquement, que son action se nourrisse 



43D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

de son être, de l’appel qui la constitue. C’est pourquoi le 
critère suivant est [5.] L’école chrétienne, c’est-à-dire 
l’âme de la mission incarnée dans l’acte éducatif, dans la 
ou les relations qui constituent toute école.

Dans ce domaine, le concept directeur est, une fois de plus, 
la relation. Rien de nouveau, évidemment, mais souvent 
totalement absent. 

Cette catégorie se réfère avant tout à la relation que la 
personne qui éduque entretient avec l’élève. Elle se réfère 
également à celle qui existe entre les deux personnes et 
les savoirs, entre leurs vies personnelles et les savoirs qui 
animent la vie de la société. Et elle se réfère enfin à celle 
qui existe entre les différentes personnes impliquées dans 
tout cela au sein d’un même projet éducatif. 

Aucune de ces perspectives n’est inconnue, mais chacune 
d’entre elles, ou les trois, peuvent disparaître par manque 
de pratique. C’est pourquoi il est important de souligner 
leur rôle comme dernier critère dans notre réflexion. Nous 
parlons donc enfin de [6.] ce qu’est la communauté de 
l’école chrétienne, c’est-à-dire le visage de la mission. 

Dans l’itinéraire de l’Institution lasallienne, elle apparaît ex-
pressément, à maintes reprises. Et nous soulignons comme 
points forts la Déclaration sur le Frère, de 1966/67, et la récente 
Déclaration sur la mission éducative lasallienne, de 2020.

À partir de là, on comprend mieux la configuration de chaque 
projet lasallien, car aucune communauté ne peut se consti-
tuer sans partager la cohérence interne qui, dans ce cas, 
reflète celle qui doit exister entre le projet éducatif et son 



Six critères pour construire la nouvelle Communauté44

environnement. Il doit en être ainsi, si nous parlons d’une 
Institution et non seulement d’une proposition éducative.

Ces six critères, en se constituant mutuellement, ouvrent 
la porte à un possible système ou clé herméneutique dans 
la configuration de la nouvelle Communauté. Et il n’est 
pas difficile de signaler leur présence dans l’itinéraire de la 
grande Communauté lasallienne au cours des 50 dernières 
années. Détecter leur trace personnellement aide à abor-
der le présent avec réalisme et espérance.

C’est ce que proposent les pages suivantes.



45D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Le premier de ces six critères est de nature 
générale ou globale. Il englobe et donne un 
sens à tout le reste. Il ordonne une série de 
signes mineurs à travers lesquels il apparaît 
dans la vie des peuples. C’est le processus des 
dynamiques de l’histoire, la vue d’ensemble 
du grand fleuve qui nous a amenés à ce delta.

Les institutions et l’histoire se configurent 
mutuellement. 

C’est pourquoi, en toute période de changement 
social, les Institutions conscientes de leur 
propre histoire offrent à la société davantage 
de garanties pour l’avenir.

1. Une Institution dans l’histoire
Notre étude affirme à chaque page que ce qui nous arrive n’est 
le fruit d’aucune programmation. Nous pourrions presque 
le qualifier d’autonome, de sorte que nous ne pouvons que 
connaître et interpréter ses manifestations et y réagir.

Il existe évidemment des domaines qui sont modelés par 
notre initiative, ce qui peut nous donner l’illusion que la 
même chose se produit dans tous les autres, comme si 
l’histoire était quelque chose de soumis ou du moins sus-
ceptible d’être soumis à notre initiative. Mais dans l’en-
semble, ce n’est pas le cas. L’histoire, la grande histoire 
qui entoure le parcours de la Communauté lasallienne au 
cours de ses trois siècles d’existence, le montre clairement. 



1. Une institution dans l’histoire46

C’est pourquoi aucune de ses grandes questions ne trouve 
de réponse en dehors de ce large contexte.

En voici trois exemples. Premièrement, personne ne pouvait 
imaginer au cours du XVIIIe siècle les conséquences de l’in-
troduction de la raison organisationnelle dans l’administra-
tion des sociétés. Ce qu’ils pouvaient imaginer, c’était la ré-
daction de l’Encyclopédie. Personne ne pouvait non plus ima-
giner, au début de la Révolution française, ce que signifierait 
pour l’Europe et pour le monde entier, 100 ans plus tard, 
la diffusion de sa devise « Liberté, Égalité, Fraternité ». Ce 
qu’ils allaient faire, tous et petit à petit, c’était rédiger leurs 
Constitutions respectives. Personne ne pouvait imaginer 
non plus ce qui, un siècle et demi plus tard, allait résulter 
des mouvements colonisateurs menés depuis l’Europe vers 
le monde entier. Ils pouvaient certes — mais pas tous — pen-
ser à des plans territoriaux d’exploitation, mais rien de plus.

Inutile de poursuivre avec le demi-siècle couvert par les 
deux guerres dites mondiales, ni même avec le processus 
qui s’ouvrirait entre 1944 et 1950 avec la mise en place 
des institutions pour la stabilité économique et sociale du 
monde à venir (de Bretton Woods à la Déclaration des droits 
de l’homme). Les institutions et les textes, à la fin de tant 
d’amertume, ont prétendu gérer l’avenir. C’était leur de-
voir, leur responsabilité. Mais il est rapidement apparu que 
les dimensions sociales dépassaient toutes leurs prévisions.

Dans une telle conjoncture, le plus fréquent est de réagir, 
d’interpréter, de planifier à court terme... pour recommen-
cer une génération plus tard.



47D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Ce rythme de réactions et de planifications à court ou à long 
terme est clairement visible dans l’histoire de la Commu-
nauté lasallienne. Il y a d’abord eu l’avènement de la mo-
dernité avec l’imposition de la logique rationnelle comme 
attitude pour comprendre la vie et la société. La première 
Communauté ne l’a pas perçu, ne pouvait pas le percevoir. 
Mais elle a appris à vivre la relation entre l’Évangile et l’or-
ganisation rationnelle de l’éducation de base. Et il en a été 
de même tout au long du XIXe siècle avec l’élargissement 
des programmes et la diffusion mondiale des modèles des 
Lumières. Là encore, ce ne sont pas eux qui ont découvert la 
conjoncture sociale ou éducative. Ils ne pouvaient pas la dé-
couvrir, mais ils ont su la vivre en dialogue avec l’Évangile 
dans les nouvelles sociétés qui émergeaient en Occident.

C’est pourquoi nous pouvons comprendre qu’au début du 
XXe siècle, la désintégration progressive du modèle ratio-
naliste-bourgeois du siècle précédent ait fortement affecté 
notre institution. C’est pourquoi nous avons commencé 
dans les années 1900/1905. Et nous savons également que 
cette situation n’a pu être perçue dans toute son ampleur 
par ses protagonistes. Par exemple : il y a une distance ou 
un progrès entre les attitudes des communautés en France 
en 1905 et en Espagne en 1931 ; mais dans les deux cas, elles 
s’accordent sur leur incapacité à comprendre le change-
ment historique en cours. Aujourd’hui, nous voyons qu’au 
fond, les deux sont plus réactives que proactives.

Il en allait de même au milieu du siècle, avec l’émergence 
d’un nouvel ordre économique et juridique potentiellement 
applicable au monde entier. Ainsi, la restauration de l’ordre 
mondial, organisé autour de deux blocs antagonistes, offrait 



1. Une institution dans l’histoire48

une multitude de possibilités à tous les peuples du monde, 
développés ou en voie de développement. 

Cela multiplierait les possibilités de croissance de l’Insti-
tution lasallienne, au moins dans les domaines déjà véri-
fiés tout au long du siècle précédent. C’est pourquoi nous 
apprécions mieux aujourd’hui la fragilité de ce sentiment 
de triomphe et de succès qui remplissait les plans de nom-
breux Districts et les empêchait de percevoir que la véri-
table nouveauté n’était pas l’exaltation de ce qui était déjà 
connu, mais autre chose qui était en train de naître.7

Et c’est ce qui s’est produit au cours de la dernière géné-
ration, depuis la Lettre à la Famille Lasallienne,8 du Conseil 
général, en février 1989, jusqu’à aujourd’hui.

Logiquement, les années passées, au moins depuis les jours 
du Concile Vatican II, apportent à tous les domaines lasal-
liens le sentiment clair qu’il ne s’agit pas de changer tel 
ou tel élément de l’ensemble, mais de se demander quelles 
voies emprunte l’ensemble. Ces derniers jours du

7	 À partir de ces considérations, il vaut la peine de revoir le numéro 
que le Bulletin de l’Institut a consacré aux 50 ans du Chapitre 
général de 1966 et, en particulier, à la Déclaration. Il s’agit du 
numéro 256, d’octobre 2017, intitulé : Créativité et courage : vivre 
la promesse du 39e Chapitre général. Tous ses articles sont riches en 
suggestions, et nous nous permettons de souligner celui signé 
conjointement par les Frères Miguel Campos et Robert Schieler.

8	 Très importante dans le contexte général de notre étude, quatre 
ans avant le Chapitre de 1993, elle jetait les bases d’une nouvelle 
institutionnalisation de la Communauté. Elle exprimait, bien 
sûr, le sens de la présence de laïcs pour la première fois dans 
une partie significative de la grande assemblée suivante.



49D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

siècle, immédiatement avant le Chapitre général de 1993, 
sont un moment clé dans la conscience lasallienne. 

Toutes les institutions sociales ont modifié leur identité 
et leur image au cours de ce dernier siècle. Toutes. Cela 
les a amenées à marcher sur le fil du rasoir, c’est-à-dire à 
oublier leur propre identité et à la remplacer par certaines 
images, en phase avec l’actualité, mais peut-être loin de 
leur propre définition. 

Le fait incontestable est le changement d’image. À tort ou à 
raison, toutes les institutions remplacent leur image héri-
tée par une autre plus en phase avec l’évolution des usages 
sociaux. Et c’est là, dans ce changement, que se joue leur 
avenir : tout dépend si le changement d’image entraîne ou 
est motivé par un changement de définition ou non. 

Lorsque ce n’est pas le cas, le changement d’image lui-
même est éphémère. Pendant un certain temps, il se mo-
difie, jusqu’à l’exaspération (époque de changements), 
mais finit par disparaître (changement d’époque) et son 
capital ou la valeur qui a pu subsister sont transférés vers 
un autre espace où ils sont encore rentables d’une manière 
ou d’une autre.   

Comprendre la nouvelle communauté

Dans cette grande perspective historique, nous percevons 
mieux l’un des indicateurs les plus clairs de notre Première 
partie : la recherche de la place des « non-croyants » dans 
la configuration quotidienne des projets lasalliens.



1. Une institution dans l’histoire50

Nous avons délibérément commencé notre revue histo-
rique par le texte de saint Pie X à l’Institut. Il y était très 
clairement indiqué que ce sont les Frères, en leur quali-
té de religieux, qui devaient poursuivre l’œuvre héritée. 
C’est ainsi que l’ont compris les Capitulants de 1946 en 
décidant de se passer des enseignants laïcs.

Comme on pouvait s’y attendre, dix ans plus tard, en 1956, 
il a été reconnu que cela n’avait pas pu se faire comme pré-
vu. Nous l’avons évoqué au début de la Première partie, de 
sorte qu’aujourd’hui, nous pouvons renvoyer à des dates 
aussi lointaines tant la modification de la conception des 
projets lasalliens que la présence dans ceux-ci de person-
nel « non religieux ». Il s’agissait d’une réalité non seu-
lement tolérée, mais qui apportait une valeur spécifique. 
Cinquante ans plus tôt, il aurait été inimaginable de trou-
ver ce paragraphe de la Déclaration de 1967 :

La communauté scolaire ne se formera que suscitée par 
une communauté éducatrice dont la richesse est faite de 
la diversité et de l’unité de ses membres. C’est pourquoi les 
Frères sont heureux de collaborer avec des laïcs qui four-
nissent à la communauté éducative l’apport irremplaçable 
de leur connaissance du monde, de leur expérience fami-
liale, civique, syndicale. Ils font en sorte que les laïcs soient 
en mesure de tenir leur place dans toute la vie de l’école : 
dans la catéchèse, dans les mouvements apostoliques, dans 
les activités périscolaires, voire dans les responsabilités 
d’administration et de direction (Déclaration 46.3).

Nous n’avons pas besoin de répéter ce que nous avons 
rappelé dans le parcours historique général de la Première 
partie de cette étude. En revanche, il convient de relire les 



51D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

différentes descriptions locales pour prendre conscience 
de la portée et du sens de l’augmentation de la présence 
engagée des laïcs dans le projet lasallien au cours des dé-
cennies qui ont suivi le Concile, jusqu’à nos jours.

Il est vrai que, dans de nombreux cas, le projet s’est dis-
sous avec la disparition progressive des Frères. Il est éga-
lement vrai que, logiquement, ceux-ci doivent être plus 
nombreux que les autres. C’est vrai, et c’est peut-être 
pour cette raison que l’indicateur que nous soulignons est 
encore plus significatif. 

Il s’agit de l’augmentation — pas seulement quantitative —  
du nombre de personnes engagées au-delà des limites de 
leur contrat de travail. L’augmentation que nous considé-
rons comme un signe est la nature même de cet engage-
ment : il est toujours l’expression de la foi de la personne. 
C’est un changement qualitatif.

Peu importe, dans ce cas, qu’il s’agisse d’une foi conven-
tionnelle, c’est-à-dire homologable par la communauté 
chrétienne ou toute autre confession religieuse. Ce qui im-
porte, c’est cette foi en soi, c’est-à-dire l’acceptation que le 
Mystère (Dieu, donc) est présent dans le processus de vie 
des élèves et dans la volonté des éducateurs. 

Nous y reviendrons ensuite sous l’angle vocationnel. Par-
lons maintenant du signe institutionnel: le nombre d’édu-
cateurs qui confessent leur foi dans la transcendance de 
leur ministère éducatif a considérablement augmenté. 
Avec eux, les façons de vivre la relation lasallienne se sont 
multipliées et surtout diversifiées. 



1. Une institution dans l’histoire52

Dans ce cas, l’indicateur pointe vers deux domaines : per-
sonnel et institutionnel, comme un Signe à deux facettes. 
Il est important d’en tenir compte.

Sur le plan personnel, tout d’abord, l’indicateur soulève 
la nécessité d’identifier avec précision l’engagement ou la 
consécration de chaque personne. Cela suppose avant tout 
la prise de conscience que la seule formule dont nous avions 
hérité pour ces situations d’engagement croyant était la co-
pie ou l’adaptation des modèles monastiques. Nous n’avons 
pas besoin de nous étendre sur ce sujet à ce stade du travail. 
Mais nous devons souligner que le véritable défi consiste à 
préciser et à faire confiance aux formules qui en résultent :  
nous devons penser à partir de la « laïcité », et non à par-
tir des vœux. Et reconnaître que la formule héritée sous 
la forme de la vie religieuse enseignante (comme d’autres 
formes de consécration nées dans la modernité) est conçue 
d’une manière — pour aujourd’hui — anachronique. 

Et l’on comprend, dans cette optique, que les formes ins-
titutionnelles de partage de la vocation, c’est-à-dire les 
formes de la communauté, doivent également être diffé-
rentes. C’est leur deuxième dimension.

Elles doivent être pensées à partir de l’engagement et du 
témoignage séculiers, de manière à inclure en leur sein l’ef-
ficacité dans le dévouement apostolique, la transparence 
du Dieu dont l’appel est partagé et le caractère définitif 
des engagements qui y sont vécus.

Nous y reviendrons plus tard, mais retenons déjà cette re-
marque fondamentale : le mot « engagement » a un sens 
pluriel. Il fait référence, comme on peut facilement l’ima-



53D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

giner, à la compatibilité de l’engagement diversifié selon 
les différents états de vie des membres de la communauté. 
Nous ne pouvons oublier que le destinataire de l’appel, le 
lieu de la présence du Seigneur qui appelle et la forme qu’il 
prend devant son peuple ne sont pas uniques ni principale-
ment individuels, mais à la fois personnels et communau-
taires. Chaque personne se nourrit de ce qu’elle partage et 
la communauté se constitue dans ce partage. 

C’est un peu comme le paradoxe du terme « frère », singu-
lier dans son expression et pluriel dans sa signification. Il 
en va de même pour « Frère ».

Cela signifie, comme l’indique le paragraphe précité de 
la Déclaration, que pour son peuple, le lieu du Signe de 
Dieu est la Communauté et non pas tant chacun de ses 
membres. Et encore moins certains membres plus que 
d’autres. La Communauté. 

Comme nous le disons, tout cela devra être nuancé d’un 
point de vue spirituel et théologique, c’est-à-dire dans son 
expérience et son fondement. Mais maintenant, en considé-
rant cela du point de vue de son appartenance à l’histoire, 
nous devons nous rappeler son aspect organisationnel, sa 
relation avec l’exercice du ministère de l’évangélisation 
dans l’éducation. Car il y a là une autre facette de la nou-
veauté historique qui impose un changement également 
historique : l’éducation et la communauté éducative n’ont 
pas la même signification aujourd’hui qu’il y a 80 ans.

On peut discuter presque indéfiniment pour savoir si l’édu-
cation change la société ou l’inverse. La réponse dépend 
certainement des préjugés ou des idées préconçues que l’on 



1. Une institution dans l’histoire54

a sur les institutions sociales. En revanche, tout le monde 
s’accorde à reconnaître la relation entre les deux, entre la 
société et l’éducation. Elles doivent constamment la main-
tenir, afin que cette relation fasse évoluer l’éducation et 
que la société concrétise sa conscience d’elle-même. Elles 
vont nécessairement de pair, même si, à certains moments, 
l’une des deux prend légèrement de l’avance sur l’autre.

Il est important de garder cela à l’esprit pour se rappeler 
quelque chose d’aussi simple que le fait que le même phé-
nomène doit se produire entre l’éducation elle-même et la 
communauté qui éduque. En d’autres termes, l’éducation 
ne peut changer sans que la communauté change égale-
ment. Il ne s’agit pas seulement de la relation entre l’école 
et sa société : l’école elle-même constitue également une 
sorte de société au sein de laquelle vit un groupe humain 
que nous appelons la communauté éducative.

Avant même le Concile, l’Institution lasallienne l’avait 
clairement dénoncé et avait commencé par accepter en 
principe le bouleversement que le changement éducatif 
supposait pour la vie quotidienne de la communauté. Il 
s’est ensuite avéré que ce bouleversement, initialement 
tolérable, ne l’était plus à mesure qu’il se multipliait. La 
communauté a donc parfois résisté à modifier tant son 
projet que son discours. 

Depuis les jours du Concile, cependant, cela est devenu 
très clair. La Déclaration le rappelle dans sa deuxième par-
tie. La première partie traitait de l’identité du Frère et de 
la communauté consacrée. La deuxième partie aborde les 
domaines de l’engagement apostolique et distingue trois 



55D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

domaines attendus : l’éducation de la foi, les pauvres et le 
renouveau de l’éducation. Nous l’avons déjà rappelé.

Il n’y avait aucune difficulté à admettre ces trois domaines. 
Ainsi, les trois ont été pris en compte, bien que davantage 
le premier et le troisième que le deuxième, mais ils ont 
été acceptés. Ce qui n’a pas été fait, en revanche, c’est de 
prendre en compte l’impossible de faire quoi que ce soit 
sans modifier la vie quotidienne de la Communauté. Sur-
tout sans modifier sa constitution.

Il était plus facile de remodeler l’organisation éducative 
que de toucher à la Communauté. C’est ce qui est impor-
tant et c’est là où nous mène cette dernière réflexion. 

Communauté et organisation

En effet, toucher à la Communauté supposait de poser la 
grande question de l’identité lasallienne « dans le monde 
d’aujourd’hui », c’est-à-dire la question du profil de ses 
membres face aux temps nouveaux. Et cela, dans ce 
contexte, comme nous l’avons rappelé dans la première par-
tie de cette étude, était une tâche beaucoup plus difficile.

Nous avons rappelé le poids démesuré du thème du sacer-
doce dans ces assemblées. Nous pouvons ainsi interpréter 
leur écho parfois plus réactif que créatif. Et comprendre 
que la véritable question n’ait pas été abordée, non pas 
celle de l’identité du Frère, mais celle de la Communauté.

Il en résulta une situation que l’on peut qualifier de schizo-
phrénique : dans le projet, le modèle communautaire était 



1. Une institution dans l’histoire56

réservé au groupe des Frères, tandis que le modèle organisa-
tionnel s’appliquait à l’ensemble de chaque projet éducatif. 
C’était une situation très grave (qui s’est prolongée pendant 
des décennies). Il en résultait que l’institution était beaucoup 
plus à jour en matière d’organisation de l’éducation qu’en ma-
tière de communauté pour l’animer. Les chroniques locales se 
comprennent beaucoup mieux à la lumière de ces éléments.

Comme nous l’avons rappelé, la Déclaration n’a pas bénéfi-
cié de temps suffisant pour en prendre conscience (elle a été 
élaborée en à peine trois mois, de septembre à novembre 
1967, dans un évident contexte de tension et parallèle-
ment à d’autres tâches capitulaires).9 C’est pourquoi nous 
n’y trouvons pas d’éclaircissements pour comprendre la 
communauté lasallienne à partir de ce moment-là, thème 
qui allait devenir central au cours du demi-siècle suivant. 

C’est là ce que nous pouvons certainement qualifier de dé-
ficit le plus grave dans l’itinéraire lasallien de ce dernier 
demi-siècle, si long. La lecture de ce que nous pouvons ap-
peler nos chroniques locales le montre clairement. Il faut 
bien sûr lire entre les lignes, mais, de suite, nous nous sen-
tons loin des opinions et des discussions. Les témoignages 
le disent sans le dire.

On comprend ce manque. Le dialogue entre les critères et 
les préjugés n’est jamais facile.

9	 Cf. l’étude volumineuse et minutieuse de Josean Villalabeitia, 
citée à plusieurs reprises dans cette étude : Un falso dilema, I. 
¿Religioso o maestro? ; II. La respuesta capitular, Rome, 2008, 
deux volumes, 286 et 264 pp. Plus facile à lire et traitant de 
thèmes plus sectoriels, l’ouvrage collectif La Declaración, 30 
años después, Valladolid, 1998, pp. 254.



57D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

D’un côté, il y a le débat intense sur l’identité du Frère. Ce 
fut certainement le grand thème, explicite et implicite, des 
Chapitres généraux de 1956, 1966, 1976 et 1986. Et nous ne 
pouvons pas affirmer avec conviction que la question ait 
trouvé une réponse au bout de ces 40 ans. Cela allait peser 
lourdement au moment de constituer la Communauté re-
quise pour l’animation de projets éducatifs aussi diversifiés 
que ceux que la dynamique de l’histoire imposait.

Mais il y avait et il y a un autre facteur : l’oubli que la 
fondation n’avait pas consisté à créer des écoles, mais des 
communautés pour les animer. Cet oubli, ou du moins 
cette négligence, a été la cause de la désintégration pro-
gressive de la Communauté au sein de l’Institution, qui 
s’est réduite à une simple organisation.

Encore une fois, la Déclaration, dans une formule suffisam-
ment claire, déjà reprise dans notre première partie :

...Pour opérer cette révision [tout l’article 49 est consacré à 
la révision des œuvres], on tiendra compte du fait que, de 
plus en plus, l’influence de l’école chrétienne sera fonction 
de la qualité plus que du nombre. L’objectif prioritaire que 
l’on se fixera ne sera donc pas le maintien des œuvres exis-
tantes, mais la constitution de communautés vivantes,10 
suffisamment pourvues en personnel qualifié pour être en 
mesure d’animer l’institution scolaire (Déclaration 49.3).

10	 Le texte original et officiel, en français, dit « communautés 
vivantes ». On pourrait dire que cette expression va un peu 
plus loin que sa version espagnole, soulignant la continuité du 
processus de constitution en communauté. Elle ajoute ainsi le 
quotidien, toujours à faire et toujours en projet. Voir, Première 
partie, 2. Renouveler, 1. Une déclaration.



1. Une institution dans l’histoire58

Nos chroniques locales le montrent tout aussi clairement. 
Il suffit de les lire dans le contexte général qui va de la 
Déclaration sur le Frère dans le monde d’aujourd’hui de 1966-
67 à la Déclaration sur la Mission lasallienne de 2020. Dans 
toutes ces chroniques, on retrouve la volonté d’apparte-
nance, l’identification à un projet commun.

Refonder, s’engager

À partir de cette volonté, nous identifions mieux un autre 
indicateur du présent lasallien et de ses racines : l’appel à 
l’engagement fondateur.

Précisons d’emblée que « l’appel » n’implique pas « la ré-
ponse ». Partout, à l’échelle mondiale comme à l’échelle 
locale, nous constatons la nécessité d’assumer la situation 
comme un projet personnel, tant pour orienter sa propre 
vie que pour l’avenir de l’institution. Cela se voit, cela 
s’exprime même. On parle d’invitation, de conversion per-
sonnelle, de fraternité.

Que cela n’inclue pas la réponse, du moins de manière mas-
sive, répétée, abondante, ne signifie pas que l’appel n’existe 
pas. Cela signifie que la réponse n’est pas là, c’est-à-dire que 
les personnes et les communautés comprennent que l’on ne 
peut pas répondre n’importe comment. Là réside le Signe, 
pour le formuler avec précision : la conscience de la néces-
sité, de la possibilité et de la transcendance de la réponse.

À la racine d’une telle situation, aidant à comprendre le 
paradoxe qu’elle recèle, on devine comme un écho du dé-
ficit signalé plus haut, comme une faiblesse très concrète. 



59D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Elle a deux façons de se manifester : dans la définition de 
l’identité et, d’autre part, dans l’animation de l’ensemble. 
Elles vont de pair. Peut-être sont-elles même les deux 
faces d’une même médaille. 

D’une part, en effet, nous constatons le caractère incomplet 
de la conception identitaire, c’est-à-dire la perplexité et la 
diversité dans la perception de la situation et dans les ré-
ponses locales. Un symptôme amplement suffisant pour le 
comprendre est le rôle attribué au Frère face aux temps à ve-
nir. Il y a des endroits où l’on suppose que c’est lui, le Frère, 
qui détient la lumière pour constituer autour de lui ce qui 
peut venir ; et il y en a d’autres où le Frère est un membre de 
la Communauté, avec une expérience et une connaissance 
spécifique de la situation, mais sans aucun titre de clair-
voyance ou de privilège de priorité sur quiconque.

C’est la première facette du signe de fragilité : l’imprécision 
dans la définition de la Communauté lasallienne. La seconde, 
conséquence de la première, est l’indécision dans l’animation 
de l’ensemble ou peut-être le poids excessif du spirituel-dé-
sincarné dans les propositions de gouvernement.

Peut-être n’est-il pas possible de faire autrement ou de gé-
rer autrement. Le fait est que depuis 40 ans, les réponses 
sont excessivement différentes et fragmentaires, comme il 
convient à des points de vue éloignés les uns des autres, 
voire opposés. 

Le résultat est ce que nous appelons une faiblesse institu-
tionnelle ou communautaire : l’indécision lorsqu’il s’agit 
d’assumer la refondation comme une responsabilité per-
sonnelle et partagée. C’est comme un vide là où il ne de-



1. Une institution dans l’histoire60

vrait pas y en avoir, de sorte qu’il est difficile d’en préciser 
la nature. Et cela soulève la question de savoir comment 
vivre la foi au même niveau que l’organisation — excel-
lente — de l’engagement lasallien.

Pour cette institution, cette question contient le signe le 
plus important des 100 dernières années. Elle renvoie à 
son sens dans l’Église d’aujourd’hui.

Nous ne sommes plus dans les dernières décennies de la 
France du XVIIe siècle, mais dans un monde très différent. 
Et dans cet autre monde, le jeu entre le texte et le contexte 
qui donne un sens aux choses peut se traduire pour le 
monde lasallien par la question de la relation entre édu-
quer et évangéliser. Il ne s’agit pas simplement de recréer 
les projets éducatifs, ni même de les référer aux pauvres 
et aux marginalisés d’aujourd’hui. C’est quelque chose 
de beaucoup plus profond. Il s’agit peut-être de repenser 
la médiation, c’est-à-dire la communauté éducative, et 
d’avancer dans cette voie jusqu’à concevoir un nouveau 
modèle institutionnel.

Tous les membres des groupes lasalliens actuels se sentent 
appelés à cela. C’est là que réside l’engagement refonda-
teur, capable de redéfinir l’attitude face à la vie. C’est là 
que se joue l’épreuve de la foi, de la croyance en Dieu qui 
nous appelle et nous habite : dans le remodelage de la re-
lation entre l’instrument et son sens, c’est-à-dire celle qui 
existait à l’origine entre l’école des pauvres dans la moder-
nité naissante et une communauté qui se croyait consa-
crée à elle depuis l’éternité du plan de Dieu.



61D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Cet ensemble d’indicateurs laisse entrevoir un panorama 
tout à fait nouveau dans la vie de l’Église et du monde. 
De nos jours, on l’appelle la Nouvelle Évangélisation. Et 
c’est certainement à sa lumière que tous ces éléments ac-
quièrent une transcendance insoupçonnée.

À une autre époque, oui 

Cet ensemble d’indicateurs donne tout son sens à la dis-
tinction entre changements et époque. Nos chroniques 
locales le confirment indirectement : les initiatives per-
durent lorsqu’elles naissent de la conscience du chan-
gement d’époque ; en revanche, elles disparaissent vite 
quand elles sont vécues comme un changement parmi 
d’autres en ces temps de changements.

C’est pourquoi nous revient sans cesse cette expression 
qui nous a bouleversés au temps du Concile : les « signes 
des temps ».

Elle est peut-être aujourd’hui quelque peu oubliée ou ré-
duite à un mimétisme insignifiant par rapport aux nouveau-
tés sociales. Elle se limite peut-être désormais à des façons 
de se comporter dans leur sens le plus superficiel, des façons 
de parler, des horaires, des méthodologies, etc. Il y a comme 
une lassitude face à des résultats qui se font attendre ou une 
habitude des nouveautés qui les banalise toutes.

La transformation du monde qui les a fait naître au mi-
lieu du siècle dernier ne s’est pas arrêtée en quelques dé-
cennies, mais s’est poursuivie jusqu’à nos jours. Elle s’est 
poursuivie et a conduit nos vies à des situations inimagi-



1. Une institution dans l’histoire62

nables il y a seulement 50 ans. C’est pourquoi il est indis-
pensable de la reprendre dans toute son ampleur.

De ce point de vue, les « signes des temps » vont bien 
au-delà du domaine indispensable de l’action. Ils renvoient 
à l’être, et plus précisément à l’être avec les autres, à la 
communauté et à l’institution. Du point de vue logique 
il est clair qu’une telle institution doit être très attentive 
aux dimensions du monde, à sa marche vers la mondiali-
sation, à son besoin d’Évangile et aux conditions requises 
pour être porteuse de sens.

C’est la grande leçon à tirer de cet ensemble d’indica-
teurs : la question lasallienne est une facette de la grande 
question de l’Église, de la société ou de l’histoire. Sans ce 
contexte, elle ne mène qu’à l’absurde.

C’est pourquoi, en raison de l’ampleur ou de la transcen-
dance de cet ensemble, nous devons toujours nous rap-
peler que les « signes » dont nous parlons sont ceux de 
Dieu : comme le sens même de l’histoire, ils ne sont jamais 
totalement à notre portée. Ils indiquent la trace de sa pré-
sence, sans la localiser exclusivement dans un lieu ou un 
temps. Ils invitent à l’attention, au dialogue, à la disponi-
bilité, à tout vivre à partir de son cœur.

Et une Institution comme l’Institution lasallienne dispose 
d’une valeur ajoutée dans cette tâche : sa conscience d’être 
née et d’avoir grandi dans ce même dialogue au cours de 
quatre siècles.



63D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Parler du mystère de l’histoire, du changement 
d’époque que nous vivons et des signes de 
Dieu, aide à imaginer la portée possible de 
cette autre expression, si souvent utilisée 
depuis une vingtaine d’années, « Nouvelle 
Évangélisation ». Dans notre cas, dans cette 
étude, c’est à sa lumière que nous venons de 
découvrir le sens du parcours de l’Institution 
au cours du siècle dernier.

La Nouvelle Évangélisation s’exprime sous des 
formes sacramentelles jusqu’alors inconnues. 
Nous entendons par sacrement toute 
manifestation de l’Incarnation de Dieu.

2. La Nouvelle Évangélisation
Nous avons cité, il y a quelques pages, le Chapitre géné-
ral de 1993, parlant de sa conscience d’être inscrit dans 
un mouvement d’un demi-siècle. C’est le préambule de ce 
que veut manifester l’Institut lasallien (1.1). Et immédia-
tement (1.2. et 1.3.) :

Laïcs consacrés dans la vie religieuse, l’Église nous en-
voie à une « Nouvelle Évangélisation » des jeunes et des 
adultes, de tous les milieux, de toutes les cultures, de 
toutes les religions qui vivent dans le monde....11

11	 Circulaire 435, du 24 juin 1993. Le 1er octobre 1981, rendant 
compte des résultats de la réunion intercapitulaire, la Circulaire 
415 traitait déjà de ce sujet, mais en se référant uniquement à ce 
qu’on appelait alors les « jeunes Églises », les pays de première 
évangélisation (o.c., 27-32). 



2. La nouvelle évangélisation64

La conjoncture de la Nouvelle Évangélisation suppose une 
perspective indispensable dans cette étude, un pont qui 
oriente dans le grand scénario de l’histoire. Il s’agit de la 
visibilité de l’Évangile dans le projet lasallien.12

Depuis le début du XXe siècle, en effet, la Nouvelle Évan-
gélisation était déjà à l’origine du malaise de toutes les 
institutions chrétiennes face aux dynamiques sociales. À 
cette époque, la modernité semblait déjà épuisée, avant 
même la Première Guerre mondiale. Parallèlement, le pro-
fond malaise des Églises face au modèle européen de so-
ciété témoignait de l’épuisement et de l’insignifiance de 
l’évangélisation héritée. Il existait déjà une nouvelle façon 
d’envisager la vie et l’histoire. Toutes les institutions chré-
tiennes souffraient de l’insignifiance de leur propre propo-
sition, sans trop bien le comprendre.

Il n’est pas difficile, par exemple, d’interpréter de ce point 
de vue les différents socialismes de la fin du siècle, le mou-
vement moderniste en théologie, le commentaire de Barth 
sur les Romains, l’émergence des fascismes, l’accent exis-
tentiel des philosophies des valeurs et de la phénoméno-

12	 Cette même approche est proposée dans le texte suggestif de 
Juan F. Martínez Sáez, La nouvelle évangélisation et les nouvelles 
formes de vie consacrée et évangélique, dans Commentarium pro 
religiosis et misionariis, vol. 84 (2003), fasc. I-IV pp. 7-43. Voir en 
particulier sa réflexion sur La Nueva Evangelización como contexto 
hermenéutico (la nouvelle évangélisation comme contexte 
herméneutique). Voir également Perspectivas y retos para las 
nuevas formas de vida consagrada (Perspectives et défis pour les 
nouvelles formes de vie consacrée), exposé présenté lors de la IIe 
Journée sur les nouvelles formes de vie consacrée, à l’Université 
ecclésiastique San Dámaso (Madrid), le 21 octobre 2011.



65D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

logie. Tout cela était autant de signes d’une même réalité. 
Quelque chose de nouveau était déjà présent dans le monde 
et se manifestait par une situation générale de crise, dra-
matiquement exprimée par les deux grandes guerres, aux-
quelles s’ajoutaient une demi-douzaine d’autres conflits 
locaux, mineurs.

Il était clair que tant que les véritables dimensions de ce 
qui se passait ne seraient pas identifiées, toutes les ins-
titutions tendraient vers des positions de restauration : 
elles tenteraient de reproduire les conditions sociales an-
térieures afin de pouvoir établir et favoriser le dévelop-
pement de modes déjà connus. Une fois que la nature du 
changement serait devenue plus visible, ce serait autre 
chose. Une crise gigantesque ou mondiale s’ouvrirait alors, 
au sein de laquelle brillerait comme une absence ou une 
promesse la lumière de l’espérance.

Au fur et à mesure que les deux — absence ou promesse —  
seraient perçues comme les deux faces d’une même réa-
lité, les institutions finiraient par trouver un sens à l’ho-
rizon que les chrétiens appellent aujourd’hui la Nouvelle 
Évangélisation.

Les différentes vicissitudes qu’a connues l’Institution la-
sallienne au cours du siècle dernier en sont un exemple ty-
pique. Elles s’expliquent à la lumière de cela, de sorte que 
leur interaction est évidente : la Nouvelle Évangélisation 
donne une dimension historique à tout ce qui se passe 
dans le monde lasallien et, en même temps, ce monde 
particulier se présente aux chercheurs comme un secteur 
exemplaire du même phénomène mondial.



2. La nouvelle évangélisation66

Il ne pouvait en être autrement : en tant qu’institution 
chrétienne et pour être consacrée à la relation entre 
l’Évangile et la culture.

Pays de mission

Dans la Première partie de cette étude, en parlant du Cha-
pitre général de 1976, nous avons rappelé un paragraphe 
d’Evangelii nuntiandi de saint Paul VI, un an avant cette 
Assemblée. Il faisait référence à la relation entre l’Évangile 
et la culture : 

La rupture13 entre Évangile et culture est sans doute le 
drame de notre époque, comme ce fut aussi celui d’autres 
époques. Aussi faut-il faire tous les efforts en vue d’une 
généreuse évangélisation de la culture, plus exactement 
des cultures. Elles doivent être régénérées par l’impact de 
la Bonne Nouvelle. Mais cet impact ne se produira pas si 
la Bonne Nouvelle n’est pas proclamée (EN 20).

Ces mots ont été prononcés il y a déjà un demi-siècle, mais 
nous devons les relire à la lumière du parcours lasallien, 
depuis Gaudium et spes (1965) jusqu’à Fratelli tutti (2020). 
Rappelons-nous simplement que, s’il y a une telle rupture, 

13	 « Rupture » est un terme fort, qui attire l’attention. Le texte 
latin utilise le terme « discidium », avec une certaine connotation 
dramatique, violente. Cela se remarque dans les termes utilisés 
dans les versions que le Vatican propose de ce texte : split/
bruch/rottura. La nuance de déchirement appliquée à ce thème 
est frappante. On aurait pu dire : disparition, effacement, 
confusion, dissolution, annulation des limites. Peut-être que la 
violence du terme ne signifie rien, mais sa force est frappante.



67D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

l’Institution lasallienne n’a plus de sens. Rien de moins. Si 
les choses sont telles qu’Evangelii nuntiandi le soulignent, 
l’Institution lasallienne doit nécessairement disparaître, 
quoi qu’en pensent ses détracteurs, car son cycle de vie 
est arrivé à son terme. 

Cela peut sembler très radical, mais c’est une thèse avec 
laquelle on peut facilement être d’accord, que l’on soit 
pour ou contre l’école chrétienne : s’il existe un lien entre 
religion et culture, la culture elle-même est le lieu où 
s’exprime la religion ; s’il n’existe pas de lien, la culture 
n’est pas le lieu de la religion. Or, si l’éducation se consacre 
par principe à la culture, elle sera ou non le lieu appro-
prié pour une institution religieuse selon que la religion 
y est présente ou non. Selon qu’elle y est présente ou non, 
elle sera ou non ce que la théologie classique appelait un  
« lieu théologique ». 

Une institution comme celle des lasalliens naît lorsque 
l’éducation est un lieu théologique, au moins potentiel-
lement, et disparaît dans le cas contraire. C’est à juste 
titre que ce Chapitre a été préparé comme peu d’autres 
du point de vue de la conception du panorama éducatif, 
lasallien et évangélique, même s’il s’est ensuite révélé in-
fructueux en raison d’autres facteurs.

Gaudium et spes était une déclaration de principes, une dé-
finition, un système ; Fratelli tutti est une proposition d’at-
titude plutôt qu’un programme ; entre les deux, Evangelii 
nuntiandi, dix ans après le Concile et éclairant la voie pour 
les décennies suivantes, est un avertissement, une dénon-
ciation, un signe de territoire non humain. Entre les trois 
documents, il y a une séquence claire. 



2. La nouvelle évangélisation68

Pour aider à en percevoir la portée, nous pouvons évo-
quer ce principe de Paul Tillich, il y a déjà un siècle : « La 
religion est la substance de la culture ; la culture est la 
forme de la religion ».14 Si nous acceptons cette formule, 
les paroles de Paul VI signifient qu’en un certain sens, la 
religion était impossible, du moins à ce moment-là, en 
1975. Et cela devait être le cas, si le mot « chrétien » était 
absent de la culture ambiante. Il en va de même pour le 
mot « lasallien », évidemment. 

Or, si c’était impossible à ce moment-là, les choses ne se-
raient pas beaucoup plus faciles deux ou trois décennies 
plus tard, étant donné l’ampleur des changements cultu-
rels. Cette référence vaut pour ce qui s’est passé entre les 
Chapitres lasalliens de 1993 et 2007.

Un demi-siècle plus tard, il est peut-être excessif de parler 
encore de relation impossible. Cependant, ce qui ressort 
clairement des orientations de Jean-Paul II, Benoît XVI et 
François, c’est une déclaration continue sur l’urgence de 
rétablir cette relation. Si nous ne le faisons pas, nous ou-

14	 Il l’a déjà formulé en 1919, dans son bref écrit Sur l’idée d’une 
théologie de la culture. L’important dans cette proposition est la 
relation dialectique entre ce que Tillich appelait « substance » et  
« forme » (les termes, qui coïncident dans leur référence 
étymologique, sont substanz/form) : ce sont les deux dimensions 
de la culture, c’est-à-dire sa visibilité et sa transcendance.  Sa 
formule : « La religion, en tant que ce qui nous concerne absolument, 
est la substance qui donne du sens à la culture, et la culture est 
l’ensemble des formes dans lesquelles s’exprime la préoccupation 
fondamentale de la religion. En résumé : la religion est la substance 
de la culture, et la culture est la forme de la religion » (Gesammelte 
Werke, vol. 9, p. 102 : Aspekte einer religiösen Analyse der Kultur).



69D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

vrirons toutes les portes à la disparition du christianisme, 
devenu purement insignifiant. 

Dans notre étude, ces références aident à comprendre à la 
fois la nature du présent lasallien et son passé immédiat 
comme l’orientation fondamentale pour sa survie. Nous 
pouvons mieux le comprendre à partir d’une expression 
qui a 80 ans d’histoire, à laquelle nous avons également 
fait référence dans la première partie de cette étude : « pays 
de mission ».

Le lien entre « pays de mission » et « nouvelle évangéli-
sation » est évident. Et les 60 années qui se sont écou-
lées entre la publication de cette étude et l’apparition de 
la seconde expression sont vraiment éloquentes. Prendre 
conscience que ces années se sont écoulées entre les deux 
revient à projeter sur l’histoire lasallienne une lumière qui 
révèle des liens autrement cachés.

Lorsque le terme a été inventé dans les premières années 
de l’après-guerre, ses auteurs le référaient à leur pays, la 
France.15 Peu à peu, au cours du demi-siècle suivant, il est 
devenu évident qu’il s’étendait à de nombreux endroits du 
monde, jusqu’alors considérés comme des pays de chré-
tienté. En ce sens, nous avons appris qu’il n’était pas le 
fruit des conditions concrètes d’un pays, mais qu’il expri-
mait un changement global, beaucoup plus important. 

15	 Il convient de rappeler une nuance : ses auteurs ont intitulé 
leur ouvrage : La France, pays de mission ?, avec un point 
d’interrogation à la fin. C’est-à-dire un titre-question. C’était en 
1943. Cf. Première partie, dans le contexte du Chapitre général de 
1946 : 1. Restaurer, 3. Un demi-siècle plus tard, à nouveau les Règles.



2. La nouvelle évangélisation70

En effet, la référence locale, c’est-à-dire le domaine à re-
conquérir, n’était plus l’ordre de ce monde chrétien dont la 
société s’était éloignée sur des questions ponctuelles. Ces 
facteurs étaient en réalité l’expression de quelque chose 
de plus grand, que les années nous ont fait comprendre 
comme un changement d’époque. 

Lorsque les Papes de la seconde moitié du XXe siècle ont 
parlé de ces choses, ils les ont situées dans un horizon ini-
maginable il y a 80 ans. La qualification d’un pays concret 
comme lieu de mission semblait parler de la récupération 
de la chrétienté dans un lieu concret ; une génération plus 
tard, nous avons compris que nous étions face à une situa-
tion mondiale. Le monde était à nouveau pays de mission, 
un espace global nécessitant une première présentation 
de l’Évangile.

Nous l’avons mieux compris lorsque nous avons pris 
conscience que non seulement le monde était ce pays de 
mission, mais que l’Église elle-même l’était aussi. L’Église 
elle-même, partie intégrante de ce monde, dépourvue du 
soutien social et culturel dans lequel elle exprimait sa 
propre conscience, devait se considérer comme un champ 
d’évangélisation. 

L’Église elle-même avait besoin, et a toujours besoin, de 
retrouver son vocabulaire doctrinal et institutionnel, sans 
se baser principalement sur celui qui vient d’expirer, mais 
sur la situation des premières communautés chrétiennes, 
lorsque « église » signifiait avant tout la communauté la 
plus proche et que tout le développement doctrinal et ins-
titutionnel ultérieur restait à concevoir.



71D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Il n’est donc pas surprenant que nous nous adressions éga-
lement à la grande communauté lasallienne en tant que 
pays de mission. Évangélisatrice, oui, mais aussi à évangéli-
ser. Nous pouvons le voir en soulignant simplement le lien 
entre le chemin qui mène d’une expression à l’autre et cer-
tains moments clés de l’histoire de l’Institution lasallienne.

Il y a tout d’abord la proximité entre l’œuvre de Godin et 
Daniel et l’esprit du Chapitre de 1946 : il s’agissait de se ré-
armer face à la détérioration institutionnelle, alors qu’ils 
étaient qualifiés de terre de mission. Trente ans plus tard, 
à l’époque d’Evangelii nuntiandi, nous ruminons encore 
les échos de la Réunion (intercapitulaire) des Frères Visi-
teurs de 1971, dans la tension sourde et violente entre les 
commissions sur le thème des vœux, c’est-à-dire autour 
de l’identité lasallienne et à l’aube du Chapitre général de 
1976. Trente ans plus tard, nous trouvons les Chapitres gé-
néraux de 1993 et 2000, avec leurs slogans sur le partage de 
la mission et l’Association lasallienne. À la même époque, 
nous trouvons, par exemple, Tertio millennio adveniente, en 
1994, qui parle avec force du renouveau dans les formes de 
vivre et de présenter l’Évangile....

On ne peut s’empêcher de faire remarquer : combien l’Ins-
titution aurait mieux réussi si elle avait pu contextualiser 
sa propre dynamique dans le grand jeu de l’histoire et de 
l’Évangile....

Inutile de poursuivre. La relation entre les deux voies est 
claire. Il est donc évident qu’on ne peut emprunter l’une 
sans être conscient d’emprunter également l’autre.



2. La nouvelle évangélisation72

En d’autres termes, on ne peut pas interpréter, par 
exemple, le déclin numérique du nombre de Frères sans se 
souvenir de l’effondrement de la relation entre l’Évangile 
et la culture professée dans les institutions lasalliennes. 
Et cela n’empêche pas que cette rupture puisse être plus 
structurelle que consciente. De même, on ne peut pas 
comprendre suffisamment l’émergence de nouveaux en-
gagements, en dehors des vœux, si l’on ignore l’émergence 
de nouvelles réponses à la proposition de l’Évangile dans 
les nouvelles sociétés.

C’est clair et, à y réfléchir un peu, c’est aussi bouleversant. 
Car la distance entre l’Évangile et la culture dans des insti-
tutions comme celles des lasalliens est le reflet d’une autre 
distance plus profonde, commune à toutes les institutions 
éducatives : celle qui existe entre la culture et l’école. Elle 
ouvre un horizon inconnu, dans lequel les indications des 
cartes utilisées jusqu’à présent ne sont guère utiles. Et, bien 
sûr, elle renvoie à la racine du message chrétien : elle indique 
qu’il faut un modèle ou une référence capable d’orienter la 
recomposition des relations entre l’Évangile et la culture.

Alors, pourquoi avons-nous le sentiment que le fait de 
porter ou non l’habit n’a guère d’importance ? Pourquoi 
les institutions éducatives héritées sont-elles considérées 
avec méfiance ? Pourquoi la rencontre de tous les membres 
de la nouvelle communauté lasallienne est-elle si difficile ? 
Où en sommes-nous lorsque ces questions se posent ?



73D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Dans quelle Église

Au moment de la première évangélisation, les premières 
communautés chrétiennes l’avaient très clairement com-
pris : tout consistait à vivre dans ce monde comme une 
annonce, une présence anticipée du définitif. C’était et 
c’est toujours la loi de l’Incarnation. 

La parole de Jésus, d’abord, puis sa personne, le mon-
traient : Dieu, Dieu le Père, le Seigneur d’Israël et auteur 
de la Création, ce Dieu était la vie de la vie de ces commu-
nautés. Il était leur Père et leur sens, présent et accessible 
non seulement à leurs membres, mais à tout être humain. 
Sa présence dans le monde était attestée par la présence 
continue de Jésus, le Messie, l’Oint, qui continuait à vivre 
parmi eux par son Esprit.16

L’évangélisation consistait donc à diffuser le caractère sa-
cramentel de l’humain, à célébrer le « sacrement de l’hu-
manité », pour reprendre nos termes.

16	 Sur ce thème, nous évoquons les hymnes des Lettres de Paul, 
Éphésiens et Colossiens, qui ne sont pas les seuls à le formuler, 
mais qui sont peut-être les plus riches dans le panorama qu’ils 
dessinent. Leurs termes « plérôme » (la plénitude, la totalité, de 
ce monde en Dieu) et « anakefalaiosis » (le sens et la présence du 
Christ, tête, dans cet ensemble) orientent l’attitude du croyant 
et la « compréhension » de l’humanité du Dieu un et trine. 
Ils situent dans une compréhension clairement spirituelle ou 
existentielle tout le message chrétien. C’est aussi un thème 
et un esprit très clairs dans la tradition des origines, dans la 
spiritualité de Monsieur de La Salle.



2. La nouvelle évangélisation74

C’est pourquoi la vie de foi consistait à se sentir pauvre et 
en mesure d’accueillir Dieu, habités17 par Jésus ressuscité 
dans son Esprit, le même Esprit de Dieu, qui disait en lui 
des paroles inexprimables, sûrement incompréhensibles, 
plus grandes que la bouche qui les prononçait.

Elle consistait à entendre et à répéter ces paroles et à les 
comprendre comme le souffle non seulement de leurs per-
sonnes, mais de toute vie dans ce monde, du monde lui-
même, de la création toujours vivante et continue, du par-
cours de l’humanité, venant de Dieu et allant à Dieu. 

C’était cela l’Évangile : rencontrer Jésus, l’Oint, vivant 
dans sa propre vie et croire que cette rencontre était la 
plénitude de la création, l’incorporation de tous dans 
l’Oint déjà dans ce monde, comme expression anticipée 
de ce que serait le non-temps final, c’est-à-dire l’inclu-
sion définitive dans le non-temps initial. C’est ce qu’affir-
maient des hymnes similaires à ceux que nous trouvons 
aujourd’hui dans les Lettres de Paul.

Il s’agissait, bien sûr, d’incarner cette manifestation ou 
cette rencontre avec le Ressuscité. Il fallait savoir le voir 
dans son empreinte sur toute l’humanité : là où il y avait 
conscience de sa propre limitation et de pouvoir la sur-
monter ; là où s’allumait la faim de Dieu ou la conscience 
de pouvoir le rencontrer un jour, là se trouvait l’empreinte 
de Dieu, la preuve de son Signe. 

17	 Dans Col 1,29, pour faire référence à cela, Paul utilise le verbe 
« energueo » (être l’« énergie » intérieure): le Christ et ceux 
qui croient en Lui. Et la même observation que dans la note 
précédente sur la nature de ces termes s’applique ici.



75D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Là, on pouvait partager la prière du Seigneur et célébrer 
avec Lui et avec les autres sa grande Action de Grâce. Car 
la perception de cette empreinte de Dieu dans l’humanité, 
cette apparition du Seigneur dans les pauvres, dans les né-
cessiteux, dans les gens simples, cette manifestation était 
déjà la grâce salvatrice du Père, qui tendait ainsi sa main 
en garantissant sa fidélité.

Il fallait écouter sa Parole, la parole des pauvres, de ceux 
qui désiraient et avaient besoin, de ceux qui confessaient 
leur indigence ou leur manque, de ceux qui offraient leur 
personne comme présence anticipée de Dieu dans l’amour 
mutuel. C’est pourquoi les deux grandes manifestations 
ou preuves de la présence du Seigneur étaient les pauvres 
et la Communauté.18

Les pauvres, comme on peut le comprendre, étaient tous 
ceux qui assumaient leur manque ou leur espérance. C’est 
en eux que Dieu appelait : Dieu allumait d’abord leur espé-
rance, puis, peu à peu, de manière mystérieuse ou incompré-
hensible, il la satisfaisait. L’écouter en eux ou en soi-même, 
c’était recevoir sa Parole, l’Évangile, la véritable bonne nou-
velle : Il est avec nous ou nous sommes en Lui. Et cela ne 
manque pas, car sa fidélité est un don qu’il fait à tous.

Il fallait rendre effective cette écoute, cet accueil de Dieu. 
Et pas tant en comblant ses manques qu’en répondant à 
ses espoirs. C’était ainsi et il n’y avait pas d’autre secret. 

18	 Il est impossible de passer sous silence le fait que les Méditations 
pour le temps de retraite s’ouvrent précisément sur cette 
référence. Elles inscrivent la vocation de la Société des Écoles 
chrétiennes dans ce contexte d’éternité, rien de moins.



2. La nouvelle évangélisation76

Dans notre étude, c’est d’ailleurs un langage qui trouve son 
écho immédiat chez les éducateurs : combler le manque 
d’aujourd’hui et l’espoir de demain. L’Évangile et l’école ne 
sont pas loin l’un de l’autre.

Combler les manques était la première condition pour 
se présenter devant le Seigneur après avoir répondu à sa 
grâce par sa propre fidélité. Mais il fallait aller plus loin :  
combler les manques ne pouvait faire oublier la source in-
time d’où jaillissait l’appel de Dieu. Elle ne pouvait en au-
cun cas laisser quelqu’un s’accommoder de ce monde ou 
de cette vie. Il fallait que les peuples aient soif d’éternité 
pour orienter leur vie vers la vie de Dieu.

Et c’est ce qui les constituait en communauté, c’est-à-dire 
en Église.

Percevoir l’appel de Dieu dans l’espérance humaine était 
le premier moment de l’évangélisation. Tout commençait 
et commence dans la conscience de son propre besoin, de 
ses propres limites comprises comme une frontière in-
franchissable. C’est le point de départ du phénomène reli-
gieux, sous toutes les formes de ses institutions ou tradi-
tions doctrinales.

Une parenthèse : c’est aussi le point de départ de toute 
science, de tout savoir-faire ou connaissance. C’est la 
source et l’objectif de tout ce que les êtres humains pro-
posent aux nouvelles générations dans leurs institutions 
éducatives. C’est pourquoi ils comprennent immédiate-
ment que la manière d’apprendre un savoir est de le re-
lier à son propre besoin de savoir. C’est pourquoi ils com-
prennent aussi très vite que leur tâche consiste précisé-



77D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

ment en cela, à stimuler la conscience du besoin et sa sa-
tisfaction par la connaissance.

Dans les deux perspectives, religieuse et éducative, il s’agit 
de la pauvreté, du mystère ou du sacrement de la pauvreté.

C’est pourquoi, pour revenir à l’espace strictement reli-
gieux de cette réflexion, lorsque cette limite est interprétée 
et vécue comme le lieu de la manifestation de Dieu — pour 
parler dans la tradition chrétienne —, elle devient une fron-
tière franchissable, le lieu du saut, la porte vers un monde 
nouveau. C’est la bonne nouvelle de Jésus, l’Évangile.

Or, comme l’enseigne l’histoire de toutes les formes religieuses, 
cet « Évangile » n’était pas — n’est pas — complet tant qu’ap-
paraisse un groupe ou une communauté qui partage ce par-
cours et n’en fasse un itinéraire commun et unique. 

La communauté construisait son langage, en recréant des 
mots déjà connus ou en en inventant. Ainsi, en trouvant ses 
mots, elle devenait communauté. C’est alors que s’accom-
plissait le ministère de l’évangélisation : désormais, c’était 
tout un groupe ou une Église qui l’exerçait. Cela rendait 
l’évangélisation définitivement visible, car il ne s’agissait 
plus seulement de quelque chose de personnel-individuel, 
mais de quelque chose de personnel-partagé. Et la Parole de 
Dieu apparaissait avec une clarté définitive : lorsque l’atti-
tude de quelqu’un devenait l’attitude des autres, la fidélité 
personnelle devenait fidélité communautaire. C’est dans ce 
sens que l’on parle de « ministères » dans les lettres de Paul.

Il est impossible de dire lequel des deux axes est appa-
ru en premier, la pauvreté ou la communauté. Probable-



2. La nouvelle évangélisation78

ment, le premier est toujours le besoin, la conscience et 
l’expression du besoin. Ce qui ne fait aucun doute, c’est 
la constitution mutuelle des deux au fur et à mesure que 
l’itinéraire partagé progresse.

Au fil du parcours, les fonctions les plus appropriées pour 
faciliter la communication au sein de la communauté et 
avec son environnement sont apparues. C’est ainsi que 
se sont répartis les différents ministères, fonctions spé-
cialisées pour le soutien du projet d’évangélisation et 
sa transplantation dans d’autres domaines. C’est ainsi 
qu’ont vu le jour tant l’action concrète vers l’intérieur ou 
vers l’extérieur, que sa dénomination et sa consolidation 
organisationnelle ou statutaire.

C’est ainsi qu’est également né l’appareil hiérarchique, 
c’est-à-dire de service, dans la communauté chrétienne ;  
ainsi que son interprétation et sa fixation doctrinale ; 
ainsi que sa ritualisation, c’est-à-dire l’expression festive 
de l’expérience sacramentelle, désormais transformée en 
culte et en calendrier. 

...Il devait en être ainsi, et il en fut ainsi dans la première 
communauté lasallienne : c’est le sens de son parcours, 
concrètement, au XVIIIe siècle, ainsi que celui vécu dans 
différents lieux de son implantation au cours des siècles 
suivants.

Avenir et contemplation

Pour notre étude, c’est la perspective à partir de laquelle 
se préparer à l’avenir dans la communauté lasallienne.



79D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Au milieu du XXe siècle, l’héritage consistait en sa manière 
de lire l’Incarnation au début de la modernité. C’était le 
sens de son « double » esprit, de foi et de zèle. À sa lu-
mière, on lisait l’Incarnation du Verbe de Dieu dans un 
espace concret, le lieu théologique qu’était l’école nais-
sante. Or, comme l’a suggéré la Première partie, ce n’est pas 
exactement notre cas, et cela se comprend. Ce début de la 
modernité a déjà porté ses fruits, de sorte qu’il ne répond 
pas et ne peut répondre à notre question sur les signes de 
l’Incarnation de Dieu aujourd’hui. 

Peu à peu, il est devenu évident que la lumière et ce qui 
est éclairé ne faisaient pas qu’un.

C’est pourquoi, à l’époque du Concile, alors que se répandait 
la conscience de vivre dans une autre époque, déjà « post-
moderne », l’héritage reçu semblait rétréci sur lui-même 
et montrait son insuffisance face à la réalité du projet la-
sallien. D’une part, il consistait dans le souvenir de deux 
ou trois siècles d’histoire ; d’autre part, en un demi-siècle 
supplémentaire d’examen perplexe de sa cohérence avec 
les temps nouveaux. C’est la raison de tant de tensions et 
de confusion au sein de la communauté lasallienne entre 
1960 et 1990. Une chose est que cela pourrait se voir et autre 
chose que cela se verrait dans tout l’univers lasallien.

Il semble clair qu’au moins au début de la modernité, il 
existait un lien entre la religion chrétienne et la culture 
dans la société européenne. En fonction de ce lien, toutes 
les institutions, ecclésiastiques ou non (monastères ou 
corporations professionnelles, par exemple), donnaient un 
sens à leur action, à leurs structures et à leur discours. 
Ainsi, les mots qui exprimaient leur propre conscience 



2. La nouvelle évangélisation80

avaient un contenu précis. Ils étaient le vecteur de la si-
gnification religieuse de la vie d’une institution. 

Aujourd’hui, il est évident que nous ne pouvons pas sup-
poser que ces mots puissent continuer à l’être, même épu-
rés de telles ou telles connotations historiques. En effet, le 
problème peut résider dans les mots eux-mêmes, et non 
dans leurs connotations. C’est pourquoi nous disons qu’il 
ne suffit peut-être pas de les rafraîchir : il faut peut-être 
les remplacer. Et nous devrons proposer la même chose 
pour les « mots » institutionnels, structurels, c’est-à-dire 
l’organisation de leur fidélité tant dans les formes locales 
que territoriales ou mondiales.

Ce qui est impressionnant dans ce fait, c’est qu’ils coïn-
cident avec la simplicité et la pauvreté évangéliques. Ils 
nous y conduisent. Cette coïncidence, en effet, fidèle reflet 
du Sermon sur la montagne, constitue un groupe humain 
en groupe chrétien, et en groupe porteur du signe de la 
simplicité,19 note spécifique de ce que nous appelons la  
« consécration religieuse ».

Si nous nous souvenons de l’histoire de la tradition fami-
liale lasallienne, il nous paraîtra vraiment frappant que la 
consécration soit arrivée à l’Institution lasallienne beau-
coup plus à partir de sa rencontre avec les pauvres qu’à 
partir de son rattachement à des points du droit cano-

19	 Nous utilisons le vocabulaire de Raimon Panikkar. Il parle 
de « l’archétype de la simplicité » comme d’une structure 
indispensable à la compréhension de l’humain, dont cette 
même humanité trouve une visibilité particulière dans la vie 
monastique, dans son Éloge du simple. 



81D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

nique. Il ne s’agissait même pas de la théologie de ce sujet, 
franchement déficiente à l’époque. 

Ce sont les pauvres et leur école qui ont conduit ce groupe à 
vivre un modèle de consécration totalement fidèle au mes-
sage de la première communauté chrétienne et porteur de 
vie face à l’avenir des nouvelles sociétés. Lorsque cet avenir 
arriverait, d’après cela, la référence ne serait pas tant la théo-
logie de la consécration que la proximité avec les pauvres.

Il est difficile d’exagérer la portée de tout cela. On ressent 
simultanément la relation et la distinction entre la lu-
mière et ce qui est éclairé, que nous venons de rappeler. 

Il semble donc naturel, dans les pages suivantes, de dé-
couvrir qu’il ne s’agit pas seulement de refonder la Com-
munauté lasallienne, mais de refonder cette institution 
de l’Église que nous appelons Communauté consacrée. Et 
nous dirons la même chose du vocabulaire de l’identité la-
sallienne face à la tâche de formuler le langage de l’Évan-
gile. Ou, dans la même logique, de l’école chrétienne par 
rapport à l’école tout court.  

L’ampleur de ces contenus impose la disposition ou l’es-
prit pour les vivre.

C’est quelque chose de si impressionnant que cela nous 
submerge, nous bouleverse. Cela nous fait prendre 
conscience que nous ne sommes pas suffisamment prépa-
rés pour y faire face. Ce que nous vivons exige avant tout 
une attitude d’écoute, d’accueil, de sorte que la réponse 
viendra plus tard. La réponse, en effet, est l’écho de la réa-
lité qui rencontre notre accueil.



2. La nouvelle évangélisation82

Et nous ne pouvons manquer d’évoquer les deux traits 
avec lesquels les biographes dépeignent Monsieur de La 
Salle : mystique en action. On peut le dire de différentes 
manières, mais c’est cela : la combinaison de l’écoute et de 
la parole, de l’acceptation et de l’engagement, du silence et 
de l’organisation, de la passivité et de l’initiative. Il en fut 
ainsi lors de cette première fondation, comme il convenait 
à une époque semblable à la nôtre : dans les deux cas, une 
nouvelle façon de vivre s’ouvre.

Dans le présent lasallien, seule une telle attitude, contem-
plative/active, est capable d’interpréter le fait éducatif. 
Elle seule est capable de vivre et de montrer la relation 
entre le Royaume de Dieu et l’universalisation de l’hu-
main que nous vivons aujourd’hui.

Et un nouveau langage 

Lorsque, par exemple, à la suite d’un Chapitre général, l’Ins-
titution lasallienne change son modèle d’administration 
centrale ou d’animation de l’Institut, elle change son lan-
gage. C’est ce qui se passe aujourd’hui : ce n’est pas la même 
chose de parler d’Assemblée plénière et de Chapitre général, 
ou de responsabilité subsidiaire et de « Projet Levain ».

Le langage, en effet, est une autre manière de marquer 
les limites de notre monde, comme l’a écrit Wittgenstein. 
Notre langage exprime notre vision des choses, notre ma-
nière de découvrir des ensembles et leurs relations, nos 
aspirations et nos frustrations. De plus, il exprime notre 
manière de nous configurer au pluriel, notre organisation, 
nos codes de fonctionnement, explicites ou implicites.



83D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Le langage fait référence à nos mots, certes, mais il s’ex-
prime également dans nos institutions. C’est pourquoi on 
ne peut pas inclure dans la Règle l’expression « Mission 
partagée » sans établir en même temps les canaux de cette 
participation ; on ne peut pas non plus parler de Projet 
communautaire sans établir en même temps les procé-
dures de communication personnelle au sein de la com-
munauté. Auparavant, avant d’utiliser ces deux expres-
sions, il n’y avait ni réunions de l’ensemble du corps en-
seignant ni même d’évaluation des relations personnelles. 

Le renouveau du langage et le renouveau des institutions 
vont de pair. Car ils ne font qu’un.

En ouvrant précisément la dernière décennie de notre ré-
flexion et en mettant en contexte tout ce qui est pensé 
et fait dans l’Église ces jours-ci, nous trouvons en 2012 
le Synode des évêques sur la Nouvelle Évangélisation ; et 
le premier grand document du Pape François, Evangelii 
gaudium, en 2013. C’est l’horizon qui permet d’apprécier 
directement le Chapitre général de l’année suivante, puis 
toute la réflexion et l’action de l’institution lasallienne 
jusqu’à nos jours.

On pourrait dire que c’est la même situation que celle de 
saint Paul à l’Aréopage, avec son expression bien connue : 
« ... j’ai aussi trouvé un autel sur lequel était cette inscrip-
tion : « Au Dieu inconnu ». Celui que vous adorez sans le 
connaître, c’est lui que je vous annonce » (Ac 17,23). Nous 
savons comment cette rencontre s’est terminée, mais ce 
n’est pas cette fin qui nous importe. Ce que nous trou-
vons aujourd’hui, c’est cette même attention à l’inconnu, 
le désirant, le recherchant, essayant de l’imaginer. 



2. La nouvelle évangélisation84

Dans notre cas, comme à l’époque, des problèmes surgiront 
lorsque sera abordé le thème de l’Incarnation et, par consé-
quent, celui de la mort et de la résurrection de Dieu. En 
d’autres termes, des problèmes surgiront dès lors que l’on 
tentera de donner à ce Dieu inconnu le visage du quotidien 
personnel. Le problème fondamental ne réside pas, comme 
nous le voyons à l’Aréopage, dans l’acceptation de la trans-
cendance de Dieu, mais dans l’acceptation de sa petitesse, 
de son immanence, c’est-à-dire de son humanité. 

Nous disons « comme à l’époque » : dans le Projet lasallien, 
tout cela se traduit par la question de savoir comment une 
communauté éducative peut vivre et transmettre le lan-
gage de l’Évangile. C’est, si l’on y regarde de plus près, l’un 
des principaux protagonistes du dernier demi-siècle. 

Pour le chrétien, la question du langage naît avec le mys-
tère de l’Incarnation, c’est-à-dire avec le mystère de la 
seule connaissance que nous avons de Dieu, le Seigneur :  
Jésus. Il est le visage de Dieu, sa Parole. Par conséquent, 
Dieu, notre Dieu, est imaginable et peut être dit. 

Cependant, si toutes nos paroles ou toutes nos images 
servent à le décrire, aucune ne le résume, aucune ne le 
définit. Nous ne pouvons en absolutiser aucune.

Que Jésus soit la tête du corps, de l’Église (comme le chan-
tait l’hymne des Colossiens), signifie que tout ce monde 
est son corps ou son visage ou la manifestation de Dieu : 
« tout subsiste en Lui » (1,17). Mais, précisément en rai-
son du caractère passager de notre vie et de notre monde, 
il s’avère que notre Dieu, l’Immuable, le Transcendant, 



85D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

l’Éternel, notre Dieu, a une histoire, a des limites : nous.20 
C’est-à-dire qu’il ne tient dans aucun de nos mots, qui 
coulent avec nous, instables et pleins d’espoir, mais il n’en 
a pas d’autres pour nous annoncer sa Bonne Nouvelle. 
Exactement : nous sommes ceux qui n’avons pas d’autres 
mots que les nôtres.

C’est pourquoi il est important de parler de Nouvelle 
Évangélisation. 

Car nous pouvons très bien vivre dans un monde de mots 
aussi différents ou nouveaux que les systèmes logiques 
qui les soutiennent. Notre étude le montre, en évoquant 
le chemin parcouru entre ses deux pages limites, 1904 et 
2015, les deux Chapitres généraux ou, mieux, les deux ré-
visions des Règles. 

On peut vivre dans ce monde qui nous entoure et auquel 
nous appartenons. C’est possible. Mais en même temps, il 
peut arriver qu’à l’intérieur de cette Institution, on vive 
ou on croie vivre dans un autre monde. C’est une façon 
de rejeter ou de se défendre contre la proximité de Dieu : 
rejeter ce qui n’en a pas l’apparence parce que cela ne cor-
respond pas à l’idée que nous nous faisons de Lui.

20	 Évocation du vers de Dámaso Alonso : Dieu est un immense 
lac sans rive / sauf en un point tendre / minuscule, effrayé / 
où il s’est plu à se limiter : / moi /... Cf. son ouvrage Hombre 
y Dios. Plus loin, dans les dernières pages de cette Deuxième 
partie, nous établirons un lien entre « limite » et « frontière ». 
La référence à D. Alonso et à son langage facilite grandement 
notre interprétation ultérieure.



2. La nouvelle évangélisation86

C’est pourquoi nous terminons en rappelant, une fois 
encore, que rien de tout cela n’a de sens si l’ensemble de 
l’Institution ne se considère pas comme faisant partie de 
ce pays de mission qu’est notre Église elle-même. 

Notre étude a rappelé à maintes reprises la nécessité de 
considérer le projet comme nous le faisons avec toutes les 
présences de l’Église dans ce monde, dans cette société : 
au sein du monde lasallien, il existe la même distance ou 
la même rupture qu’au sein de la société et de l’Église en 
général entre la religion et la culture. 

C’est pourquoi nous disons que l’horizon de la refondation 
de cette institution (et de tant d’autres similaires) ne se 
trouve pas au XVIIe siècle ni au XIXe siècle, mais dans les 
Actes des Apôtres, dans les générations qui se sont expri-
mées dans les évangiles.

Comme elles, les Communautés lasalliennes actuelles 
doivent s’interpréter à partir de l’Incarnation de Dieu. 
C’est le cœur du message chrétien, le critère par excel-
lence de l’herméneutique chrétienne. 

La culture, lieu théologique

Dans cette étude, il est important de toujours garder à 
l’esprit la relation entre évangélisation et langage, c’est-
à-dire entre religion et culture, comme le disait le Pape 
Montini. De cette manière, l’adjectif « nouveau » prend 
une portée à la fois beaucoup plus précise et ambitieuse.



87D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

En effet, si l’on entreprend la tâche de renouveler le lan-
gage — lasallien, religieux, chrétien — sans la contextua-
liser dans la Nouvelle Évangélisation, tout l’effort peut 
se réduire à une adaptation inefficace. En revanche, si le 
renouvellement du langage s’inscrit dans la nécessité de 
procéder à une nouvelle évangélisation, le processus est 
beaucoup plus radical et, paradoxalement, ce n’est qu’alors 
qu’il peut être soutenu.

Il est important de le garder à l’esprit pour être à la fois 
fidèles et réalistes. Et pour surmonter les difficultés, les 
erreurs et les réussites inhérentes à cette tâche.

C’est là qu’intervient le principe cité de Tillich : religion et 
culture, substance et forme. Sans trop nous attarder sur 
le sens ou la portée de chacun de ces termes, nous com-
prenons la véritable dimension séculière ou incarnée de 
l’Évangile, celle-là même que ses contemporains voyaient, 
surpris, dans la parole de Jésus, ainsi que dans sa personne. 
Surtout dans sa personne.

Cela signifie que la parole ou le langage de l’évangélisation 
ne sont pas différents, à l’oreille, des mots et du langage de 
la culture. Ils le sont dans leur intention, dans leur por-
tée. Autrement dit, le renouvellement du langage, dans le 
cadre de notre réflexion, réside davantage dans la charge 
de transcendance que peut avoir le langage quotidien que 
dans l’invention de nouveaux termes.

C’est pourquoi, par exemple, les Méditations pour le temps 
de retraite contiennent une lecture théologique de l’identi-
té institutionnelle sans utiliser du tout le vocabulaire que 
l’on pourrait attendre de la théologie de la vie religieuse. 



2. La nouvelle évangélisation88

Elles parlent du plan de Dieu, de l’identification à Jé-
sus-Christ, de l’Église, des anges gardiens, de l’engagement 
et de la personnalisation des éducateurs, de la responsa-
bilité dans la tâche éducative, de l’espérance dans la re-
connaissance de Dieu et de la société. Même dans la seule 
mention21 de l’institution ou de la société des écoles chré-
tiennes, même là, il n’est pas question de vie religieuse, de 
vie monastique ou de vœux religieux.

C’est pourquoi nous avons rappelé précédemment la for-
mule de Wittgenstein sur le langage et le monde. Elle est 
très utile pour se rendre compte que parfois, on peut uti-
liser un langage étranger à la vie quotidienne, comme si 
l’on existait dans deux mondes différents et simultanés, 
celui qui est parlé et celui qui est vécu. Cela se produit 
lorsque le langage institutionnel et le langage doctrinal ne 
coïncident pas.

Cela est particulièrement vrai dans le vocabulaire identi-
taire d’institutions telles que les institutions lasalliennes, 
en partie à cause d’un culte indu d’un vocabulaire hérité, 
en partie à cause d’une prévention à l’égard de la profon-
deur et de la transcendance du langage de la vie quoti-
dienne. Dans ce type de situation, notre langage nie la na-
ture même du christianisme, qui est l’Incarnation ou la 
proximité absolue de Dieu, le caractère profane de son ap-

21	 MTR 207,3,2. Le terme « Institut » est utilisé : « Demandez-lui 
aussi instamment qu’il lui plaise d’accroître votre Institut et de le 
faire fructifier de jour en jour, afin que, comme dit saint Paul, les 
cœurs des fidèles soient affermis dans la sainteté et dans la justice ». 
Il est entendu qu’il s’agit de la Société ou de la Communauté 
des « Frères des Écoles chrétiennes », présente dans le titre 
complet des MTR.



89D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

parence, sa présence en chaque personne et dans chaque 
événement.

Et il est également compréhensible, comme nous l’avons 
souligné, que le renouveau du langage implique nécessai-
rement celui de l’institution. Ainsi, parfois, pour rejeter 
les modifications institutionnelles, nous rayons de notre 
langage de vastes domaines, ou bien nous les réduisons à 
de l’idéologie.



3. L’appel90

Dans les jours qui ont précédé le Concile Va-
tican II et tout au long de la préparation du 
Chapitre de 1966, un double slogan s’est ré-
pandu dans la Communauté lasallienne : il fal-
lait rendre le Fondateur à l’Institut et l’Institut 
aux Frères. 

Il s’agissait de redécouvrir la source première 
et la nouvelle responsabilité. 

L’appel émerge, nouveau, au cœur de la for-
midable tâche de vivre les temps nouveaux.22

3. L’appel
La première partie de ce slogan proposait que le Fondateur 
soit rendu à l’Institut, c’est-à-dire que tous connaissent et 
prennent conscience des origines, qu’ils les fassent leurs et 
que cette propriété oriente leur vie. Ils voulaient se débar-
rasser des modèles théologiques et spirituels étrangers, dont 
ils n’attendaient aucun avenir. C’est ce qui fut fait et ils 
réussirent à grandir dans leur propre identité et spécificité. 

La seconde partie rappelait que c’étaient les Frères qui 
devaient orienter le présent de l’Institut à partir de leur 
connaissance du milieu et de leurs propres cheminements 

22	 La Circulaire 475, 9.2.2020, intitulée « De l’espérance à l’enga-
gement : comprendre les vocations lasalliennes » serait un témoi-
gnage suffisant. Nous ne pouvons toutefois passer sous silence 
la référence à la récente Assemblée plénière de juillet 2024 : 
la coïncidence entre tout le discours vocationnel et le sens de 
cette rencontre est évidente.



91D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

personnels. Ils voulaient retrouver la responsabilité ins-
titutionnelle à travers des procédures plus communau-
taires, partagées. Cela fut également fait et, bien sûr, la 
responsabilité et l’initiative se sont développées partout. 

Peut-être, cependant, y avait-il un vide important des 
deux côtés : la conscience du temps écoulé depuis les 
origines lasalliennes jusqu’au présent. Ainsi, la fidélité a 
trouvé sa référence dans la Première Communauté, mais 
elle a ignoré l’histoire de la Communauté, le message de la 
mondialisation lasallienne, celui des métamorphoses de la 
vie des peuples.

Ce déficit d’historicité a contribué à une tendance vers un 
engagement existentiel dans lequel la maîtrise de l’avenir 
a quelque peu occulté sa réception des mains de Dieu. 

C’était une approche pleine d’enthousiasme, bien que net-
tement volontariste. C’était compréhensible : se considé-
rer à une époque de changements invite davantage à l’en-
gagement qu’à la contemplation ; en revanche, à mesure 
que le sentiment de changement d’époque grandissait, 
l’appel à la contemplation du mystère caché sous tous les 
engagements se faisait plus fort. La conscience de l’his-
toire, de son passage dans la vie des institutions et dans 
la configuration de leurs formes, nous amène à regarder le 
présent avec un autre respect. 

C’est ce qui correspond à une considération transcendan-
tale de la vie et de la société. C’est, pour nous comprendre, 
ce qu’il y a sous la catégorie biblique de l’Alliance. Il existe 
en effet un lien profond entre la conscience de l’histoire et 
la vie de foi, la contemplation du Mystère de Dieu.



3. L’appel92

En ce qui concerne notre étude, on peut certainement dire 
que, pendant au moins une génération, la Communauté 
lasallienne a cultivé la configuration de son projet de vie 
un peu au-dessus de l’appel de Dieu. Ce qui devait être fait 
était urgent et, dans de nombreux cas, évident. 

Le monde dans lequel nous vivons, évoqué dans l’itiné-
raire de notre première partie, souligne le caractère plau-
sible de cette interprétation de la dynamique du siècle 
dernier. C’est le message clair de la dernière génération de 
documents lasalliens et celui des itinéraires de vie de ses 
membres, en particulier des nouveaux.

À cet égard, il est symptomatique que, à plusieurs re-
prises, les documents récents de l’Institution lasallienne, 
cherchant à formuler des concepts ou des systèmes de 
concepts, recourent au genre narratif. Ils ne proposent pas 
un discours, mais présentent l’expérience de personnes 
qui vivent ces concepts.23

Et il est probablement utile de passer en revue les bio-
graphies des Frères particulièrement significatifs du point 
de vue institutionnel, décédés au cours du dernier de-
mi-siècle. On ne peut pas affirmer que l’ensemble consti-
tue un bloc bibliographique très fréquenté, et pourtant 

23	 La dernière, ou presque, la Circulaire 478 rendant compte des 
orientations du dernier Chapitre général, en novembre 2022. 
Dans ce cas, cependant, il n’y a pas d’histoires personnelles, 
mais le recours littéraire à un prétendu capitulant qui, dans 
20 ans, nous raconte ses souvenirs de ce qu’il a vécu. Il s’agit 
davantage de ses expériences que de définitions. Cela rappelle, 
entre autres références similaires, le Bulletin n° 254, en 2015. 
Et, bien sûr, les témoignages recueillis dans cette étude.



93D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

il contient un appel ou une mise en garde que personne 
n’avait prévu. On voit dans beaucoup d’entre elles com-
ment les biographes tentent de faire le bilan entre ce que 
ceux dont ils écrivent la biographie se sont proposés dans 
leur vie et leur connexion ou déconnexion profonde avec 
l’appel de Dieu, de leurs Frères et de leur peuple.

Il est particulièrement intéressant de passer en revue les 
biographies des Supérieurs généraux de ces dernières dé-
cennies. C’est sans doute leur dernier cadeau à la Commu-
nauté lasallienne.24

Il ne semble pas exagéré de tirer de ces faits un message 
qui rappelle le sens profond de cette devise. Rendre l’Ins-
titut aux Frères ne signifiait pas seulement leur en rendre 
propriétaires, mais aussi leur montrer d’une manière 
nouvelle l’appel de Dieu. Les chroniques personnelles té-
moignent du sens de cette propriété retrouvée. 

Dans ce cas, dans ce monde et dans ces sociétés où le dis-
cours vocationnel semble appartenir à une autre époque, 
nous le retrouvons dans des situations personnelles où 
nous ne l’attendions pas et où nous ne l’avions pas cherché.

Ainsi, à partir de notre évocation des 100 ans et à partir 
des témoignages au cœur de nos chroniques locales, nous 

24	 Prenons l’exemple de celui consacré au Frère Michel, La 
fragile espérance d’un témoin. Il s’agit certes d’une biographie 
exceptionnelle, à l’image de sa vie. Cependant, elle illustre 
suffisamment ce que nous voulons dire et vaut pour tant 
d’autres : on y voit non seulement ce que Michel proposait, 
mais aussi sa généreuse volonté d’être fidèle.



3. L’appel94

comprenons que dans l’accent mis sur la vocation, il y a au 
moins trois avertissements, trois propositions d’envergure.

Ce sont trois réalités propres à cette Institution, mais qui 
ne lui sont en aucun cas exclusives.

Retrouver la vocation (un)

La première concerne la nécessité de reconnaître que tout 
commence par l’appel vocationnel et que sans lui, il n’y a 
que des mouvements vains. Elle rappelle ainsi que, peut-
être en raison de la lassitude face aux vicissitudes d’une 
époque si mouvementée, l’Institution lasallienne a besoin 
de retrouver la dimension transcendantale ou théologique 
de l’appel. Cela est très clair dans les documents lasalliens 
depuis au moins trois décennies.

Dans ce cas, « retrouver » signifie prendre conscience qu’il 
s’agit de quelque chose de bien connu, que nous avons là, 
sous nos yeux.

C’est certainement le secret des différents processus à 
travers le monde lasallien autour du discours de l’Asso-
ciation ou de la nouvelle Communauté. En effet, si nous 
disons qu’il ne s’agit pas d’un processus programmé par 
un centre lasallien quelconque et que tout naît d’une ex-
périence locale et personnelle, il n’est pas difficile de se 
rendre compte que l’appel vocationnel est ce qui soutient 
le cheminement de l’Institut depuis 50 ans. Il est difficile 
de trouver une meilleure raison pour expliquer la conti-
nuité et la croissance de ces gestes pendant si longtemps.



95D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Quand on y regarde de plus près, on le voit très clairement. 
Il y a parfois en eux une excitation frappante, mais il ne 
s’agit généralement pas de situations bruyantes. Il s’agit 
plutôt de l’expérience de recevoir un appel, une invitation, 
la possibilité d’assumer dans sa propre vie quelque chose 
d’imprévu, de surprenant et de gratifiant.

Dans cette préface ou présentation des Règles de 1967, il 
était dit :

Frère, tu as connu le désir de servir Dieu et les hommes, 
les sentiments des besoins et des pauvres, le goût d’ensei-
gner et de faire le bien autour de toi et tu es venu dans 
l’espoir de réaliser ton idéal dans l’Institut des Frères des 
Écoles Chrétiennes. Sans bien le comprendre encore, tu es 
venu parce que Dieu lui-même te cherchait et que tu com-
mençais à le trouver et qu’au fond de ton cœur tu voulais 
l’aimer, le louer et te dévouer entièrement à son service...25

De belles paroles de tout un programme qui ont été écrites 
spécifiquement pour les Frères, comme le voulait la na-

25	 Le Frère P.-A. Jourjon commente spécifiquement cette préface 
dans son ouvrage Pour un renouveau spirituel, op. cit., pp. 381-394. 
On remarque qu’il en avait été le rédacteur définitif, de sorte 
qu’il en transmet l’esprit avec un intérêt particulier, comme 
s’il n’avait pas tout à fait accepté la décision du Chapitre de ne 
pas l’inclure dans le texte même de la Règle. Et on le comprend :  
trois ans auparavant, à l’occasion du Chapitre général, avait 
été publiée en français la Règle de Taizé, du prologue de laquelle 
il s’était inspiré. Il comprenait à juste titre qu’elle contenait 
l’esprit de tout le reste et qu’il convenait donc de l’inclure dans 
la rédaction adoptée par le Chapitre. Il s’agit là d’un parallèle 
très suggestif à l’aube de ce premier demi-siècle du XXIe siècle. 



3. L’appel96

ture de ce document, mais qui, aujourd’hui, se concré-
tisent sans cesse chez tant d’autres personnes.

C’est la vocation qui transforme ce que l’on connaît de la 
vie et donne un sens ou de petites réponses au quotidien. 
Partout, nous retrouvons le même thème : il y a quelque 
chose qui surprend et comble, qui satisfait. Il y a quelque 
chose là où l’on ne s’attendait à rien d’autre qu’à du travail 
ou à des tâches contractuelles. Soudain, le discours, tout 
en restant professionnel, est aussi quelque chose d’autre.   

C’est facile à imaginer. Au début, c’est une entrée curieuse, 
aimable, intéressée, dans un domaine inconnu mais in-
trigant. Rapidement, cela devient plus attrayant. On dé-
couvre un groupe de personnes intéressées par le même 
sujet et on comprend dans la foi ce qui se passe.

La considération de foi surgit généralement à tel ou tel en-
droit de l’Écriture ou de la Tradition lasallienne qui montre 
soudainement un lien avec ce que quelqu’un ressentait 
dans son cœur ou dont il avait besoin. Il n’était peut-être 
pas tout à fait conscient de le vivre et, à un moment donné, 
face à une personne donnée, ou dans un processus de for-
mation donné, il le perçoit. Il s’émerveille et se réjouit.

Dans le contexte qui entoure cette expérience intime, il y 
a toujours le fait communautaire, local ou institutionnel. 

Au niveau local, il y a d’autres personnes qui, d’une cer-
taine manière, partagent la même expérience d’être gui-
dées par Dieu ou par le Mystère de la vie. Et au niveau 
institutionnel, cela est perçu comme faisant partie d’une 
grande continuité, d’un processus de plusieurs siècles qui 



97D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

renforce la cohérence du moment présent. Dans les deux 
cas, cela est reçu comme un témoignage que le projet est 
garanti par quelque chose ou quelqu’un de plus grand.

La confirmation que la vocation n’était l’apanage de per-
sonne n’est pas le moindre des signes de notre époque. 

Lorsqu’une personne, après avoir dépassé ou assumé le mo-
ment d’admiration amicale envers une autre personne ou 
un projet, se trouve face au Mystère qui l’enveloppe et la 
guide, sa vie est bouleversée. Dans le secret de son cœur, 
elle sent et sait qu’elle est désormais bien plus qu’aupara-
vant ou bien plus qu’elle ne croyait être. Si cela est partagé 
avec d’autres personnes autour du même projet, alors nous 
sommes certainement face à l’âme d’une communauté. 

Cela peut être vécu en silence ou à voix haute, de manière 
explicite ou implicite. Peu importe, tant que l’on sait que 
cela se produit, car même la plus longue des explications 
ne peut en témoigner. 

Il s’agit du Mystère de Dieu conduisant l’Institution 
au-delà du temps.

Redécouvrir le laïcat (deux)

Toujours en 1967, la Déclaration stipulait :

...C’est pourquoi les Frères sont heureux de collaborer 
avec des laïcs qui fournissent à la communauté éducatrice 
l’apport irremplaçable de leur connaissance du monde, de 
leur expérience familiale, civique, syndicale. Ils font en 



3. L’appel98

sorte que les laïcs soient en mesure de tenir leur place 
dans toute la vie de l’école... (Déclaration 46,3.2).

La ‘contribution irremplaçable de leur expérience’ inclut, 
logiquement, leur cheminement vers le Mystère ou le che-
min du Mystère dans leur vie. Leur expérience spécifique 
inclut leur manière de vivre l’appel et la réponse du Sei-
gneur dans leur travail éducatif et dans le reste de leur vie.

Nous voyons ainsi que le sens de cette contribution est 
double, si l’on regarde à l’intérieur de l’Institution.

Tout d’abord, l’apport de leur propre sensibilité face aux 
réalités de la vie : famille, société, travail, participation 
publique. Tout cela est influencé par leur expérience vo-
cationnelle et, s’il ne s’agit pas d’un apport de ces expé-
riences elles-mêmes, c’est au moins un apport de leur per-
sonne à partir de ces expériences. De ce point de vue, il y 
a déjà une spécificité et un enrichissement dans la qualité 
de la conscience vocationnelle dans son ensemble.

En dessous ou à l’intérieur, nous trouvons une autre fa-
cette de cette contribution : celle de rapprocher la consé-
cration et le laïcat.

C’est un sujet très important, dans la mesure où les 
membres déjà connus des communautés lasalliennes, les 
Frères, après trois siècles de marche à travers l’histoire, 
peuvent très bien avoir sacralisé indûment leur pratique 
existentielle, ainsi que tout le langage avec lequel ils s’ex-
priment. De ce point de vue, donc, l’apport des nouvelles 
vocations agit sur la conscience des précédentes comme un 
correctif ou un recentrage sur l’essentiel. Il éloigne d’une 



99D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

sacralisation possible et souvent réelle de la vie du Frère 
qui la dénature et, avec elle, avec chacun d’entre eux, tout 
le projet lasallien. 

Si, en allant plus loin, nous considérons cette contribution 
possible du point de vue de la mission, nous trouvons éga-
lement des thèmes très importants. 

Si nous vivons à une époque non seulement de Nouvelle 
Évangélisation, mais aussi de Nouvelle Humanité, il est 
clair que la conception des projets éducatifs doit subir une 
adaptation radicale aux nouvelles conditions sociales. Il ne 
s’agit pas du monde de la méthodologie, mais de quelque 
chose qui touche au concept même de l’éducation et à sa 
relation avec l’Évangile.

Dans notre première partie, nous avions distingué deux 
types de défis : les défis techniques et les défis de l’adap-
tation. Si les défis techniques sont considérables, ceux de 
l’adaptation le sont encore plus. Et c’est précisément là 
qu’il faut être proche de la source de la nouvelle culture ou 
de la nouvelle société. 

C’est pourquoi il est indispensable de prendre en compte 
et d’assumer la nature spécifique des nouvelles vocations. 

Assumer la responsabilité (et trois) 

Troisièmement, nous sommes confrontés à un défi, conte-
nu dans cette proposition : il est plus facile de lancer la 
réorganisation de ce qui existe que de refonder la Commu-



3. L’appel100

nauté lasallienne. D’une manière ou d’une autre, cela a dû 
nous frapper tout au long de cette réflexion.

Rendre l’Institut aux Frères ou le rendre à la Communau-
té, selon que l’on parle comme il y a 70 ans ou comme au-
jourd’hui, signifie mettre sa propre vie entre les mains de 
Dieu ou la laisser dans le domaine de nos connaissances. La 
différence réside dans le fondement de la foi qui peut mo-
tiver cet engagement : s’agit-il de nos propres ressources 
ou de l’appel de Dieu ?

Au cours des 70 ou 60 dernières années, les invitations à 
s’engager dans la refondation de l’Institution lasallienne 
n’ont pas manqué. 

Au cours du Concile et du Chapitre général de 1966-1967, 
on a employé le terme ‘renouveau’. C’est ce qu’a fait, par 
exemple, le Frère Supérieur général dans la présentation de 
la Déclaration. C’était logique, dans la mesure où le Concile 
lui-même parlait de « renouveau adapté » dans Perfectae 
caritatis. Et nous avons souligné combien il est rapidement 
apparu que le renouveau conduisait à des limites jusque-
là insoupçonnées, de sorte qu’il a peu à peu été remplacé 
par un terme plus ambitieux : « refondation ». 

Si nous repensons aux tensions de cette époque, de 1966 
à l’aube de 1986, il n’est pas difficile d’imaginer celles que 
suscitait l’un ou l’autre de ces termes, surtout le second. 



101D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Finalement, 30 ou 40 ans après le Concile, les Supérieurs 
généraux eux-mêmes utilisaient le terme.26

Cependant, c’est une chose d’aborder la refondation sous 
l’angle des dynamiques entrepreneuriales ou institution-
nelles, et c’en est une autre de le faire sous l’angle de l’ap-
pel de Dieu. Ainsi, nous pouvons probablement convenir 
que, ces dernières décennies, nous avons utilisé le terme 
« refondation », mais surtout dans le sens d’adaptation. 

C’est parfaitement discutable et très grave, de sorte qu’il 
suffit d’en signaler la possibilité. Mais ce qui n’est en au-
cun cas discutable, c’est que dans le mot-clé de refonda-
tion, nous trouvons la conscience de l’appel de Dieu à en-
gager notre vie dans cette tâche.

Le plan de Dieu

Il s’agit littéralement de la proposition de Monsieur de 
La Salle : l’esprit de foi, c’est-à-dire tout envisager par les 
yeux de la foi, tout attribuer à Dieu et ne rien faire que 
dans la vue de Dieu. 

Rien de nouveau : les différentes révisions de la Règle le 
rappellent sans cesse. Ainsi en 1967, 1986 et 2015. Cela ne 
nécessite aucun commentaire.

26	 À ce sujet, cf. la Lettre pastorale du Supérieur H. Johnston, 
1.1.93, intitulée Transformation ; et de Fr. M. Sauvage, les 
dernières pages de son essai Perspectives de refondation, dans 
Cahiers lasalliens 55, pp. 293-312, en particulier ses derniers 
paragraphes sur la fragilité et l’espérance.



3. L’appel102

Une question se pose inévitablement : croyons-nous en 
Dieu ou en nos ressources ? 

On ne peut l’ignorer, comme si, dans les milieux lasalliens, 
il n’y avait pas lieu de se poser la question ou comme si 
les réponses étaient évidentes. Ces lieux sont aussi les en-
fants de leur temps, c’est-à-dire d’une époque, où tout le 
langage — verbal et institutionnel — a presque cessé de si-
gnifier ou de renvoyer à la transcendance. C’est pourquoi, 
dans la communauté lasallienne, les mots ou l’organisa-
tion ne manquent peut-être pas, mais leur référence à la 
foi peut souvent rester présumée.

Le rappeler est le grand service que la nouvelle commu-
nauté reçoit de ses membres de toujours, mais surtout des 
nouveaux.

Les membres de longue date maîtrisent le vocabulaire et 
les chemins de la conscience. Mais ils peuvent être comme 
des tunnels souterrains où la lave a circulé, désormais 
vides, et qui ne sont plus qu’une ressource touristique. Les 
nouveaux peuvent aider à se souvenir du feu de Dieu. 

Ce souvenir de la foi donne tout son sens aux trois critères 
suivants.



103D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Les trois critères précédents sont comme les points 
cardinaux de l’univers lasallien (et d’autres univers 
similaires, bien sûr). Ils marquent les limites ou les 
possibilités du scénario. Entre les trois — le Mystère 
de l’histoire, la Nouvelle Évangélisation, le Mystère de 
la Vocation - ils conduisent à considérer de manière 
très spécifique les grandes questions qui apparaissent 
dans cet univers au cours du siècle dernier.

Tout d’abord, ils posent la grande question de savoir 
ce qu’il faut entendre par « mission » dans le Projet la-
sallien. En introduisant le thème du Mystère de l’his-
toire et de l’Évangile, ils obligent à se demander si la 
Mission coïncide avec le travail ou si elle est quelque 
chose de plus, quelque chose de différent mais qui ne 
semble pas l’être...

Ensuite, face à la nouveauté que représente la présence 
du Mystère de Dieu dans la vie et le parcours des per-
sonnes, nous sommes face à la question de savoir si le 
travail éducatif est ou non une occasion de rencontre 
avec Dieu. Nous nous demandons si le modèle éducatif 
est ou non indifférent à la manifestation de Dieu.

Et enfin, face à l’évidence que l’éducation, quelle que 
soit la manière dont on la considère, est une tâche 
partagée, se pose la grande question de savoir si un 
groupe de professionnels est une organisation ou une 
communauté éducative. C’est la question de ce qui 
constitue la Communauté lasallienne.

Ce sont les trois critères restants.



4. L’envoi104

Les trois critères précédents apportent des 
thèmes dont la nature se révèle immédiatement, 
si l’on considère la Communauté lasallienne 
actuelle. Maintenant, en quatrième lieu et à 
partir de là, apparaît un autre critère beaucoup 
plus énigmatique : le problème de la relation 
entre la vie religieuse et la vie apostolique.

Ce siècle a démontré que leurs relations 
ne sont pas faciles et laisse à l’Institution 
la conviction que tant que ces relations ne 
seront pas naturelles, il n’y aura pas d’avenir 
pour la nouvelle Communauté. 

Il s’agit de devenir Signe de Dieu : cette 
quatrième page est celle de la théologie de la 
consécration.

4. L’envoi 
Faisons maintenant un pas de plus. Dans ce cas, il s’agit de 
quelque chose de spécifique à toutes les institutions de vie 
apostolique qui, tout au long de la modernité, ont adopté 
des formes de vie consacrée27 d’époques antérieures, en les 
adaptant à la société de leur temps. 

27	 La théologie de la consécration oblige aujourd’hui à réfléchir 
avec rigueur à la formule de saint Thomas qui, explicitement 
ou implicitement, a orienté toute la formation dans la 
communauté lasallienne (et dans beaucoup d’autres, comme 
on le sait) : « Ita maius est contemplata aliis tradere quam solum 
contemplari ». Sa vision, dans Summa Theologiae, 2-2. 188,6.



105D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Tout comme le thème précédent — la conscience voca-
tionnelle — est proposé dès son apparition aux nouveaux 
membres des Communautés lasalliennes, celui-ci répond 
initialement à l’état d’esprit des Frères : où est leur rôle 
traditionnel ? Où est leur mission face à l’engagement de 
tant de personnes qui « n’ont pas fait leur noviciat » ?

Elle naît là, oui, en eux. Mais avant même d’en avoir la 
réponse, elle saute à l’esprit de tous les autres et devient 
une question commune. 

En effet, tous se posent des questions sur ce qu’on attend 
qu’ils fassent. Et qu’attend-on qu’ils soient ? Et la relation 
entre être et faire ? Et ce qui restera de leur vie lorsqu’ils 
n’auront plus rien à faire ou qu’ils ne pourront tout sim-
plement plus le faire ? En somme, en quoi consiste ce mi-
nistère de l’école chrétienne, que signifie être enseignant ?

Dans cette étude, nous devons nous demander comment 
les uns et les autres peuvent accueillir la réflexion des Su-
périeurs généraux ou les propositions des Chapitres géné-
raux, à partir de quelle idée qu’ils ont d’eux-mêmes.

Pour répondre, il faut revoir notre langage habituel, car il 
n’est peut-être plus valable tel quel. C’est le moment de 
garder à l’esprit les perspectives des chemins de l’histoire et 
ceux de la Nouvelle Évangélisation. Et oser s’attaquer à tout 
ce qui bloquait ou rendait possible la rédaction des Règles.

Il vaut la peine d’étudier la question à la lumière des trois 
critères précédents. 



4. L’envoi106

Le Ministère du Signe (un)

Tout d’abord, la vie consacrée est entrée dans les Com-
munautés de vie apostolique de la modernité comme un 
moyen de garantir la stabilité de l’engagement évangélisa-
teur, et non comme une fin en soi. Il est essentiel de garder 
cela présent à l’esprit et de considérer sous cet éclairage 
tout son développement ultérieur.

Au départ, l’utilité du renoncement était ce qui comptait 
par rapport au dévouement apostolique. 

Ce début laissait en suspens la grave question de savoir si 
le renoncement à ce monde était compatible ou non avec 
le dévouement à l’Évangile dans ce monde. Il y a deux, 
trois ou quatre siècles, cette question ne se posait pas. Elle 
n’avait tout simplement pas de sens. 

Il s’agissait d’une autre société et d’une autre culture, qui 
n’avaient pas connu l’invention du concept de progrès et 
de sa portée dans la profession de foi. Cette question a 
commencé à se poser au XVIIIe siècle, surtout dans les mi-
lieux protestants, où la vie religieuse avait en fait disparu.

Aujourd’hui, en revanche, étant donné que le dévouement à 
l’Évangile dans ce monde avait et a toujours un sens, on ne 
peut éluder la question. Cela nous amène à nous demander 
si le renoncement à ce monde peut être ou non la spécificité 
de la vie consacrée. C’est la question du sens du renonce-
ment évangélique et de sa compatibilité avec l’engagement 
apostolique. Cette question est posée très clairement de-
puis déjà un siècle. Dans notre étude, nous la retrouvons 
dès les dates auxquelles commence notre Première partie. 



107D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

C’est pourquoi, lorsque nous essayons aujourd’hui de 
comprendre nos Communautés et que nous partons di-
rectement de la vie religieuse, nous ne sommes peut-être 
pas en accord avec ce que nous visons. Il se peut que nous 
nous positionnions davantage à partir d’une habitude, 
voire d’un préjugé, qu’à partir de l’identité même de la 
communauté examinée.

Il s’agit de l’interaction entre la consécration et l’engage-
ment apostolique. 

Au sein du système couvert par ces deux concepts, il y a 
au moins deux autres jeux impliqués dans la même ré-
flexion : d’une part, le travail (apostolique, éducatif dans 
ce cas) et la mission (également apostolique et éducative) ;  
et d’autre part, la communauté (éducative) et l’organisa-
tion (également éducative).  

Ainsi : consécration et engagement, travail et mission, 
communauté et organisation. Des thèmes centraux, à n’en 
point douter.

Or, nous ne pouvons pas dire qu’il y ait, sinon unanimité, 
du moins harmonie autour de ces concepts, ni dans le cor-
pus doctrinal émanant de la direction de la grande Com-
munauté lasallienne, ni dans les processus et instruments 
élaborés au niveau sectoriel et territorial. Il n’y en a pas. 
Nos documents et nos pratiques indiquent que l’Institu-
tion lasallienne souffre d’un déficit qui n’a pas été comblé 
depuis un demi-siècle. Par exemple : lorsque l’un de ces six 
termes apparaît dans les projets locaux ou dans les Lettres 
des Supérieurs, il ne signifie pas toujours la même chose.



4. L’envoi108

Dans cette situation, il est presque irresponsable de parler 
de Famille lasallienne, d’Association, de Mission partagée, 
de Fraternité ou, plus récemment, de Projet Levain.

Prenons comme exemple la récente Déclaration sur la mis-
sion éducative lasallienne (2020), citée et applaudie à plu-
sieurs reprises dans cette étude. C’est un beau document, 
avec des passages vraiment heureux. Voyons, par exemple, 
ces deux paragraphes :

C’est la communauté qui éduque, qui renforce ses 
membres, qui prend soin des faibles et nourrit leur esprit ; 
c’est la meilleure garantie pour répondre aux plus grands 
défis imaginables. Être Lasallien, par définition, c’est ap-
partenir à une communauté et s’engager au sein de cette 
communauté dans une tâche commune. La communauté 
et la mission sont les deux faces d’une même médaille. 
La communauté est pour la mission et la mission crée la 
communauté ; l’une ne peut aller sans l’autre (p. 65).

L’abandon, comme l’exprimait La Salle, consiste à re-
mettre entre les mains de Dieu sa vie, ses projets, ses illu-
sions ; comme le navigateur qui prend la mer sans voiles 
ni rames. C’est l’attitude de celui qui attend tout de Dieu. 
C’est la source de la vertu profondément évangélique de 
l’espérance (p. 67).

Les deux sont excellents. Le premier souligne la relation 
entre la Communauté et la Mission ; le second, l’attitude 
profonde qui la constitue. Il ne s’agit donc pas de n’im-
porte quel groupe humain. La relation entre l’attitude 
d’abandon et la manière dont cette communauté vit et 
comprend la mission est claire. Logiquement, lorsque 



109D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

nous les voyons, nous ne pouvons pas nous empêcher de 
nous préoccuper de la réalité des groupes lasalliens de ce 
point de vue. Et nous voyons que c’est là le grand défi de 
cette Institution.

Or, lorsque la quatrième partie de cette Déclaration (la der-
nière, qui offre le plus de propositions) évoque les défis de 
la mission éducative, elle n’en dit pas un mot. Tous les dé-
fis sont externes, pédagogiques ou sociaux. D’après ce que 
nous pouvons lire, pour ce document la redéfinition de la 
communauté éducative n’est pas un défi, alors que dans le 
monde lasallien, il n’y a pas de plus grand défi. Et nous nous 
rendons compte que nous sommes face à un document 
sur l’éducation chrétienne dans les nouvelles conditions 
sociales, certes, mais pas sur la Communauté qui l’anime. 
Pour ce document, la mission consiste en un projet éduca-
tif, et non dans le Signe de la communauté qui l’anime.

En réalité, nous étions prévenus dès le titre. Il ne s’agit pas 
d’une déclaration sur la mission lasallienne, ni sur la mis-
sion de la Communauté lasallienne. Son thème est la Mis-
sion Éducative Lasallienne. Ce n’est pas la même chose. 
En effet, si nous y réfléchissons bien, « Mission Éduca-
tive Lasallienne » est une redondance ou un pléonasme :  
il ne peut y avoir d’autre mission que l’éducation. Pour-
quoi alors l’ajouter ? Peut-être parce que nous séparons la 
mission et l’école lasalliennes et que nous parlons alors de 
l’école, mais pas de la mission.

On peut dire la même chose d’un autre beau document, 
publié un an avant celui-ci. Il s’intitule Formation lasal-
lienne pour la mission. Un itinéraire de vie. Encore une fois, 
le pléonasme : dans cette communauté, il ne peut y avoir 



4. L’envoi110

de formation si ce n’est pour la Mission. Pourquoi alors 
l’ajouter ? Peut-être parce que nous séparons la formation 
lasallienne et la formation pour l’éducation, et que nous 
parlons alors de formation pour l’école, mais pas de forma-
tion lasallienne.

Ce sont là des affirmations qui nécessitent de nombreuses 
nuances et qui ne sont proposées ici que dans le but d’ai-
der à la réflexion, en allant un peu plus loin que les clichés 
ou ce à quoi on pourrait s’attendre. Mais, même ainsi, 
elles nous font percevoir que, en fait, ni la mission ni la 
formation n’incluent la consécration. 

Nous ne savons pas si c’est parce qu’elle n’est pas perçue 
ou parce que, si elle est perçue, il est trop inconfortable 
d’aborder un sujet qui n’est pas encore résolu.  

Parole de celui qui envoie

L’idée et le terme de « consécration » ont évolué au cours 
des trois derniers siècles dans un contexte que nous 
n’avons perçu qu’après le Concile Vatican II. Il s’agit de 
l’irruption, du développement et de la désintégration de 
l’idée et du terme de « progrès ». Ce sont trois périodes 
au cours desquelles s’est opérée la séparation entre reli-
gion et culture, même si le terme lui-même a continué à 
être utilisé à maintes reprises. Au-delà de la conscience de 
ceux qui l’utilisaient, il a pris un sens différent à chacune 
de ces périodes.

Dès le début, à la toute fin du XVIIe siècle, le « progrès » si-
gnifiait s’occuper du développement des sociétés, ou plu-



111D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

tôt de leur gestion, comme si elles n’avaient aucun rapport 
avec la religion. C’était l’héritage de cette première laïcité 
marquée par les traités de Westphalie (1648), maintes fois 
cités dans cette étude. Comme les savants nous l’ont indi-
qué deux siècles plus tard, la définition du progrès diffusée 
par les Lumières présentait déjà un déficit.28 La dialectique 
de la distinction entre science et mystère a en effet été 
occultée par la prédominance quasi totale de la science, 
de sorte que l’attitude face à la vie et au progrès présumé 
s’est limitée à l’aspect quantitatif, empirique, qui a cer-
tainement atteint son apogée dans les formules de Comte. 

Au cours du XIXe siècle, le progrès s’est peu à peu emparé 
du monde, transformant les sociétés et, bien sûr, toute leur 
vision de la vie. Peu à peu, il s’est vidé de tout ce qui n’était 
pas logique organisationnelle. Il a donné lieu à la terrible 
catastrophe du premier demi-siècle du XXe siècle, dont il 
a encore prétendu sortir dûment amendé et plus apte à la 
paix et à l’avenir. Mais dans cette deuxième phase, 20 ans 
après la mise en place des institutions pour l’ordre mon-
dial, au début des années 70, il était déjà évident que le 
progrès n’était pas tel ou n’avait pas été tel. 

Il avait supposé un grand développement du bien-être des 
peuples, mais toujours au détriment des uns et au profit 
des autres. Et surtout, face à la perspective que ses désé-
quilibres soient corrigés, un panorama allant de l’incon-

28	 C’est la thèse que Max Horkheimer et Theodor Adorno ont 
présentée comme personne avant eux dans leur Dialectique de 
la raison (Gallimard, 1974), dès 1944, avec l’amertume profonde 
de la guerre, de l’émigration et de la décomposition sociale.



4. L’envoi112

fortable au désolant se dessinait, laissant un immense 
point d’interrogation sur le progrès réel hérité.

À chacune de ces phases, comme on peut le comprendre, 
le mot « consécration » avait une signification différente 
dans la vie de ceux qui voulaient la vivre. 

Dans la première, très proche de ce qui fut ensuite appelé 
l’éthique protestante, la consécration signifiait effort, aus-
térité, ordre, honnêteté, générosité, inventivité, dévoue-
ment. Dans la deuxième, en revanche, elle ne signifiait 
rien, ou du moins rien d’efficace : elle se limitait à faire le 
jeu du développement, en s’en éloignant, dans une atti-
tude de mépris et de condamnation de ce qui avait été ac-
compli, basée sur ce qui manquait. En fait, cela équivalait 
à « être plus apte à travailler ». Dans la troisième, la consé-
cration a signifié un défi, une réponse à la désintégration 
de l’ordre établi, une proposition entre l’accompagnement 
et la transcendance du chemin du monde.

Dans notre étude, bien que nous nous intéressions uni-
quement au parcours de l’Institution lasallienne au cours 
du XXe siècle, nous avons trouvé les trois types ou les trois 
significations. Tout dépendait de la situation des diffé-
rents territoires par rapport aux modèles sociaux du reste 
du monde. Cela apparaît très clairement si l’on trace une 
ligne entre le Chapitre de 1905 et celui de 2015, en passant 
par celui de 1966-67. On peut le voir dans la bibliographie 
interne de l’Institution lasallienne au cours du siècle, de-
puis les premiers jours du Bulletin de l’Institut, puis entre 
1907 et 1935, et enfin de 1950 à 1980, sans oublier ceux qui 
ont accompagné le passage d’un siècle à l’autre.



113D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Il est certain qu’à chacun de ces moments, le terme  
« consécration » a une signification différente et nous de-
vons en tenir compte pour que notre réflexion ne soit pas 
anachronique.

L’anachronisme a souvent de très mauvaises conséquences, 
surtout lorsque plusieurs interlocuteurs utilisent le même 
terme, mais dans des contextes différents. Ainsi, chacun 
peut faire référence à l’une des trois étapes ou modèles 
que nous venons d’évoquer, et alors ils n’aboutissent à 
rien, perdus dans un débat nécessairement sans fin.

Au départ, la consécration signifiait la remise ou la présenta-
tion de quelqu’un ou de quelque chose à Dieu, afin d’être sanc-
tifié. On supposait que seul Dieu consacrait, car seul Dieu est  
« sacré ». Il s’agissait alors d’offrir et de promettre de 
maintenir l’offrande. Consacrer signifiait être consacré. 
Mais avec le temps, cette idée a évolué, comme un signe 
supplémentaire de la routinisation des charismes : ils 
perdent leur sens et pourtant ils persistent, sous la forme 
de routines dont l’esprit s’est absenté.

Ainsi, la consécration signifiait en fait quelque chose 
qu’une personne s’attribuait à elle-même. Il ne s’agissait 
pas principalement de quelque chose dont le premier pro-
tagoniste était Dieu, mais l’être humain. Ce qui condui-
sait précisément à souligner ce qui distingue la personne 
consacrée des autres. En revanche, la référence à Dieu 
souligne le contraire : la source commune de nos vies, qui 
se manifeste d’une manière chez certaines personnes et 
d’une autre chez d’autres. 



4. L’envoi114

C’est pourquoi, selon l’approche que l’on privilégie, la ré-
férence à la source commune ou à la différence entre les 
personnes prévaudra. Le sujet est grave, comme on le per-
çoit lorsqu’on se rend compte que nous parlons de mis-
sion pour désigner ce qui est fait, l’activité dans laquelle 
s’exprime un engagement. Si la source commune ne prime 
pas, cette tâche sera presque une fin en soi, de sorte que la 
mission consistera en la tâche. Dans l’autre approche, en 
revanche, la tâche est l’occasion de rendre transparente 
la source de tout. La mission n’est plus de faire quelque 
chose en soi, mais de renvoyer à celui qui consacre, à celui 
qui envoie pour que soit fait ce qui est fait.

Et c’est ainsi qu’il faut également concevoir le terme  
« mission ». 

« Mission » signifie envoi. Le mot à l’origine du terme est 
le verbe « mittere », c’est-à-dire envoyer. Dans son par-
ticipe, l’envoyé est le « missus », et l’envoi lui-même est 
la « missio ». La mission est donc l’envoi. Son objectif est 
de reproduire le message ou la tâche qui a été confiée à 
quelqu’un, pour la reproduction duquel il est envoyé. Il ne 
s’agit pas d’un message autonome, d’une tâche inventée 
par l’envoyé ou le missionnaire. Le contenu de la mission 
est le souvenir de Celui qui envoie, du premier expéditeur. 
Rien d’autre.

Ainsi, nous retrouvons à nouveau l’importance tant de la 
consécration que de la mission : toutes deux renvoient à 
celui qui consacre, qui est celui qui envoie. En réalité, il 
consacre pour un envoi, pour une mission. Celle-ci, logi-
quement, ne peut consister en une autre tâche que celle 
de rappeler Celui qui consacre/envoie.



115D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

C’est exactement l’idée du Messie : celui qui est consacré 
(« oint ») par Dieu pour être son témoin au milieu de son 
peuple. Le Messie — consacré, oint, « christ » — apparaît 
au milieu de son peuple pour lui rappeler que son Dieu est 
parmi eux et que, par conséquent, leur vie et ce monde a 
un sens. C’est le Royaume ou le Règne de Dieu.

Il n’est pas inutile de souligner à cet égard que, tout 
comme dans le cas du Messie, on utilise le terme « oint » 
ou « christ », dans la théologie lasallienne des origines, le 
Frère est Jésus pour ses élèves. Le Frère est l’envoyé, c’est-
à-dire celui qui est consacré par Dieu pour ses élèves. C’est 
pourquoi, pour eux, il est Jésus, l’Oint.

Oui, nous parlons de quelque chose de bien plus important 
que le travail d’éducateur. Le travail devient une mission 
en raison de son caractère de Signe de Celui qui envoie. 

Mission, Signe, fidélité

C’est pourquoi l’attitude fondamentale dans cette mis-
sion est la fidélité. Et pas simplement la fidélité à quelque 
chose de déjà établi, c’est-à-dire à une manière d’organi-
ser, de travailler, de penser, de parler. C’est cela, bien sûr, 
mais la fidélité se réfère avant tout à l’écoute de celui qui 
envoie, qui se manifeste dans ceux qui nous sont proches. 

En vertu du principe de l’Incarnation que nous avons sou-
ligné, la consécration est célébrée dans les lieux et auprès 
des personnes où Dieu se manifeste. C’est-à-dire en marge, 
dans les lieux où règnent le désir et le besoin. Le percevoir 
et y répondre, c’est cela la fidélité. 



4. L’envoi116

Logiquement, il s’agit de quelque chose d’une fécondité 
unique.

En effet, si la fidélité se réfère avant tout au Dieu qui 
consacre et appelle, elle se vit en contact direct avec une 
source supérieure à toute autre source. Il n’y a pas d’autre 
explication au maintien d’institutions telles que l’Institu-
tion lasallienne à travers l’histoire. Sa garantie n’est pas 
son ingéniosité, mais sa fidélité.

On comprend ainsi le lien entre la réussite professionnelle 
et la référence à Dieu. 

La société le sait parce qu’elle le voit. D’abord, elle applau-
dit, c’est-à-dire qu’elle montre sa satisfaction, remercie, 
reconnaît et met à disposition de nouvelles ressources. 
Mais aussitôt, elle se tait et attend : elle est allée au-delà 
du succès et s’interroge sur la source de ce qu’elle voit. 
Quand vient ce silence, l’action est devenue Signe. C’est 
pourquoi, quand elle ne le trouve pas, elle perd tout res-
pect pour cette institution, l’ignore et en déduit que pour 
obtenir ces résultats, il n’est pas nécessaire de vivre d’une 
manière particulière et en déprécie la différence appa-
rente, qui n’a plus aucune signification.

C’est là le véritable fond du discours des Lettres pastorales, 
des messages de Noël, lorsqu’ils parlent du Signe de la Fra-
ternité, entre 2010 et 2020. Il ne s’agit pas de la fraternité 
en soi, comme exemple de convivialité et de communauté, 
ni de la fraternité pour le travail, pour son amélioration et 
son efficacité. C’est la fraternité à partir de l’action, c’est-
à-dire de la Mission. Ce n’est pas la même chose. Même si 
cela semble un peu compliqué, voire tordu : nous parlons 



117D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

de la fraternité consacrée dans la Mission, vécue comme le 
Signe de Quelqu’un, définitive et féconde car fidèle.

Personne ne l’a imposée, mais c’est ce qui sous-tend tous 
les processus de formation, d’articulation des nouveaux 
et anciens groupes lasalliens. Cela, dit ou suggéré de dif-
férentes manières, mais cela-même. De même, si l’on y re-
garde de près, on découvre que c’est la constante et la ga-
rantie de toutes les initiatives qui ont vu le jour au cours 
des 30 dernières années et qui sont toujours vivantes, bri-
sant toutes les limites héritées.29

C’est aussi ce qui fonde, en définitive, la vie de tous les 
membres de la Communauté lasallienne, au-delà des li-
mites de leurs contrats professionnels. La mission trans-
cende tous les contrats, elle les précède et leur survit. La 
mission fait que des personnes en dehors des conditions 
de travail continuent à vivre le ministère de l’éducation 
en participant au Signe qui les constitue en communauté.

Toute foi, quelle qu’elle soit, est le signe de ce que l’on croit, 
qu’elle s’accompagne ou non d’une action. C’est pourquoi 
nous disons que lorsque la foi s’accompagne d’une action, 
le signe n’est pas l’action en soi, mais l’action transcendée 
de l’intérieur par l’objet de la foi de celui qui agit. Ainsi, 
lorsque cette foi est partagée, le signe devient beaucoup 

29	 Le chemin parcouru entre, par exemple, le Guide de formation 
de 1991 et le dernier, celui de 2019 (que nous venons de citer 
dans le corps de cette dernière section), est impressionnant. La 
simple comparaison de leurs deux index, séparés par 30 ans, le 
montre clairement. On ne peut trouver un meilleur moyen de 
prendre conscience du chemin parcouru par la Communauté 
lasallienne au cours de cette dernière génération.



4. L’envoi118

plus précis, il adopte un caractère qui est spécifique et qui 
caractérise : dans le cas de notre réflexion, c’est la foi en 
Dieu qui se manifeste quotidiennement dans la relation 
personnelle et éducative, et pas seulement dans l’intério-
rité de chaque personne qui partage.

On pourrait dire que cette manière de relier le travail et 
le Signe ou la Communauté et la mission renvoie à l’épi-
sode d’Emmaüs, désormais devenu un état, une chose ha-
bituelle, une manière d’être.

« Emmaüs », en effet, ne consiste pas en une référence à un 
autre monde à venir, mais à celui dans lequel nous vivons. 
Emmaüs signifie non pas que cette vie est un passage vers 
une autre, mais que cette vie a en elle-même sa propre 
transcendance. Et il ne peut en être autrement, car nous 
ne parlons pas d’un temps nouveau, une fois que celui que 
nous connaissons aura pris fin. 

« Emmaüs » nous laisse dans ce monde, mais nous y 
plonge jusqu’à y trouver son propre au-delà : au-delà des 
apparences, au-delà des limites ou des incompréhensions, 
au-delà des joies et du péché, des haines et des frustrations, 
au-delà de tout cela et en même temps en son sein, se trouve 
le Seigneur. C’est ce que l’on apprend à Emmaüs. Non pas 
à attendre un autre monde, mais vivre celui-ci autrement.

Tout consiste à y croire et à s’abandonner à Lui. Alors 
toute notre vie est Signe. Tout notre travail, notre engage-
ment, ou bien tout notre être, silencieusement, contem-
plant, aimant et étant aimés, tout cela se révèle comme 
l’au-delà qui est déjà là.



119D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

C’est ce que l’on attend de la Communauté : non pas 
qu’elle indique ce qui va venir, mais ce qui est déjà venu et 
qu’elle le découvre/révèle chargé de sens, c’est-à-dire d’es-
pérance. Quand une telle communauté se dit éducative, 
alors son école est pour son peuple la garantie que la vie 
mérite d’être vécue.

C’est le message des prophètes.

Témoins de la fraternité

Il est indispensable de rappeler sans cesse que Monsieur 
de La Salle n’est pas le fondateur des Écoles chrétiennes, 
mais des Frères des Écoles chrétiennes. Ce que lui et ses 
compagnons ont fondé, c’est une communauté et un ré-
seau de communautés pour soutenir l’œuvre des Écoles 
chrétiennes. Nous le savons.

Eh bien, au moment de penser à l’avenir et de formuler 
des lignes directrices ou des définitions, nous devons te-
nir compte de la densité de cette formule, de l’héritage 
qu’elle a représenté pour l’Institution lasallienne. Et nous 
devons y réfléchir à partir de ce que nous avons dit sur les  
« signes des temps », de l’évangélisation et du langage.

Nous constatons ainsi dans un premier temps que « maître »  
signifie engagement envers un élève ou, plus exactement, 
envers un groupe d’élèves. Et cela peut nous sembler suf-
fisant car, dans un certain sens, cette relation peut être 
qualifiée de « communauté ». Cependant, lorsque nous 
parlons de Communauté, de Communauté des Frères des 
Écoles Chrétiennes, nous parlons de quelque chose de plus. 



4. L’envoi120

Nous ajoutons au terme « maître » la présence d’autres 
maîtres aux côtés du premier, d’autres qui s’engagent avec 
lui au service de leurs élèves. De « relation », nous passons 
à « Fraternité ».30

C’est ce qu’ils ont fondé et que nous avons reçu en héritage. 
C’est là que réside la spécificité de l’identité lasallienne : 
dans la profondeur de la vie que partagent ses membres 
et qu’ils diffusent à l’extérieur comme un Signe de ce qui 
les envoie et les unit. C’est ce que nous percevons lorsque 
nous contemplons simultanément une organisation édu-
cative et une communauté éducative.

Il se trouve que cela n’a pas toujours été valorisé tant par 
la culture et le langage ambiants que par la conscience 
même de ses membres. Aussi choquant ou audacieux que 
cela puisse paraître. Tant la culture ambiante que leur 
propre conscience pouvaient penser que l’essentiel était 
l’action, l’engagement ; et ils croyaient que la Communau-
té n’était qu’un moyen, un facilitateur. 

Cela, incontestablement, constituerait un frein lorsque 
viendraient des temps où la culture ambiante, la parole 
chrétienne ou l’anthropologie changeraient. Car pendant 
un certain temps, une conscience défectueuse d’eux-
mêmes pouvait très bien être compatible avec leur récep-
tion par leur société comme des gens appartenant à un 

30	 Comme nous l’avons dit plus haut à propos de la lecture 
parallèle des Guides de formation, nous ajoutons maintenant : il 
vaut la peine de revoir sous cet angle, entre autres, la Circulaire 
466 de janvier 2013, Ils s’appelleront Frères, et la Lettre pastorale 
de décembre 2019, Témoins de la fraternité, titre que nous avons 
repris pour cette page et dont nous nous souviendrons plus loin.



121D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

autre monde, dont ils étaient le Signe. Le premier était 
corrigé par le second. Or, lorsque les temps changeraient, 
lorsque cette suppléance sociale et institutionnelle n’exis-
terait plus, ils devraient purifier leur propre conscience 
et s’exprimer autrement. Car ils auraient découvert que, 
pour bien organiser l’école, il n’était pas nécessaire de 
vivre comme ils vivaient.

Depuis plus d’un demi-siècle, ils vivent dans cette autre 
époque. 

Peu à peu, ils ont compris qu’à l’avenir, ils devraient vivre 
leur communauté non pas comme un moyen pour autre 
chose, mais comme la réalité même à laquelle ils ont 
consacré leur vie. Leur mission, leur raison d’être, sera de 
se montrer en faisant ce qu’ils font.

On peut toutefois dire que cette orientation n’est parfois 
pas très prise en compte dans les processus de formation 
au sein de l’institution lasallienne. Malgré sa présence 
tant dans les Règles que dans les Guides de formation, on 
met peut-être davantage l’accent sur le service éducatif 
que sur la référence au sens de la vie, au Mystère de Dieu. 
Peut-être propose-t-on davantage l’invitation à l’engage-
ment et à l’initiative personnels qu’à la conscience de se 
sentir ministres du Seigneur, témoins de sa réalité dans ce 
monde. En fait, dans plus d’une situation, cela peut être le 
cas, et en accord avec ce qu’on appelle la « pensée faible », 
nous ferions une « lecture faible » des documents. C’est 
possible, oui. 

Parfois — ce n’est qu’une hypothèse — on peut proposer 
aux nouveaux membres de la Communauté uniquement 



4. L’envoi122

la devise de l’abnégation, du don généreux, de l’engage-
ment et de l’initiative. Eh bien, peut-être qu’en agissant 
ainsi, on ne tient pas suffisamment compte de la portée 
du parcours vocationnel possible qui peut animer cet en-
gagement. Une chose est de suivre un appel qui vient de 
l’extérieur et nous transcende, et une autre, de suivre un 
appel qui n’est que le nôtre, plus volontaire que fidèle.31 

Il est important de le souligner, car leur héritage ou leur 
identité consiste à vivre l’école comme le visage de Dieu. 
C’est-à-dire à se spécialiser dans le ministère du Signe.

31	 Il y a déjà de nombreuses années — la première édition date de 
1960 — G. Huygue a publié Équilibre et Adaptation, dans le cadre 
du grand thème « Problèmes de la vie religieuse aujourd’hui »  
(Cerf, Paris). Il est impressionnant de lire des paragraphes 
tels que ceux-ci : « ...nous sommes toujours en danger de baptiser 
‘zèle du salut des âmes’ ce qui n’est que l’expression plus ou moins 
désordonnée d’un besoin incoercible d’activité. On peut se dévouer et 
ne jamais révéler la personne du Christ. On peut se dévouer et ne 
révéler que soi-même. Il s’agit d’ailleurs beaucoup plus d’évangéliser 
que de se dévouer, et il y a un monde entre les deux... » (O.c. p. 233). 
Ce sont des expressions répétées et connues en de nombreux 
endroits, hier comme aujourd’hui. Si nous les rappelons, c’est 
en raison de leur emplacement : aux portes du Concile et du 
renouveau de nombreuses institutions telles que l’institution 
lasallienne. On ne peut pas dire que nous tous (ni même une 
majorité notable) en ayons tenu compte, ni à l’époque, ni au 
cours des deux ou trois décennies suivantes. Et, au moins dans 
les premières années de la publication, nous avons connu et 
applaudi l’auteur. 



123D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Encore un pas de plus, en suivant le chemin 
précédent : l’intégration entre la transparence 
de Dieu et le professionnalisme éducatif. Le 
processus nous amène à un panorama basé 
autant sur l’effort et l’ingéniosité que sur la 
contemplation du mystère du savoir et du 
développement humain.

Au cours des dernières décennies du XXe siècle, 
face au risque de réduire l’éducation à un simple 
fonctionnement, le chemin présente avant tout 
la sagesse ou la vie intérieure, c’est-à-dire la 
proposition de vivre l’école à partir de la personne.

Dans ce cas, nous sommes dans le domaine 
de la théologie de l’éducation. Nous parlons 
de l’éducation et du Mystère.  

5. L’école chrétienne
Notre étude a rappelé qu’au cours des 80 dernières années, 
l’un des thèmes les plus récurrents dans le monde lasallien 
a été la référence aux origines. Elle était déjà apparue avec 
force avant le Concile ; ensuite, les 70 ou 80 dernières an-
nées ont été magnifiques à cet égard.32 Elles ont été évo-

32	 Hommage à leurs noms : Michel Sauvage, Maurice-Auguste, 
Saturnino Gallego, Luis Varela, Carlos Alcalde, Yves Poutet, 
Michel Fiévet, Vincent Ayel, Jean Pungier, Luke Salm, Miguel 
Campos, Luis Aroz, Augustine Loes, Henri Bédel, Jean Guy 
Rodrigue, Secondino Scaglione, André Rayez, Émile Lett, 
Georges Rigault, W.J. Battersby, Leo Burkhard, Félix-Paul, 
Mario Presciuttini, Émile Rousset.



5. L’école chrétienne124

quées comme jamais auparavant dans tous les processus 
de formation des nouveaux cadres lasalliens. Pendant cette 
période, les jours de la première fondation nous ont semblé 
très proches, attrayants, enthousiasmants, voire fascinants. 
Il suffit de voir comment et combien ils sont cités.

Cette récupération a toutefois eu un effet déséquilibrant :  
purement fascinante, elle a peut-être davantage invité à 
l’érudition qu’à la réflexion au cours des siècles suivants. 
C’était comme si l’on tendait un pont de trois siècles et 
que l’on prétendait le traverser d’un bout à l’autre en par-
lant la même langue. Il faut insister là-dessus encore et 
encore, au risque de tomber dans une lecture purement 
volontariste de l’âme du projet.

Par exemple : en voyant qu’au milieu du XXe siècle, les 
Méditations pour le temps de la retraite étaient encore très 
peu prises en compte, que la Méthode d’oraison était lue de 
manière très simpliste, ou qu’aucune importance n’était 
accordée au Recueil, en voyant ces choses, seul l’intérêt de 
retrouver une autre lecture de ces textes surgissait. Mais 
pas la question de savoir pourquoi cela s’était produit. 
Nous l’avons rencontrée à plusieurs reprises.

Puis, nécessairement, vint l’autre itinéraire, non plus ce-
lui du Fondateur, mais celui de l’Institution, de l’Institut, 
de la Communauté et de la Société des Écoles Chrétiennes. 
Et alors, la réflexion devint plus complète. C’est pourquoi 
ce n’est qu’à partir de la Règle de 1987 que nous trouvons :

Convaincus que l’Esprit-Saint s’est manifesté de manière 
particulière dans la vie, l’œuvre et les écrits de saint 
Jean-Baptiste de La Salle, leur Père, et par la suite dans la 



125D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

tradition vivante de leur Institut, les Frères y puisent le prin-
cipe inspirateur de leur mission et de leur conduite. C’est 
pourquoi ils s’efforcent d’approfondir de plus en plus leur 
connaissance du Fondateur et de l’histoire de l’Institut 
(Article 4. Les italiques sont de nous).

Et l’édition de 2015 reproduit ce texte mot pour mot dans 
son article 10. Auparavant, non. Auparavant, dans l’édi-
tion de 1967, il n’y avait pas de place pour la tradition 
ou l’histoire de l’Institut. En 1976 non plus, il n’a pas été 
jugé opportun d’introduire cette nuance. Nous supposons 
qu’elle était perçue, certes, mais pas avec la même impor-
tance que 20 ou 30 ans plus tard.

C’est ce qui s’est passé, oui, et il est important de le préciser.

Avant même que les études sur la reconstitution des sources 
ne soient planifiées, Georges Rigault avait déjà publié son 
formidable ouvrage intitulé Histoire de l’Institut. Le premier 
de ses dix volumes, en particulier, faisait précisément cela 
: il dressait le portrait des origines, et ce avec une vigueur 
difficile à surpasser. Il est donc très intéressant de lire en 
parallèle ce premier volume et, par exemple, les deux vo-
lumes du Frère Yves Poutet sur les origines lasalliennes, la 
biographie du Fondateur par Frère Saturnino Gallego et la 
dernière biographie, celle de Bernard Hours. Poutet, Galle-
go et Hours peuvent nous sembler — parce qu’ils le sont — 
rigoureux dans la localisation des influences ou dans une 
contextualisation historique très précise, mais tous trois 
sont redevables du travail de Rigault.

L’œuvre de Rigault s’était composée sur des modèles ap-
partenant à d’autres époques. Lorsqu’il acheva sa série en 



5. L’école chrétienne126

1952,33 la grande crise n’avait pas encore éclaté, tant sur le 
plan social que lasallien. Elle était latente, comme notre 
étude l’a suggéré et comme nous l’avons mentionné il y a 
quelques pages. Il n’y avait aucune raison de remettre en 
question le type d’histoire de ce grand homme. 

Il a recueilli des données, les a classées et les a exposées 
dans un ouvrage monumental. Mais il ne les a pas interpré-
tées, du moins pas aussi radicalement que nous en avons 
besoin aujourd’hui. C’est pourquoi, lorsque les textes fon-
dateurs ont été redécouverts au milieu du siècle dernier, 
la question de savoir pourquoi ils avaient été oubliés ou 
interprétés de manière réductrice ne s’est pas posée avec 
la même force. On n’avait probablement pas suffisamment 
conscience du rôle de l’histoire dans le parcours de l’Insti-
tution lasallienne. 

On peut peut-être dire qu’il s’agissait davantage de chro-
nique que d’histoire. La différence entre les deux est évi-
dente en période de changement d’époque.

33	 Le premier, en 1937. Nous parlons de dix volumes et non de neuf 
en raison du dernier de la série, consacré au premier tiers du 
XXe siècle lasallien, qu’il a laissé sous forme de manuscrit et que 
nous avons cité plus d’une fois. Il a été publié dans la dernière 
décennie du siècle, sous le titre Les temps de la sécularisation 
(1904-1914), ouvrant la série Études Lasalliennes, à Rome, en 
1991. Il est très présent dans les premières sections de notre 
Première partie.



127D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Les temps modernes : la première harmonie

Eh bien, à la fin du XVIIe siècle, la modernité était en train 
de naître.34 La première Communauté lasallienne ne le sa-
vait pas, mais c’était le cas. Ce n’est qu’en tenant compte 
de cela que nous pouvons comprendre le parcours de l’Ins-
titution. C’est pourquoi nous devons admettre que les di-
mensions de son œuvre transcendaient les limites de sa 
conscience. C’est une constante historique qui, logique-
ment, nous affecte trois siècles plus tard.

Dans l’esprit de Monsieur de La Salle, il s’agissait avant tout 
d’une combinaison entre son propre projet apostolique et 
son obligation morale envers Nicolas Roland. Nous devons 
supposer la référence à l’Évangile, car son ordination était 
très récente et il avait déjà passé dix ans dans les struc-
tures diocésaines, en tant que clerc d’une manière ou d’une 
autre. De sa relation avec Roland, son directeur spirituel 
récemment décédé et pont avec Nicolas Barré, il lui restait 
l’obligation morale de mener à bien son œuvre scolaire.

Très vite, en s’impliquant davantage personnellement, il 
comprit qu’il fallait avant tout une organisation plus sé-
rieuse, que nous qualifierions aujourd’hui de profession-
nelle. C’est là que tout commença : pour le groupe d’ensei-
gnants, avec l’organisation ; pour lui, avec l’organisation 

34	 Nous rappelons une fois encore que, dans cette étude, le terme 
« moderne » désigne la période comprise entre les traités de 
Westphalie (1648) et la fin du Concile Vatican II (1965). Elle 
couvre ainsi une période d’environ trois siècles, avec ses trois 
phases naturelles : constitution, développement et épuisement. 
Il est important de le préciser car l’Institution lasallienne est 
née avec la modernité. Elle en est un produit, pourrait-on dire.



5. L’école chrétienne128

et l’Évangile. À partir de là, le reste se construirait, à com-
mencer par une organisation et un projet communs. 

Pourquoi a-t-il connu le succès, et qui plus est un succès 
pluri-centenaire ? Il est important de le savoir pour ima-
giner son avenir.

Tout d’abord, grâce à l’organisation. Il fallait unir le projet 
d’évangélisation et l’organisation, non seulement locale, 
mais initialement régionale, car plusieurs autres écoles ont 
rapidement vu le jour et devaient fonctionner en réseau et 
en harmonie.35 C’est pourquoi l’organisation s’imposait. Le 
facteur décisif d’un tel démarrage était que l’organisation 
ne résultait pas uniquement d’un besoin du groupe ou du 
fait que le fondateur trouvait le désordre insupportable. 
À son époque, sa société et l’évangélisation connaissaient 
la même situation. C’était une constante de l’époque : un 
nouveau mode de vie sociale était en gestation.

Au cours des dernières décennies de ce siècle, après 100 
ans de bouleversements guerriers, doctrinaux, religieux 
et scientifiques, les choses laissaient déjà un sédiment sur 
lequel se construiraient les temps nouveaux : il s’agissait 
de l’ordre, de la logique, appliqués tant à la pensée qu’à 
la coexistence sociale. C’est pourquoi nous disons que la 
contribution du Fondateur ne fut pas seulement la sienne. 

35	 L’« héritage » reçu par Monsieur de La Salle est déjà un petit 
réseau ou groupe d’écoles, marqué surtout par l’empreinte du 
Père Barré.



129D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

C’était l’esprit de son temps, qui dans son cas s’exprimait 
à travers son engagement dans l’école populaire.36

Nous voyons ainsi mieux la correspondance qui existait 
entre l’ordre rationnel et le bien-être social, pour le dire 
en nos termes. La séparation ou la distinction entre le 
Mystère (qui se réfère surtout à la religion) et la raison 
(incarnée surtout dans l’organisation sociale) appor-
tait un niveau de bien-être qui satisfaisait les organes 
responsables. Mais surtout, elle était urgente face à la 
misère terrible héritée des siècles précédents. La raison 
et l’ordre rachetaient la misère des pauvres. À tout le 
moins, ils leur ouvraient la possibilité de comprendre 
un peu mieux le fonctionnement de la société. Au bout 
d’un demi-siècle, ils seraient le vecteur qui permettrait 
de faire valoir leurs droits par la voie des lois et de la par-
ticipation au gouvernement.37

Il s’agissait d’une société dans laquelle la valeur de la 
communauté restait encore importante et qui découvrait 
l’ordre social à un nouveau niveau. L’école, en particu-
lier élémentaire, en constituant et en diffusant la valeur  

36	 Pour illustrer l’époque ou le moment historique, nous citons, 
parmi plusieurs autres, l’ouvrage de P. Hazard, La Crise de la 
conscience européenne (1680-1715), Boivin, Paris, 1935. 

37	 L’ouvrage de Ph. Sassier, Du bon usage des pauvres, Fayard, Paris, 
1990, est très suggestif à cet égard. Son sous-titre résume sa 
thèse : Histoire d’un thème politique. Il aide à comprendre la 
véritable portée de ce que faisaient ces écoles depuis le début 
du XVIIIe siècle et au cours des siècles suivants.



5. L’école chrétienne130

organisationnelle, était pour le peuple le principal agent 
de cette découverte.38 Rien de moins.

Si, en outre, les enseignants vivaient leur vocation, alors 
tout cela leur était palpable. Et cela les satisfaisait. Ils trou-
vaient un sens à la rigueur de leur uniformité. En revanche, 
ceux qui, 100 ans plus tard, les méprisaient pour leur maigre 
bagage intellectuel se trompaient. « Ignorantins »39 en ap-
parence, ils étaient à l’avant-garde de la modernité et lui 
ouvraient la voie en diffusant la clé de ses secrets, c’est-à-
dire l’ordre, fait de lecture, d’écriture et de calcul. 

Comme on peut le comprendre, cela a eu dès le début au 
moins deux effets importants en ce qui concerne notre 
étude : la communauté et le professionnalisme. 

Avant tout, cela renforçait le caractère gratifiant de leur 
constitution en communauté. Ils pouvaient la vivre avec 
plus ou moins d’enthousiasme, mais son sens positif était 
très clair. Et dès le début, ils avaient appris à la com-
prendre comme le plan de Dieu qui les unissait. Dieu les 
avait choisis, avait compté sur eux, avant même la créa-

38	 Telle serait, par exemple, l’une des conclusions de la République 
française après la défaite de Sedan, en 1870, alors que le projet 
lasallien fêtait ses deux cents ans : les enseignants prussiens 
étaient en avance sur les Français. Ce phénomène, ou cette 
conclusion, s’imposerait peu à peu dans tous les pays du 
monde. Dans le cas français, cette situation est à l’origine de 
l’attitude de la IIIe République à l’égard de l’enseignement 
primaire et, plus précisément, de la présence des religieux dans 
l’école publique.

39	 L’expression, datant du XVIIIe siècle, traduit bien le sens social 
des despotes éclairés qui l’utilisaient.



131D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

tion du monde, comme l’exprimaient les textes pauliniens 
que leur fondateur leur interprétait dans les Méditations 
pour le temps de la retraite. Ainsi, la vision de l’école issue de 
la foi et de leur association ne faisait plus qu’un.

C’est un point clé, celui de la rencontre entre la naissance 
de l’école moderne, la communauté, l’association des com-
munautés/écoles et la foi. Et cela doit être considéré avec 
le respect que méritent les grands signes sociaux. 

Reprenant le terme de Westphalie,40 à l’époque où tout 
cela a commencé, la rencontre de ces facteurs signifiait 
que ces « Ignorantins » sécularisaient déjà depuis 80 ans 
l’école primaire populaire lorsque La Chalotais et Voltaire 
les ont connus. Oui, vous avez bien lu : sécularisaient. Et 
ce, dans deux sens.

D’une part, ils distinguaient la nécessité de connaître Dieu 
et celle de vivre dans la nouvelle société. Et, reconnaissant 
l’importance de ces deux objectifs, leur distinction et leur 
relation, ils leur consacraient leur formule scolaire. C’est 
pourquoi leur école n’était plus le catéchisme paroissial 
plus un peu de lecture, mais autre chose : l’école populaire 
moderne.

Mais il y avait plus : ils se sont constitués en réseau, conce-
vant une « association » trans-locale avec une identité 
propre et une autonomie institutionnelle. Ils formaient 

40	 Leurs documents, ensemble de « traités », contiennent pour la 
première fois dans l’histoire occidentale le terme « sécularisation »,  
qui fait référence à la séparation des compétences ou des 
administrations, ecclésiastiques et civiles.



5. L’école chrétienne132

une entité au service de la société naissante, mais en 
même temps autonome dans son administration. Ils com-
prenaient que leur service exigeait l’autonomie de leur as-
sociation de communautés éducatives.

Au fil des siècles, ce double mouvement de sécularisation 
— par rapport à l’Église et à l’État —allait être leur meil-
leur service à la nouvelle société. Et aujourd’hui, cela leur 
permet d’envisager leur avenir d’une manière qui leur est 
propre. C’est ni plus ni moins la porte par laquelle nous 
entrons dans le monde de leur espérance en tant qu’insti-
tution.

Le mystère intime

Dans cette harmonie, il y avait une chose que nous devons 
rappeler, en raison de sa proximité avec notre époque. C’est 
son aspect intérieur, spirituel. C’était et c’est la condition 
pour que tout fonctionne, hier comme aujourd’hui. Tout 
dépendait et dépend du fait que le travail, en plus d’être 
satisfaisant sur le plan personnel et institutionnel, rende 
ou non possible la foi.

Ce secret constitue le thème de ce cinquième critère. Nous 
parlons de l’âme de la Mission.

Cette harmonie naissait de la correspondance entre le 
besoin social, l’actualité de la pensée et l’organisation 
de l’école. Elle produisait une expérience intime de sé-
rénité, de cohérence intérieure. Avec simplicité, voire 
pauvreté, et sans trop d’expression orale ou écrite, cela 



133D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

répondait aux attentes vitales et professionnelles de ce 
groupe de maîtres. Nous pouvons facilement l’imaginer. 
C’était la satisfaction du travail bien fait et de son image 
sociale positive.

C’était leur secret (nous pouvons parler ainsi). Il se trou-
vait à l’intérieur, au cœur de cette cohérence profession-
nelle ou spirituelle : ils comprenaient que cette sérénité et 
cette satisfaction étaient le visage de Dieu. (L’expression 
est nôtre, mais pas son contenu). 

Ils parlaient de l’esprit de foi et de l’esprit de zèle, avec un 
vocabulaire propre à l’époque, très inspiré de l’école fran-
çaise de spiritualité. La foi, l’esprit de foi, était l’âme de 
tout : elle leur proposait de voir Dieu en tout, tant dans ce 
qu’ils recevaient que dans ce qu’ils offraient : tout considé-
rer avec les yeux de la foi, ne rien faire qu’en vue de Dieu, 
tout attribuer à Dieu. 

Il fallait qu’au cœur de cette cohérence, il y ait quelque 
chose qui puisse être vécu ainsi. 



5. L’école chrétienne134

Il ne s’agissait pas simplement d’un esprit de travail clair.41 
C’était bien plus que de comprendre l’effort comme un 
moyen de gagner l’autre vie. C’était vivre dès maintenant 
l’autre vie. Comme cela semble évident. C’est pourquoi, 
l’autre face de l’esprit de foi — l’esprit de zèle — ne pou-
vait être seulement l’exutoire, le défoulement. Le lieu qui 
nourrissait leur foi était celui où vivait le zèle, nulle part 
ailleurs. Cette école était la médiation sacramentelle de la 
rencontre avec Dieu. 

Car c’était Dieu qui se révélait à eux dans leurs efforts, 
dans leur service, dans leur utilisation méticuleuse d’une 
didactique pleine de détails. C’était, pourrions-nous dire, 
l’esprit d’ordre ou, avec une certaine audace dans l’expres-
sion, l’autre sacrement de l’ordre.

41	 Le Commentaire des douze vertus du bon maître, dans lequel le 
Supérieur général de l’époque, le Frère Agathon, présente aux 
Frères sa manière de lire ce que le Fondateur n’avait laissé que 
sous forme d’énumération, en est un témoignage suffisamment 
clair. Ce qu’il propose dans la présentation de l’ouvrage est 
symptomatique, car il prétend établir un ordre qui, n’étant pas 
celui de Monsieur de La Salle, il ne peut lui-même trop souligner. 
Mais cela reflète sa manière d’interpréter le Fondateur près d’un 
siècle plus tard. Pour le Supérieur, l’ensemble est comme un grand 
arc, appuyé d’abord sur la sagesse (il va sans dire qu’il ne s’agit pas 
d’une grande connaissance, mais d’une vie intérieure profonde), 
puis sur la douceur : « ...Ainsi, on pourrait mettre la Sagesse dans le 
premier rang, parce qu’elle présente le grand objet, l’objet entier qu’un 
Maître doit se proposer ; la Prudence dans le second, parce qu’elle lui fait 
connaître la manière de le bien remplir. Ensuite viendraient les autres 
vertus, chacune à sa place, et l’ouvrage serait terminé par la Douceur. 
Elle est en effet le complément des vertus d’un bon Maître, par l’excellence 
du prix que lui donne la Charité, qui est la reine et la maîtresse de toutes 
les vertus... ». Nous sommes en 1785. 



135D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Cela était grandement facilité par la simplicité de leurs 
programmes (du point de vue du contenu). En effet, plus 
leur travail était proche de la logique de base, moins ils 
pouvaient se laisser distraire par des exercices de mé-
moire, des compétences sans réflexion, des répétitions de 
connaissances étrangères. C’est pourquoi nous assistons 
chez eux au paradoxe de la grande qualité de leur niveau 
de programmation, apparemment disproportionnée par 
rapport au niveau du contenu. Nous comprenons ainsi, 
par exemple, leur résistance à l’inclusion de matières dans 
leur programme scolaire. Il est juste de reconnaître qu’au 
début, ils ne comprenaient pas pourquoi, dès le premier 
tiers du XIXe siècle, ils devaient introduire des contenus 
qui n’avaient jamais été enseignés dans leur école. 

Deux siècles plus tard, on comprend pourquoi ils ont initia-
lement décidé de « tolérer » cette rénovation de leurs pro-
grammes.42 Ce n’était pas seulement parce qu’ils ne les maî-
trisaient pas, parce qu’ils les ignoraient. C’était aussi pour 
cette raison, bien sûr, mais il y avait sous-jacent ce que nous 
avons souligné. La mémorisation d’une multitude de nou-

42	 L’expression « tolérer » vient de cette Assemblée de 1834. 
Cependant, très vite, l’expérience positive de leur réseau/
association et ses résultats dans leur population les pousseront 
à progresser en quantité et en qualité dans leurs programmes. 
Quatre ans plus tard, lors du Chapitre général de 1837, nous 
constatons qu’ils sont conscients du changement de situation. 
Ainsi, à la demande de différentes instances sociales, ils 
diversifieraient et élargiraient leurs modèles scolaires aux 
domaines professionnels et aux situations particulières 
(aveugles, prisonniers, handicapés d’autres types). Cf. l’étude 
du Frère Bruno Alpago, Réponses éducatives de l’Institut ; éléments 
pour une vision panoramique, dans l’ouvrage collectif Que l’école 
aille toujours bien, Rome, 2013, pp. 222-240.



5. L’école chrétienne136

veaux contenus n’était pas une occasion de vie intérieure ; 
l’expérience de la logique, oui ; du moins, elle pouvait l’être. 

Il en fut ainsi, depuis l’époque du Frère Bénilde à Saugues 
jusqu’à celle du Frère Exupérien à Paris. Et le fait que cela 
se produisait davantage dans le domaine de l’implicite, 
voire de l’inconscient, ne l’invalide pas en tant que catégo-
rie fondamentale de leur spiritualité.

Un épuisement pas tout à fait conscient

Nous ne pouvons pas faire abstraction de cette perspec-
tive, car sinon nous commettrions l’erreur d’interpréter 
l’objet de notre étude — ce dernier siècle lasallien — uni-
quement sous son angle social, anthropologique ou cultu-
rel. Car il l’est, mais d’une manière très particulière. Ils se 
sentaient, ou se proposaient d’être, des ministres de Dieu, 
animés par l’Esprit de Jésus. C’est pourquoi ils pouvaient 
dire qu’il n’y avait pas de fossé entre les choses de Dieu et 
les choses de l’École, celles de leur profession d’éducateurs 
et de leur consécration baptismale.

Cela peut sembler être une perspective hors des limites 
d’une réflexion qui se veut objective, mais ce n’est pas le 
cas. La proximité du mystère fait que l’expérience même 
de la vie est considérée d’une autre manière : comme une 
partie, un aspect, un côté, une dimension... complémen-
taires d’autres, qui les transcendent. Si, comme nous le 
savons, l’efficacité du maître augmente en fonction de 
sa satisfaction personnelle dans sa profession (en suppo-
sant bien sûr la dignité professionnelle, comme cela va de 



137D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

soi),43 alors nous accepterons que lorsque quelqu’un vit en 
considérant que sa vie est déjà autre chose à l’intérieur de 
celle-ci, alors sa créativité et sa résilience augmentent.

Et ce n’est certainement pas le cas, car il s’agit d’une inté-
riorité plurielle ou partagée. 

Il est important de le souligner car, comme nous l’avons 
déjà mentionné à plusieurs reprises, il s’agit d’une commu-
nauté sacramentelle. Nous ne sommes pas face à une ex-
périence de foi personnelle hébergée dans une organisation 
professionnelle. L’organisation devient sacrement parce que 
la vocation et le travail partagés sont le lieu d’une foi véri-
tablement personnelle, c’est-à-dire partagée, relationnelle.

On comprend ainsi que, si un jour cette harmonie se bri-
sait, leur association, leur école et leur foi seraient insigni-
fiantes pour leur peuple, inutiles, invisibles. Elles ne leur 
diraient rien. On le verrait rapidement, sans que personne 
ne s’y oppose : leur créativité disparaîtrait, tant dans leur 
conception institutionnelle que dans leurs modèles didac-
tiques ou éducatifs en général. Malgré tous leurs efforts, 
ils perdraient leur sens pour leur peuple en tant qu’insti-
tution sociale.

43	 À titre d’exemple, deux références seulement. Actuellement, J.-P. 
Delahaye, s’appuyant sur son expérience dans l’administration 
de l’éducation en France, L’école n’est pas faite pour les pauvres, Le 
Bord de l’eau, Lormont, 2022. Le sous-titre est éloquent : Pour une 
école républicaine et fraternelle. Et il y a un demi-siècle, C. Freinet, 
cette fois à partir de son militantisme de plusieurs décennies 
dans l’école élémentaire, dans son recueil Les dits de Mathieu, 
Delachaux et Niestlé, Neuchâtel, 1967. Dans ce cas également, le 
sous-titre est à retenir : Paraboles pour une école populaire.



5. L’école chrétienne138

Cette observation, qui relève du bon sens, est importante 
dans la mesure où elle décrit une situation qui n’est pas 
exclusive aux siècles passés, mais qui était très réelle il 
n’y a pas si longtemps dans plus d’une région du monde 
lasallien. Et cela est compréhensible, compte tenu de la 
différence de rythme d’accès à la modernité d’abord, et à 
la postmodernité finalement.

Il est important de le percevoir pour comprendre cette 
combinaison paradoxale d’honnêteté et d’erreur dans 
tant de paroles et de gestes institutionnels. Elle apparaît 
à maintes reprises dans la succession des Chapitres géné-
raux ou régionaux au cours des 50 dernières années ou 
dans les efforts et les programmes visant à augmenter le 
nombre de personnes engagées dans le projet.

Honnêteté et erreur : cela s’explique en partie par le fait 
qu’à ce moment de désagrégation, deux circonstances 
ont rendu cette perception plus difficile, comme on peut 
le voir dans la première partie de cette étude. Cela se voit 
avant tout dans les lacunes du vocabulaire et du système 
théologique utilisés pour codifier l’identité du Projet lasal-
lien. Deux exemples, précisément dans deux expressions 
très influentes : Mission partagée et Association. Cela a 
été souligné plus haut. Aucune des deux n’était suffisam-
ment précise et tout le monde les utilisait déjà.

À la fin du XVIIe siècle, un modèle de connaissance et de 
construction de la société avait vu le jour. Il se manifes-
tait dans ses différentes dimensions (culture, esthétique, 
science, politique, religion). Deux siècles plus tard, ce mo-
dèle s’était replié sur lui-même, réduit à un système d’ex-
ploitation des ressources sans tenir compte de leur sens. 



139D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Et au milieu, au croisement de toutes ces dimensions, se 
trouvait l’école, l’éducation en général, servant cette ré-
duction plus qu’elle ne pouvait le percevoir elle-même. La 
Circulaire de Frère Irlide de 1881, déjà mentionnée, en est 
un symptôme incontestable.

De plus, comme le vocabulaire théologique utilisé pour ex-
primer et se dire son identité correspondait à un monde 
clairement antérieur, sans rapport (voire en opposition) 
avec l’histoire des peuples, il était beaucoup plus difficile 
d’interpréter et de se situer face à la nouveauté sociale en 
tant qu’institution. Cela a également été souligné dès les 
premières pages de notre Première partie.

Ces deux facteurs — sociologique et théologique — ont été 
manifestement présents dans les quatre Chapitres géné-
raux lasalliens de 1946 à 1976. Ils n’ont pas aidé à clarifier 
l’interprétation du présent. Par la suite, le panorama a peu 
à peu changé, comme on peut le voir dans les chroniques 
capitulaires. 

Défis et nouvelle communauté

Aujourd’hui, à la fin du XXe siècle et au début du XXIe 
siècle, nous vivons un autre modèle de relation entre 
l’éducation et son environnement, un autre modèle de 
gestion des institutions éducatives, un autre modèle d’in-
clusion de chaque projet dans ceux de la société dans son 
ensemble... En fait, nous sommes face à un autre modèle 
de Communauté lasallienne.



5. L’école chrétienne140

C’est comme un refrain que nous entendons sans cesse et 
que nous devons interpréter. C’est le contexte de tout, ab-
solument tout, ce qui a été vécu dans le Projet lasallien au 
cours du XXe siècle. Et tout est marqué, rendu possible ou 
conditionné par lui, bien plus qu’une référence à l’histoire 
de la pédagogie.

Une nouvelle façon d’appartenir : c’est ce qui était dans la 
conscience de ces Chapitres de 1993 et 2000. C’est ce que 
nous ressentons dans le discours de la Mission partagée 
et dans les actions régionales qui ont vu le jour un peu 
partout. C’est ce qui se cache derrière le thème de la re-
fondation.

Notre étude a repris à l’époque l’initiative du District de 
San Francisco, vers l’an 2000, en proposant une distinc-
tion : pour toute institution, il existe des défis techniques 
et des défis structurels.44 Nous l’avons mentionné pour si-
gnaler précisément que l’éducation, tout comme la culture 
et la société postmodernes, a besoin de réponses aux défis 
techniques qu’elle rencontre, mais surtout face aux défis 
structurels qui l’entourent. 

Pour mieux nous comprendre dans cette étude, nous di-
rons qu’il s’agit d’une situation analogue à celle qui préva-
lait dans l’enseignement primaire des pauvres à l’époque 
de la première Communauté Lasallienne. L’école moderne 
populaire que ses membres ont diffusée, avec d’autres, a 
représenté une révolution, d’abord en ce qui concerne ses 

44	 Voir la transition entre les Chapitres généraux de 1993 et 2000. 
Cf. Première partie, 2. Refonder, 1. 1993 : partager la mission (2).



141D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

destinataires, ensuite en ce qui concerne son contenu, et 
enfin en ce qui concerne sa méthodologie.

En ce qui concerne les destinataires, rappelons que même 
eux-mêmes et leurs contemporains continuaient à considé-
rer leurs écoles comme des écoles de charité, c’est-à-dire des 
centres qui accueillaient les pauvres pour les aider à sup-
porter les épreuves de la vie. Il ne s’agissait pas de les former 
pour qu’ils puissent s’en sortir, trouver un métier, jeter les 
bases d’une formation ultérieure. Non. C’étaient des écoles 
de miséricorde, de charité. Et ce fut la première révolution 
de cette communauté et d’autres similaires.45 Ils l’ont fait : 
leurs actes allaient bien au-delà de leur conscience.

Il en a été de même pour les contenus ou les programmes : 
nous avons du mal à le comprendre, mais le fait que cette 
école se consacrait strictement à la logique, aux mathé-
matiques et à la grammaire était une révolution. Cette 
première communauté, en revanche, a sécularisé l’école 
chrétienne en la consacrant à la logique, au calcul, à  

45	 Outre l’étude déjà citée de Ph. Sassier, Du bon usage des pauvres, 
comme contexte général d’un point de vue strictement 
sociopolitique, nous signalons les deux ouvrages de M. Fiévet 
Les enfants pauvres à l’école (la révolution scolaire de Jean-Baptiste 
de La Salle) et L’invention de l’école des filles (des Amazones de Dieu 
aux XVIIe et XVIIIe siècles), tous deux publiés chez Ed. Imago, 
2001 et p. 254, 2006 et p. 237 respectivement.



5. L’école chrétienne142

l’analyse grammaticale,46 sans pour autant cesser d’être 
chrétienne. Plus encore : elle était chrétienne précisément 
parce qu’elle s’y consacrait. 

Sa méthodologie a donné à son projet sa forme définitive, 
à la fois en tant qu’école et en tant qu’école chrétienne. 
Encore une fois, sa pratique allait bien au-delà de ses 
consciences.

Elle devait être à la hauteur des besoins de ses destina-
taires et de la sécularisation des contenus. C’est pourquoi 
l’école s’est imposée en réseau avec d’autres écoles, toutes 
fonctionnant de manière homogène et rigoureusement 
organisées dans chaque établissement. C’est ainsi qu’ont 
été établis les registres et les différents niveaux au sein de 
l’école et dans chaque classe. En s’adaptant, comme nous 
le disons, aux urgences qu’ils rencontraient autour d’eux, 
nous pouvons comprendre comment ils ont essayé de don-
ner une image de discipline, c’est-à-dire d’ordre.

Eh bien, c’est précisément ce qui correspond à l’ère postmo-
derne. C’est à ce type d’actions que font référence les défis 
d’adaptation formulés pour l’an 2000 et qui se sont concré-
tisés dans toutes nos chroniques locales. Dans toutes.

Au début du siècle dernier, pendant les jours terribles de 
1904, il était déjà évident que nous étions face à une époque 

46	 La lecture chrétienne de l’émergence de l’école populaire 
moderne nous appartient. Elle s’appuie, entre autres, sur la 
Théologie du monde de J.B. Metz. La synthèse de cette école autour 
de la logique peut être vue, par exemple, dans le classique de 
M. Foucault, Surveiller et punir, ainsi que dans La République des 
instituteurs, de Jacques et Mona Ozouf. 



143D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

radicalement nouvelle du point de vue de l’adaptation.47 
Cependant, une grande partie des Supérieurs généraux et 
des forces des Chapitres généraux ont eu tendance à inter-
préter cette nouveauté comme un défi technique. À titre 
d’exemple, citons, à cette même époque, ce qu’on a appelé 
l’Affaire du latin : de la dernière décennie du XIXe siècle 
à 1923, ce fut une manifestation, tout aussi terrible, de la 
désorientation dans l’approche.48 

En effet, dans l’univers lasallien, la première moitié du XXe 
siècle dans son ensemble est un exemple clair de la tension 
entre la nécessité d’élargir et de modifier la conception des 
projets éducatifs, d’une part, et l’impossibilité de le faire 
avec une attitude plus réactionnaire que créative, d’autre 
part. Le Chapitre de 1946, par exemple, lu à la lumière de 
la distinction entre les défis, offre une vision claire de l’état 
interne de l’Institution au cours des 50 années précédentes.

Ensuite, en avançant dans l’histoire et en nous situant au 
Chapitre de 2000, la distinction entre les deux types de 
défis va encore plus loin. Il ne suffit pas de dire que les 
problèmes d’une institution sont d’un type ou d’un autre. 

47	 La présence lasallienne a été très remarquée lors des différentes 
Expositions universelles qui se sont tenues au cours du dernier 
quart du XIXe siècle. Paris, Londres, Chicago et à nouveau 
Paris témoignent, avec leurs médailles, du mouvement de 
modernisation pédagogique de l’Institut lasallien à cette 
époque. Cela se reflétait également dans les Chapitres généraux 
de l’époque et dans la refonte de ses manuels scolaires/éducatifs.

48	 On trouve une excellente synthèse de tout ce sujet dans le 
quatrième volume de l’Initiation à l’histoire de l’Institut..., du 
Frère Bédel (XIXe-XXe siècles, 1875-1928 ; Études lasalliennes 11, 
Rome, 2006), pp. 99-124.



5. L’école chrétienne144

Il ne suffit même pas de constater l’erreur qui consiste à 
considérer les problèmes d’adaptation comme s’ils étaient 
techniques. Car il est toujours possible que quelqu’un, 
connaissant la distinction et essayant d’en tenir compte, 
agisse avec des formules techniques et croie qu’il agit au-
trement.

Ce sujet est important dans notre réflexion sur l’identité 
de la communauté, comme on le verra à la suite.

Les chroniques locales ainsi que le panorama des docu-
ments lasalliens des dernières décennies montrent clai-
rement que ce geste est souvent fait dans l’espoir de ré-
pondre à un défi d’adaptation. Et pourtant, plus d’une 
fois, une formule purement technique est proposée, en 
imaginant qu’elle ne l’est pas, mais qu’elle va plus loin. Le 
résultat est toujours frustrant et finit par aveugler face à 
toute nouveauté possible, ce qui conduit à la désintégra-
tion progressive de l’institution. 

Le renouveau de l’éducation repose aujourd’hui sur le 
principe que tout dépend des relations. Tout existe parce 
qu’il fait partie de structures, d’ensembles qui donnent 
leur être à chacun de leurs éléments. C’est pourquoi il est 
juste de dire qu’en réalité, ce sont les matières ou les dis-
ciplines qui disparaissent, mais pas les contenus. Ceux-ci 
dépendent de la place de chaque élément de la réalité au 
sein de son ensemble. C’est pourquoi il s’agit toujours de 
réalités multidisciplinaires, marquées non pas par l’auto-
nomie mais par l’appartenance.

Ce n’est généralement pas facile à comprendre. Cela est 
certainement dû à l’habitude, tant dans l’esprit de chaque 



145D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

enseignant que dans la configuration de ses relations pro-
fessionnelles. L’un va avec l’autre.

En effet, l’application naturelle de ces principes conduit à 
la reconstitution de la communauté éducative. Car la per-
sonne est également fonction de sa relation. C’est pour-
quoi l’organisation éducative — communauté ou non — 
est le reflet nécessaire de la réalité du savoir qu’elle sert. Et 
c’est un concept qui n’est pas encore très répandu parmi 
nous. On le voit, comme il ne pouvait en être autrement, 
dans la dernière Déclaration sur la mission éducative lasal-
lienne. Mais la réalité de ses établissements n’atteint pas 
encore ce niveau de réponse aux temps actuels. 

Il faut donc prendre conscience qu’une équipe de travail 
n’est pas encore une communauté d’enseignants. Une 
équipe est davantage marquée par l’organisation de dif-
férentes spécialités que par les besoins d’un thème com-
mun. À mesure que ce dernier prend de l’importance, on 
parle de communauté. Le « thème commun » fait bien sûr 
référence au programme scolaire, mais aussi au sens de 
l’école. Du moins, en tant que principe général.

D’après ce que nous avons vu au cours des dernières dé-
cennies de l’histoire lasallienne, nous pouvons oser affir-
mer que la pérennité du projet dépend de la constitution 
de communautés autour de projets réellement structu-
rels, interdisciplinaires ou contextuels. Peut-être même 
que l’expérience le montre déjà dans les tentatives de ré-
novation qui ont eu lieu au cours des 80 dernières années. 
Lorsque l’innovation disparaît, ce n’est pas la vision de la 
rénovation des programmes qui a échoué, mais l’équipe, 



5. L’école chrétienne146

la communauté enseignante.49 Et partout dans le monde 
lasallien, nous en connaissons des exemples.

Une nouvelle harmonie

Dans ce cas également, en ces temps nouveaux, la clé de 
l’harmonie se trouve à l’intérieur, dans la spiritualité. Tout 
le discours précédent, tant dans cette Deuxième partie que 
dans la précédente, a dû le montrer : ce n’est que dans la 
vocation partagée par un groupe que l’on peut parler de 
communauté éducative et c’est donc seulement alors que 
nous sommes aujourd’hui face à une école. Nous ne vou-
lons pas dire « face à une école chrétienne aujourd’hui », 
non. Nous voulons dire ce que nous disons : il n’y a d’école 
que s’il y a une communauté. Sa constitution importe 
beaucoup plus que sa couleur idéologique. 

Dans notre réflexion, nous l’avons rappelé, en nous ap-
puyant sur l’ensemble des documents institutionnels : il 
faut que la manière de vivre l’éducation ravive notre ca-
pacité à contempler le Mystère de Dieu.

49	 C’est ce qu’évoque l’expression récemment répandue en Europe : 
« l’école qui apprend ». C’est une image heureuse pour souligner 
l’amélioration de l’institution scolaire, ainsi que celle de ses 
enseignants, et comme garantie définitive de son adaptation à 
son époque. Cf., par exemple, M.A. Santos Guerra, La Escuela que 
aprende, Morata, 2000, p. 146. Dans son contexte d’origine, on 
trouve surtout Peter Senge et son ouvrage The Fifth Discipline: 
The Art & Practice of The Learning Organization (1990), largement 
diffusé dans tous les milieux organisationnels. À la base de cette 
façon de penser et de constituer les institutions sociales se trouve 
toujours le chemin qui relie l’organisation et la communauté.



147D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Il est vrai que l’esprit de l’éducation ou de la pédagogie 
peut y conduire, mais il faut aller plus loin pour ne pas en 
rester à l’organisation, c’est-à-dire à quelque chose qui ne 
garantit que le présent de l’institution éducative, mais pas 
sa viabilité à moyen terme. Si l’on vit le ministère éducatif 
selon les clés de ce que nous appelons la postmodernité, il 
semble clair que peu à peu, on vit cette appartenance ou 
ce nouveau système, qui le conforte dans la vérité.

Si tout est question d’appartenance, c’est-à-dire de rela-
tions, personne ne peut être membre d’une organisation 
éducative s’il ne vit pas ce même esprit. En d’autres termes, 
celui qui éduque est celui qui se sent partie prenante, qui 
communie avec son groupe de travail et avec les connais-
sances qu’il partage, qui se sent appartenir à l’histoire d’un 
lieu concret et au cheminement du monde ou de la nature. 
On pourrait dire : celui qui ne fait qu’un avec l’âme de ce 
qu’il enseigne. Sinon, il ne fait qu’instruire : il sera bientôt 
remplacé par une machine.

À l’époque précédente, que nous appelons la Moderni-
té, l’harmonie s’est peu à peu installée dans l’expérience 
du travail bien fait, de l’ordre et de la rentabilité, du 
progrès dans le bien-être de la société, dans la maîtrise 
des connaissances et leur application à la croissance des 
peuples. L’harmonie naissait lorsque, en partageant ex-
plicitement ou implicitement cette expérience intime, le 
groupe découvrait qu’il en découlait une capacité pédago-
gique particulière, efficace et solide.

De manière analogue, dans cette autre époque que nous 
appelons Postmodernité, l’harmonie émerge d’une autre 
source. 



5. L’école chrétienne148

Il s’agit désormais de la contemplation du flux de la vie et de 
l’histoire au-delà de ses logiques constantes, de l’expérience 
de se savoir partie intégrante d’une conscience collective, 
de la perception des virtualités et des limites de l’appar-
tenance, de la caducité et du caractère indispensable de 
tous les programmes et de toutes les expressions. Au fond, 
de l’insaisissable mystère de la rencontre entre l’élève et le 
maître, de la conscience que le lien qui les unit les dépasse, 
les porte, les anime et, au fond, les empêche de se juger.

L’épuisement de la modernité nous conduit à rechercher 
un Dieu au-delà de Dieu, une Église au-delà de l’Église, 
une religion au-delà de la religion. Et, par le même raison-
nement, une école au-delà de l’école. 

Nous pourrions dire que nous avons besoin de trouver 
quelque chose qui ne soit pas contaminé par notre défor-
mation logique ou critique. Nous avons besoin de quelque 
chose qui mette l’accent sur la communauté et la ren-
contre avec Dieu, quel que soit le nom donné à cette ren-
contre. Un lieu où l’on célèbre ensemble le besoin de vivre 
le mystère, où l’on passe de la purification critique de tous 
les mots à l’identification à une expérience partagée.

Après la modernité, l’Esprit : en ce sens, nous invoquons 
Joachim de Fiore, comme nous pourrions le faire avec Teil-
hard et sa Messe sur le Monde, là-bas dans les steppes d’Asie 
centrale il y a maintenant 100 ans.50 C’est aussi le souvenir 

50	 De Joachim de Fiore, dans la seconde moitié du XIIe siècle, nous 
retenons sa compréhension de l’histoire et sa place dans l’Âge 
de l’Esprit. De son côté, Teilhard a vécu et écrit sa longue prière, 
à la manière d’un canon d’une Eucharistie cosmique, en 1923. 



149D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

de la naissance de la première communauté, ces 50 jours 
entre Pâques et la Pentecôte.

Remarquons bien : en réalité, les commémorations de la 
Pentecôte et de Pâques n’en formaient qu’une seule, au 
début de la chronique chrétienne. La première Pentecôte, 
pour commencer, s’entend à partir de Pâques, comme son 
aboutissement. C’est pourquoi, dans le christianisme, 
la scène où la maison tremble, les langues comme des 
flammes et la parole que tous comprennent, sont le paral-
lèle ou la continuité de la première rencontre avec le Res-
suscité. Nous ne parlons plus des saintes femmes ni des 
disciples. Il s’agit désormais de la manifestation du Res-
suscité à tout le peuple, sans murs ni portes. 

Tous comprennent qu’ils sont face à l’esprit de Jésus, le 
crucifié qui vit désormais. Son esprit, présent dans ce 
groupe et dans cet événement, le prouve. C’est le groupe 
de Jésus et son esprit les a envahis violemment. Ce qui 
a été entendu et ce qui est vu, c’est l’esprit de Jésus, qui 
sera bientôt le Saint esprit de Dieu, puis l’Esprit-Saint, 
empreinte du Père et présence de l’Oint, fils de la femme. 
L’Esprit, devenu groupe, ekklesia.51

51	 Rappelons que le terme était déjà utilisé en Grèce, cinq siècles 
avant Jésus-Christ, pour désigner l’assemblée ou l’organe de 
gouvernement de la ville.



5. L’école chrétienne150

La Pentecôte signifie la rencontre avec l’Esprit.52 Et si-
multanément, la constitution de la Communauté, qui est 
Église et sera Église.

Ils savent que le Mystère, la plénitude, le sens définitif 
s’est installé en eux et parmi eux. Toute l’histoire de leur 
peuple est arrivée à son terme : c’est l’Esprit de Pâques, ce-
lui qui transcende tout et donne sens, celui qu’a annoncé 
Jésus, celui qui est mort et ressuscité et qui vit désormais 
pour toujours. 

Ils ne sont pas maîtres de ce qu’ils ont devant eux, mais 
c’est cela, précisément cela, qui fait d’eux des personnes. Ce 
quelque chose est désormais Quelqu’un. C’est pourquoi ils 
comprennent la tension qui guidera désormais leur vie : leur 
Dieu est en eux et en même temps il est plus grand qu’eux 
tous. Désormais, ils connaissent son nom, ses noms, car ce 
sont les leurs, ceux de chacun et de chacune, ceux de leurs 
gestes, de toutes leurs paroles, de toutes leurs expériences 
fondamentales. Ce sont les noms de leur Seigneur. Mais en 
même temps, ils savent qu’aucun ne l’englobe entièrement, 

52	 Une fois encore, rappelons la conclusion de K. Rahner : le 
chrétien du futur sera mystique ou ne sera pas chrétien. Dans 
Écrits de théologie, vol. 7 (éd. allemande) et Écrits de théologie 
(Madrid : Taurus, 1969), 7:13-34. 



151D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

de sorte que le connaître n’est pas le dominer, ni se compor-
ter correctement n’est acquérir des droits sur Lui.53

Ils savent qu’Il est l’amour qui les unit et que cet amour 
est la seule loi et la seule vérité. Désormais, vivre, c’est le 
montrer. C’est leur bonne nouvelle.

Dans notre cas, dans cette réflexion sur le cheminement 
d’une Communauté lasallienne vers une autre, il faut 
prendre conscience et vivre consciemment ce qui a fondé 
le sens des Écoles chrétiennes au siècle dernier : le Signe de 
la Communauté. C’est une chaîne de sources ou un cercle 
vertueux : l’école est vécue comme une Communauté ; la 
Communauté, comme un Signe ; le Signe, à partir de la re-

53	 Le texte suivant illustre particulièrement bien cette idée. 
Il est de Lorenzo Milani, alors à Calenzano, et en hommage 
à sa contribution à la compréhension de l’école, nous nous 
permettons une longue citation. Il écrivait ainsi, en 1950, à 
un jeune communiste auquel il se sentait très lié : « ...Pipetta, 
fratello, quand pour chaque misère que tu subiras, j’en subirai deux, 
quand pour chaque défaite que tu subiras, j’en subirai deux, Pipetta, 
ce jour-là, laisse-moi te le dire tout de suite, je ne te dirai plus comme 
je te le dis maintenant : « tu as raison ». Ce jour-là, enfin, je pourrai 
rouvrir la bouche pour pousser le seul cri de victoire digne d’un prêtre 
du Christ : « Pipetta, tu as tort. Heureux les pauvres, car le royaume 
des cieux est à eux ». Mais le jour où nous aurons ensemble enfoncé 
la grille d’un parc, installé ensemble la maison des pauvres dans la 
demeure du riche, souviens-toi, Pipetta, ne me fais pas confiance, ce 
jour-là, je te trahirai. Ce jour-là, je ne resterai pas là avec toi. Je 
retournerai dans ta petite maison pluvieuse et puante pour prier pour 
toi devant mon seigneur Crucifié. Quand tu n’auras plus faim ni soif, 
souviens-toi, Pipetta, ce jour-là, je te trahirai. Ce jour-là, enfin, je 
pourrai chanter le seul cri de victoire digne d’un prêtre du Christ : 
« Heureux les... faim et soif... ». Voir Lettere di don Lorenzo Milani 
priore di Barbiana, Mondadori, 1970, p. 12.



5. L’école chrétienne152

lation personnelle et partagée avec Dieu ; et cette relation, 
à partir de l’appel des pauvres dans l’école.

Au sein de ce circuit, les dernières décennies nous ont fait 
découvrir quelque chose que nous n’avions sans doute pas 
perçu ou du moins cultivé. Nous le trouvons aussi bien dans 
les chroniques locales que dans les textes de l’Institut. 

C’est son âme : la relation personnelle et silencieuse avec 
le Dieu qui appelle. C’est là que nous en venions dans 
notre discours sur l’harmonie intérieure et son caractère 
spirituel. 

Communion et Évangile

L’appartenance, la mystique de l’appartenance : c’est 
l’orientation claire qui découle de la modification du pa-
radigme culturel, c’est-à-dire de la médiation éducative 
concernant l’identité lasallienne.

On peut dire que le parcours de la modernité a conduit à 
son propre dépassement, laissant la société à un point nou-
veau, imprévu. Au cours de cette période, au cours de ces 
trois siècles, le point de départ et la méthode, c’est-à-dire 
les clés du parcours, étaient la logique, l’analyse, l’orga-
nisation. Cependant, leur développement, en les rendant 
mondiales, a conduit à leur dépassement. Ainsi, la nou-
velle logique doit être comprise non seulement à partir de 
sa décomposition en unités successivement plus petites, 
mais aussi à partir de son inclusion dans des structures 
successivement plus complexes.



153D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Cela a transformé toutes les formes de conscience de l’hu-
manité, de sorte que tout est interprété en fonction de 
l’ensemble et non pas seulement sur le plan économique 
ou quantitatif, mais aussi sur le plan culturel, spirituel et 
même religieux.

Il en découle une approche très spécifique de ce qu’il faut 
entendre par éducation et toutes les formes d’école. 

À l’avenir, s’éduquer, se former, signifiera devenir capable 
de découvrir des relations, de maîtriser des visions d’en-
semble tout en exploitant des points précis au niveau lo-
cal. Éduquer signifiera s’habituer à percevoir des identités 
collectives, des savoirs partagés, et y parvenir grâce à la 
méthodologie correspondante.

Il est clair que cela impose, et impose déjà, un nouveau 
modèle d’institution éducative. Il n’y a plus d’horaires ex-
clusifs ou excluants, ni de disciplines, ni de spécialistes. 
Tout s’articule, et c’est déjà le cas, à partir du dialogue 
entre l’institution éducative et les autres institutions so-
ciales, entre le personnel enseignant et les institutions 
d’animation sociale, entre la formation de base ou initiale 
et la formation continue, entre la spécialisation et la vi-
sion de la vie, c’est-à-dire entre les savoirs et la culture.

C’est la situation dans laquelle nous vivons. Paradoxale-
ment, les institutions éducatives que nous connaissons 
ont tendance à se replier sur elles-mêmes, laissant une 
grande partie de l’objectif de la formation entre les mains 
d’autres institutions sociales. En d’autres termes, le mo-
dèle complet d’éducation qui fonctionne aujourd’hui dans 
le monde entier se compose d’institutions traditionnel-



5. L’école chrétienne154

lement éducatives et d’autres nouvelles, qui ne préten-
daient pas initialement être formatrices mais occuper une 
place dans la socialisation des nouvelles générations.

Nous connaissons la situation et il n’est pas nécessaire de 
s’étendre sur le sujet. Il est devenu évident pour nous que 
l’« éducation » ne coïncide plus aujourd’hui avec l’institu-
tion éducative conventionnelle. Parallèlement, cela sup-
pose un nouveau modèle d’éducateur.

Sa nouveauté doit bien sûr résider dans sa connaissance 
de sa spécialité. Elle réside également dans son intégration 
dans des contextes sociaux complexes et dans sa capaci-
té à travailler en équipe. Et, enfin, dans sa vie intérieure. 
Ce point doit être souligné, précisément en raison de la 
logique qui nous conduit de la modernité à ce que nous 
appelons la postmodernité.  

En effet. La garantie de qualité dans le ministère de l’école 
et de l’école chrétienne doit résider non seulement dans 
l’étendue des connaissances de chacun des acteurs impli-
qués, mais aussi dans leur capacité contemplative, c’est-
à-dire dans ce que nous pourrions appeler leur rapport 
habituel à l’unité de tous les savoirs.54 On pourrait dire 

54	 Ouvrant ainsi la porte à la dernière partie de cette deuxième partie, 
nous rappelons ici toute l’œuvre de F. Capra, en soulignant en 
particulier The hidden connections (2002) qui permet de découvrir 
au cœur d’Institutions telles que l’Institution lasallienne. 
Nous rappelons également, dans le domaine de l’éducation, E. 
Morin, avec Sept savoirs nécessaires à l’éducation du futur (Unesco, 
1999), une réflexion formidable et à la fois simple sur la pensée 
complexe, que nous considérons dans cette étude comme le 
fondement de la communauté éducative.



155D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

que la vie et les savoirs sont maîtrisés de l’intérieur et non 
de l’extérieur, c’est-à-dire à partir de leur source plutôt 
que de l’ensemble de leurs résultats. Toutes les Circulaires 
et Lettres pastorales des vingt dernières années le sou-
lignent. Toutes.

Si nous considérons cela du point de vue de la foi, celle à la-
quelle nous nous rapprochons dans ces réflexions lorsque 
nous parlons d’harmonie intérieure, nous nous retrouvons 
dans un lieu familier : l’Esprit de Dieu, le Saint-Esprit, ou 
l’Esprit de Jésus, ou... 

Dans ce cas, la médiation professionnelle invite à ressen-
tir et à accepter son animation universelle, plutôt qu’à 
la connaître, la raisonner, la purifier, la fragmenter et la 
théoriser. Il s’agira donc de vivre une spiritualité plus 
marquée par la contemplation que par l’effort, et plus par 
l’appartenance que par la distance.

Encore une fois, il s’agit de l’esprit de foi, dans sa dénomi-
nation lasallienne. 



6. La communauté de l’école chrétienne156

Nous l’avons vu dans cette étude : partout, 
on parle et on essaie de construire des com-
munautés au service de ce projet, vécu au-
jourd’hui, signe de Dieu aujourd’hui, dans 
cette globalité.

Partout, la preuve que sans relation il n’y a pas 
d’éducation : le même défi des origines, entre 
le baroque et la modernité, lorsque la créa-
tion de ces communautés était la garantie du 
succès et de la pérennité des nouvelles écoles. 

C’est là la page de la théologie de la com-
munauté : redécouvrir qu’elle est le Signe de 
Dieu, la clé de la refondation. C’est ce dont 
nous parlons avec « Association » et « Frater-
nité », trois siècles plus tard.

6. La Communauté de l’école chrétienne
Dans les jours qui ont précédé le Concile Vatican II et les 
deux ou trois décennies qui ont suivi (environ 1956-1986), 
les efforts de l’Institution lasallienne se sont concentrés 
sur l’analyse critique de ce qui était vécu sous le présumé 
sceau de l’héritage reçu. Ce fut, comme en témoignent les 
Chapitres et les Circulaires, un effort magnifique, indis-
pensable et souvent épuisant. Cela s’est surtout remarqué 
dans les programmes de formation initiale et permanente. 
Nous l’avons rappelé.

Mais tout n’était pas fait pour autant. L’analyse et la ra-
tionalisation des structures se concentraient davantage 



157D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

sur la configuration des médiations que sur leur sens. La 
configuration visait à remodeler l’école ; le sens même de 
l’école était une autre question. Il n’aurait peut-être pas 
pu en être autrement.55

La révision du sens semblait moins urgente, voire inutile. 
Au milieu du travail de reformulation des médiations, la 
réalité du sens était considérée comme acquise, c’est-à- 
dire, on espérait que l’âme de la fidélité à Dieu et aux 
pauvres serait préservée grâce à cet effort honnête et la-
borieux. L’un entraînerait l’autre.

Mais il n’en fut rien. Cela ne pouvait pas être le cas, comme 
on le vit rapidement. Tout dépendrait du degré de percep-
tion du changement social. À mesure que l’on en verrait 
la portée, on verrait aussi qu’outre les médiations, c’était 
leur sens qui était en jeu.

55	 Impossible ici de passer sous silence le mouvement qui 
proposait de déscolariser la société, selon l’expression d’Ivan 
Illich (par exemple dans son ouvrage Deschooling Society, 
1971). Il est également impossible d’oublier l’effort généreux 
et intelligent de Frère D. Piveteau et de l’équipe de la revue 
Orientations, en phase avec les propositions de Cuernavaca lues 
à la lumière de l’expérience française de mai 1968. On peut 
rappeler ici la distinction entre les comment et les pourquoi. 
Aujourd’hui, un demi-siècle plus tard, nous constatons que 
nous nous sommes souvent préoccupés de la manière de faire 
les choses, sans suffisamment nous interroger sur leur raison 
d’être. Dans notre thème, par exemple, cela a pu et peut 
signifier se consacrer à la configuration de l’identité lasallienne 
sans remettre en question ce qui est considéré comme acquis. 
En ce qui concerne la culture et l’éducation en général, mais 
d’une manière très proche de notre étude, J. Wagensberg y 
réfléchit de manière très suggestive dans son ouvrage A más 
cómo, menos porqué (Barcelone, 2016).



6. La communauté de l’école chrétienne158

L’Institution lasallienne — comme beaucoup d’autres sans 
doute — vivait une relation avec Dieu dans laquelle la 
pureté de la pratique comptait un peu plus que la pro-
fondeur de la contemplation et la fidélité personnelle de 
toute la communauté. On pourrait dire que les temps ap-
pelaient encore plus au renouveau qu’à la refondation. 
C’est du moins l’air que semblent avoir respiré les diffé-
rents groupes de l’Institution depuis Vatican II jusqu’à 
aujourd’hui.

C’est compréhensible : la première chose que l’on perçoit, 
c’est le déséquilibre ponctuel et ses causes immédiates. 
En revanche, la racine profonde de tous les déséquilibres 
met du temps à apparaître. L’une est l’appel à la réforme, 
l’autre, l’appel à la refondation. Ainsi, à l’époque du 
Concile, il était plus facile de voir les déséquilibres que le 
changement d’époque. Là résidait la véritable raison des 
déséquilibres. Logiquement, les institutions ont besoin 
d’au moins une génération pour le percevoir. De plus, cette 
perception ne se fera pas simultanément dans tous les ter-
ritoires où elles sont implantées.

Si tel est le cas, comme il semble, cela laisse pour au-
jourd’hui et les décennies à venir une tâche indispensable :  
la fidélité et l’avenir des institutions de l’école chrétienne 
nécessitent que la relation entre la communauté éduca-
tive et l’évangélisation soit vécue consciemment.

C’est ce à quoi nous faisons référence lorsque nous parlons 
du sens des médiations dans le renouvellement du Projet 
lasallien.



159D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Dans la littérature et les textes officiels lasalliens du siècle 
dernier, cela n’apparaît que dans les dernières décennies, 
peut-être depuis le début du siècle. Cela n’apparaît pas 
avant, c’est-à-dire jusqu’à ce qu’une perception, quelque 
peu confuse ou initiale, de la nouvelle Communauté se 
fasse jour à travers le slogan « Mission partagée ». Et 
bien sûr, sans la force, la puissance ou l’unanimité d’au-
jourd’hui.

Cette Institution sait que, dans le parcours de l’éducation 
au cours du dernier demi-siècle, le développement et la 
spécialisation ont encore davantage compté que l’apparte-
nance ou la communauté. Elle sait également que l’abon-
dance des succès dans l’insertion professionnelle dans la 
société a été plus importante que la visibilité du modèle 
communautaire. 

En ce sens, la mondialisation du Projet lasallien a pu 
jouer en sa défaveur, freinant la prise de conscience de 
l’ensemble. Ce fut un paradoxe dramatique : la quantité, 
universelle, d’expériences n’a pas facilité l’appréciation de 
l’ensemble. 

En effet, au cours des 80 dernières années, nous avons vu 
comment, à l’apparition de la nouveauté sociale, celle-ci 
était considérée comme étrangère à la tradition familiale 
héritée. Elle était interprétée comme une présence indue 
du social (ou du politique) dans l’éducation. Peu à peu, ce-
pendant, la vie a imposé sa loi et l’institution scolaire a fini 
par tenir compte de son appartenance à la société. Comme 
un processus qui se répète partout, le problème venait de 



6. La communauté de l’école chrétienne160

sa situation historique différente et de la conscience diffé-
rente de la mondialisation selon les régions.56 

En ce sens, on ne peut pas dire que, au cours du dernier 
demi-siècle, l’ensemble du Projet lasallien ait été harmo-
nieux, précisément.57 Il faut comprendre la valeur média-
trice des situations économiques sur la manière de ressentir 
la culture et la religion. Certaines situations économiques 
ne permettent pas d’adopter la perspective historique qui 
est possible dans d’autres. C’est une considération très im-
portante dans le processus de la Communauté lasallienne 
et surtout face à la proposition de son avenir.58 Cela se voit 
dans la conscience de soi de l’Institut à travers la succes-
sion des Chapitres généraux ou dans la variété des chro-
niques locales qui décrivent leurs propres processus.

56	 Ainsi, la diversification des modules de formation au travail, 
l’attention portée aux étrangers, les relations avec les 
administrations, la création de clubs sportifs, la promotion 
du folklore régional, la formation des adultes, les groupes 
catéchuménaux, etc.

57	 C’est l’écho que suscite en nous la lecture du numéro 250 du 
Bulletin de l’Institut (définissant l’Association et proposant 
des témoignages personnels très intéressants) et des numéros 
255-260 (consacrés à la description de la situation des cinq 
grandes zones du monde lasallien, 2015-2020). 

58	 Au cours du dernier siècle lasallien, cette réalité a été vécue 
au sein du Conseil général, du Régime ou de la direction de 
l’Institut. Il n’est pas nécessaire de citer des noms, car certains 
faits suffisent, comme ceux dont nous nous souvenons au sein 
du Conseil général dans les années 60 et 70 du siècle dernier. 
Cf. Première partie, 2. Renouveler, 1. Une déclaration.



161D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Il en a été ainsi dans la mesure où ce qui s’est manifesté 
dans un endroit a souvent été rejeté dans un autre, attri-
bué à une erreur ou à un défaut de la communauté étran-
gère. Ainsi, la réaction locale face à la nouveauté et ses 
résultats était comparée à celle d’un autre territoire face 
à des résultats apparemment différents. Le verdict était 
compréhensible : cela ne va pas ; ou, du moins, ce qui a été 
fait n’est pas sûr, mieux vaut continuer avec ce que nous 
avons ici.

Ce qui suit, cette dernière considération, veut en tenir 
compte et proposer un horizon d’espérance. 

Le sacrement de la communauté

Nous commençons par un retour en arrière jusqu’au der-
nier tiers du IVe siècle, dans l’Église chrétienne d’Orient. 
Un autre monde, certes.

Il y a un passage dans l’œuvre de saint Jean Chrysostome 
qui peut aider à comprendre l’hypothèse ou la proposition 
finale à laquelle nous arrivons. Il se trouve dans son Traité 
contre les détracteurs de la vie monastique. 

L’ouvrage se compose de trois discours dont le dénomina-
teur commun peut être déduit du titre. Le premier est gé-
néral, c’est-à-dire qu’il fait référence à l’appréciation de la 
vie monastique par la société dans son ensemble ; le deu-
xième s’adresse à un père non chrétien confronté à la vo-
cation monastique de son fils ; le troisième s’adresse à un 
père chrétien confronté à la même situation. La référence 
qui nous intéresse se trouve dans ce dernier : 



6. La communauté de l’école chrétienne162

Ne voyez-vous pas que les laboureurs, quelque pressés 
qu’ils soient de recueillir les fruits de leurs sueurs, se 
gardent bien de les récolter avant qu’ils soient mûrs ? 
N’allons pas non plus arracher avant le temps, nos en-
fants aux salutaires exercices du désert, mais donnons le 
temps à la science céleste de s’enfoncer et de s’enraciner 
profondément dans leurs âmes. Fallût-il les laisser dix ans 
et vingt ans dans le monastère, ne nous en troublons pas, 
ne nous en affligeons pas plus ils passeront de temps dans 
le gymnase, plus ils acquerront de force. Ou plutôt, si vous 
voulez, ne fixons pas de temps ; qu’il n’y ait point d’autre 
terme que celui qui amènera à leur maturité les fruits de 
vertu que doit porter votre fils ; qu’il revienne alors du 
désert, mais pas auparavant.59

Ce que le saint propose, c’est qu’il est très bon pour tout 
chrétien de vivre quelques années de sa vie dans un mo-
nastère. Oui, vous avez bien entendu. À cette époque his-
torique (seconde moitié du IVe siècle), face à la dégéné-
rescence ou à la massification de la foi, il convenait à tout 
chrétien de se rendre au monastère et de s’y former, en de-
venant moine pendant quelques années. À tout chrétien.

En entamant la lecture du Traité, nous nous attendions 
à une exposition sur les excellences de la vie monastique 
telle que nous la comprenons ou telle qu’elle est vécue au-
jourd’hui dans les Églises chrétiennes, du moins en Occi-
dent. Et soudain, nous nous rendons compte que le saint ne 
parle pas de ce que nous connaissons. Il s’agit d’autre chose. 
Pour lui, la vie monastique signifie la formation chrétienne 

59	 http://jesusmarie.free.fr/jean_chrysostome_apologie_de_la_
vie_monastique.html. Livre troisième : À un père chrétien, 18

http://jesusmarie.free.fr/jean_chrysostome_apologie_de_la_vie_monastique.html
http://jesusmarie.free.fr/jean_chrysostome_apologie_de_la_vie_monastique.html


163D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

par excellence, de sorte que tout le monde — telle avait été 
précisément son expérience personnelle — devait la vivre 
jusqu’à ce qu’il se sente mûr en tant que chrétien et citoyen. 
C’est pourquoi un père qui ne respecterait pas les rythmes 
de maturation de son fils agirait mal.

C’est ce que dit le texte et nous sommes immédiatement 
d’accord avec lui. Si nous lisons le Traité de ce point de vue, 
c’est-à-dire en considérant le temps monastique comme 
un temps de formation chrétienne, il nous semble que 
c’est ainsi que les choses doivent être. 

Cependant, si nous y réfléchissons plus calmement, nous 
nous trouvons face à des questions dont la réponse n’est 
pas si simple : pendant ces dix ou vingt années, le jeune a-t-
il été membre d’une communauté monastique ? Qu’est-ce 
qu’une communauté monastique ? Qu’est-ce que la vie 
monastique ? Et, ce qui nous importe dans notre étude, 
cela a-t-il quelque chose à voir avec ce que nous appelons 
aujourd’hui la vie religieuse ou la vie consacrée ? En ré-
sumé : cela peut-il nous aider à comprendre les nouvelles 
formes de communauté ?

Nous avons évoqué ces quelques questions quelques para-
graphes plus haut en parlant des différents rythmes de la 



6. La communauté de l’école chrétienne164

mondialisation lasallienne et de l’acceptation ou du rejet 
des différentes réponses à l’actualité.60

En réalité, comprendre la vie consacrée comme une école de 
christianisme n’est pas quelque chose de nouveau. Cela ne 
peut pas l’être, bien sûr, si ces choses étaient déjà proposées 
au IVe siècle. Mais ce n’est pas non plus le cas si l’on consi-
dère les siècles suivants. En effet, les communautés « consa-
crées » ont toujours exercé un ministère similaire : non pas 
tant en accueillant en leur sein des membres « temporaires »  
comme des stagiaires à long terme, mais en se proposant à 
leur peuple comme référence ou exemple de relation avec 
Dieu et même avec la société et le monde en général.61 

Eh bien, réfléchissons à cette approche de la consécration 
à la lumière des messages des Chapitres et des Supérieurs 
lasalliens des 30 dernières années. Imaginons, par exemple, 
le titre de la Lettre pastorale du Fr. Robert Schieler en 2019 :  
Témoins de la fraternité. Avec une certaine surprise, nous 

60	 La Circulaire 435, rendant compte du Chapitre général de 
1993, le soulignait très clairement : [elle parle de la Mission 
partagée et de l’histoire de l’Institut, en particulier à la fin du 
XXe siècle] « ... La diversité des situations nous amène à ouvrir 
de nouvelles voies. Et cela nous oblige parfois à nous interroger 
sur certains faits de notre passé. Le mouvement n’a pas été 
uniforme : il y a eu des tensions, des reculs, compréhensibles, 
sans doute, à l’époque. Certains Frères ont été marqués par ces 
attitudes : cela nous permet de comprendre certaines réticences 
d’aujourd’hui » (souligné dans le texte).

61	 Il est très suggestif, en ce sens, d’imaginer un pont entre ces 
moines d’Égypte des premiers siècles du christianisme et les 
monastères bouddhistes du sud-est asiatique d’aujourd’hui.



165D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

trouverons une continuité ou une cohérence claire à tra-
vers un arc de 15 siècles. 

Et c’est précisément la racine de cette cohérence ou de cette 
continuité qui nous emmène plus loin que ce que nous pen-
sons parfois. Car elle nous place au-delà de la question de 
la redéfinition du lasallien. Elle nous conduit à la grande 
question de la réinterprétation de la vie consacrée.

Non, avec le titre de la lettre du Supérieur Schieler que 
nous venons de citer, nous ne sommes pas seulement face 
à une question qui s’adresse à une institution particulière, 
mais au sens de la consécration traditionnellement appe-
lée « religieuse ». 

Les dimensions de la question

En conséquence de tout ce qui précède, nous proposons 
que la question lasallienne du passage d’une communau-
té à une autre au cours de ces 100 années... n’ait pas de 
réponse en soi. En revanche, nous voyons qu’elle s’ins-
crit dans une autre question plus large : comment com-
prendre aujourd’hui la relation entre l’évangélisation et la 
vie consacrée (la « vie monastique » du Chrysostome). Et 
nous apprécions également que ce Traité aide à interpréter 
le chemin parcouru au cours du siècle dernier, non seule-
ment dans cette Institution particulière, mais dans toutes 
les formes de rencontre entre consécration et évangélisa-



6. La communauté de l’école chrétienne166

tion (« vie apostolique », dans le vocabulaire du Code de 
droit canonique).62

Dans cette étude, cela semble tout à fait évident tout au 
long du siècle dernier. C’est l’effet que le contraste avec 
l’événement de Vatican II a produit sur tout le christia-
nisme. Le Concile a tout bouleversé, sans toutefois appor-
ter de solution. Cette tâche, la solution ou les solutions, 
incombe à chaque espace de l’Église et constitue son pro-
gramme postconciliaire. Pour notre étude, concrètement, 
cela signifie que si on n’en tient pas compte, on ne peut 
interpréter l’itinéraire interne de cette institution.

Depuis le début du XXe siècle, comme nous l’avons souli-
gné, il existait à cet égard un déficit tant structurel que 
de conscience dans l’Institution lasallienne. Nous nous en 
souvenons dans les deux épisodes de Conditae a Christo et 
de la lettre de saint Pie X, en 1900 et 1905. Il est réapparu 
dans les perplexités du milieu du siècle autour de la ques-
tion des enseignants laïcs et surtout du sacerdoce et de la 
nature des vœux, de 1946 à 1976. Il a commencé à devenir 
un cri de ralliement avec l’entrée de membres non Frères 
dans les communautés éducatives ou dans l’ensemble du 
Projet, à partir de 1976. Le summum de la perplexité a été 
atteint lors des Chapitres de 1993 et 2000 avec la présence, 
même partielle, de laïcs dans les travaux de la plus haute 
instance d’animation de la communauté. Et à partir de ces 

62	 CDC, livre II, sec. II, cc.731-746. Il n’est pas inutile de signaler 
que les Institutions de vie consacrée occupent la section I de 
ce même livre (cc. 573-730), de sorte que le Code accuse la 
même perplexité doctrinale que ceux qui ont du mal à relier 
consécration et apostolat.



167D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

dates, logiquement, les médias lasalliens ont reçu des in-
vitations répétées à expérimenter de nouvelles situations 
et à les transformer en discours institutionnel. La dernière 
en date s’appelle Projet Levain (2022) et Assemblée plé-
nière (2024).

Dans le cadre spécifique généré par cette dernière dyna-
mique de présences et de propositions, l’Institution a créé 
une sorte de réseau parallèle ou double pour l’animation 
de l’ensemble : un réseau d’institutions et de flux spéci-
fiques aux communautés de Frères et un autre, centré sur 
l’action, comprise comme la Mission. En fait, à l’exception 
de la direction, occupée par le Frère Supérieur général, 
tout le reste fonctionne de manière parallèle, générale-
ment coordonnée et parfois autonome.

Cette dernière réalité, l’autonomie, est compréhensible 
surtout si l’on tient compte des définitions insuffisantes 
de chacun des réseaux. C’est là qu’intervient ou apparaît 
le discours du renouveau, non plus de l’Institution la-
sallienne, mais de la vie consacrée elle-même. Certaines 
situations le montrent clairement : partout, on ressent 
l’insuffisance ou l’inefficacité ultime du vocabulaire héri-
té et, en même temps, partout apparaissent des indices 
qui supposent un nouveau concept de consécration et de 
communauté. C’est pourquoi nous pouvons parfois nous 
demander si ce double réseau, plutôt que de résoudre le 
problème, se contente de le poser. Parfois, il semble même 
le retarder ou le reporter.

Il est évident que rien de tout cela n’est compréhensible 
sans l’interpréter dans un contexte beaucoup plus large 
que l’itinéraire de cette institution. C’est pourquoi le 



6. La communauté de l’école chrétienne168

grand saut en arrière vers la lointaine référence de Chry-
sostome peut être utile. 

Il est clair qu’à partir de cette réflexion, on pourrait, 
comme l’a fait Luther, proposer une définition alternative 
de la consécration religieuse. On pourrait la proposer et 
la débattre comme interprétation de l’histoire de la vie 
consacrée au cours d’un millénaire. Plus encore : il est cer-
tainement nécessaire de le faire.

Mais dans cette étude, même en tenant compte de cet 
horizon général, nous restons dans un domaine précis. Il 
s’agit de la nouvelle configuration de la Communauté de 
l’École chrétienne. Et là, ces textes nous aident à prendre 
conscience du caractère nécessairement réactif des pro-
positions de Trente sur le sujet et de la perplexité qui en 
découle pour les institutions de l’Église face à la nécessité 
d’assumer les nouvelles formes de vie apostolique. 

On ne peut pas dire que Trente ait facilité les choses pour 
le dévouement à l’apostolat des consacrés, hommes et 
femmes. De La Salle, comme Vincent de Paul, Jeanne de 
Lestonnac, François de Sales, Jeanne de Chantal, Anne de 
Xaintongue, Pierre Fourier, Nicolas Barré, Mary Ward, 
Louise de Marillac et tant d’autres, anticipaient l’avenir.63 
Leurs vies représentaient pour leur Église une question 
qui mettrait des siècles (plusieurs révolutions, sociales et 

63	 Sur ce sujet, l’ensemble de la réflexion du Frère Maurice-
Auguste dans son étude déjà citée sur la Bulle : L’Institut des 
Frères des Écoles..., Cahiers lasalliens 11, dans ses deux premiers 
chapitres, pp. 4-43, est très utile.



169D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

scientifiques, les deux guerres les plus dévastatrices que le 
monde ait connues et deux Conciles) à se poser.

C’est pourquoi nous affirmons qu’à l’origine du dialogue 
entre la vie apostolique et la vie consacrée dans la mo-
dernité, c’est-à-dire au début de leur propre histoire (car 
toutes sont nées à partir de Trente), les Congrégations de 
vie apostolique ne disposent pas d’une référence contex-
tuelle satisfaisante face à leurs perplexités. Leur chemin 
s’est plutôt tracé malgré la théologie de la Contre-Réforme 
et en faveur des dynamiques de la modernité. Il s’agit là 
d’une grave limitation, dont nous subissons les consé-
quences depuis les jours qui ont suivi Vatican II.

Cette vue d’ensemble nous permet de mieux comprendre 
le parcours de trois siècles de l’Institution lasallienne et 
surtout l’horizon des défis auxquels elle est confrontée au-
jourd’hui.

Trois siècles, trois phases

En effet, si nous passons en revue l’ensemble de l’histoire 
lasallienne, nous trouvons trois phases ou périodes, de du-
rée inégale selon les pays ou les zones culturelles concernés. 
Et la succession des trois offre un panorama parfaitement 
interprétable du point de vue que nous commentons. Nous 
l’avons évoqué à plusieurs reprises dans cette étude.

Il y a d’abord eu une période d’installation, d’adaptation, 
de conception, en réponse à un besoin, et dans un milieu 
concret. C’est le XVIIIe siècle français, l’époque des Lu-
mières et la naissance de la modernité. La communauté 



6. La communauté de l’école chrétienne170

vit cette conjoncture en s’appuyant sur sa manière d’in-
terpréter l’appel de Dieu et sur la structure canonique ou 
légale d’institutions telles que la sienne. C’est une pre-
mière période de fondation et de conception de l’identité. 

Il y eut ensuite une nouvelle période, à laquelle on accéda 
par la Révolution française : celle de la société bourgeoise et 
positiviste du XIXe siècle. La formule s’y révéla exception-
nellement féconde, tant dans son propre développement 
que dans le modèle qu’elle offrit à beaucoup d’autres simi-
laires. Si la période précédente fut celle des origines, de la 
fondation, cette seconde période est celle de la plénitude 
institutionnelle, du service adapté aux nouvelles sociétés.

Vint ensuite une troisième période, marquée par le dé-
clin des modèles précédents et l’émergence hésitante de 
nouvelles formes. Elle se caractérisa par son apparition 
différente dans les diverses sociétés. Nous pouvons situer 
cette troisième période au cours des trois premiers quarts 
du XXe siècle, bien que dans les différentes régions lasal-
liennes, elle se soit déroulée au fur et à mesure que celles-
ci entraient dans leur propre XXe siècle et dans leur propre 
crise. Ainsi, ce qui s’est produit dans certains pays entre 
1900 et 1960 s’est produit dans d’autres entre 1930 et 1970, 
ou à des dates similaires, mais toujours selon une succes-
sion répétée du même schéma.

Notre réflexion s’est concentrée sur cette troisième pé-
riode. Elle s’est avérée être un lieu de signes concernant 
notre présent, tout à fait similaire au « champ d’étoiles »  
qui a secoué l’Europe médiévale. C’est là qu’est apparue 
la question de la nouvelle Communauté, comme nous 
l’avons évoqué. 



171D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

À partir de ce panorama en trois temps, on comprend 
bien que la question de la nouvelle Communauté signifie 
l’épuisement du modèle précédent. On comprend égale-
ment la difficulté de trouver le nouveau. Et on comprend 
enfin l’ampleur des facteurs impliqués.

Au début, il existait une alliance naturelle entre le tra-
vail de l’école et la Communauté. La stabilité du travail 
exigeait une Communauté fortement soudée, ce qui sup-
posait un engagement exclusif et à vie. Cela garantissait 
la stabilité de l’engagement et du service. Cela permettait 
également un parcours de spécialisation et de progrès dans 
le service éducatif, de sorte que la garantie ne concernait 
pas seulement le présent, mais se projetait dans l’avenir, 
un avenir possible imaginé uniquement comme un per-
fectionnement du passé, et non comme son dépassement. 

C’est en cela que consistait la première fondation. C’est ce 
qu’ont scellé les Lettres patentes et la Bulle.

Ce qui s’est passé, c’est que la stabilité de la communau-
té, élément clé du projet, était soutenue par la foi dans la 
vocation partagée par ses membres. Or, cela ne constituait 
pas une garantie homologuée par les institutions sociales 
de l’époque. C’était une époque et une société que nous 
appelons la chrétienté, où la distance entre les définitions 
théologiques et les lois sociales n’était pas très claire, de 
sorte que les réalités théologiques et leurs effets civils 



6. La communauté de l’école chrétienne172

pouvaient être confondus.64 Pour la loi civile, la stabili-
té dépendait d’un engagement particulier de chacun des 
membres envers le projet de l’institution, c’est-à-dire des 
vœux.  

C’est dans ce contexte que s’est déroulé le processus la-
sallien à Rome, lorsque, à la demande d’une personne ex-
térieure à la communauté requérante, la référence aux 
vœux a été incluse afin de faciliter l’octroi de la Bulle d’ap-
probation.65

La communauté était parfaitement constituée sans eux, 
comme le montre le fait que, dans la première version de 
sa demande, lors de sa présentation, elle n’avait pas du 
tout parlé de vœux. Or, sans eux, son approbation par 
Rome était plus difficile et, d’autre part, avec eux, il sem-
blait beaucoup plus facile de se présenter devant l’admi-
nistration française et d’être reconnu comme une entité 
légale et socialement fiable.

Nous le soulignons : cette façon de considérer les vœux 
renvoie au domaine de l’utilité, et non à celui du sens. Et 
nous continuons en soulignant que cette voie mènerait tôt 
ou tard à l’absurde.

64	 À titre d’exemple et d’explication plus que suffisante : c’est 
l’Assemblée de la Révolution française qui supprime les vœux 
de la Communauté lasallienne, en août 1792. À première vue, 
cela surprend, car cela ne la concerne pas. Mais, si l’on y 
réfléchit bien, ce qui est supprimé, ce ne sont pas les vœux, 
mais leur effet : l’existence même de cette communauté...

65	 Cfr. L’Institut des Frères des Écoles Chrétiennes à la recherche� 
(Cahiers lasalliens 11, 215ss) y Les vœux des Frères� (Cahiers lasalliens 
2, 106ss).



173D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Ainsi, ils comprirent qu’il n’y avait aucun problème à ac-
cepter la structure des nouveaux vœux parallèlement à 
l’institutionnalisation de leur Communauté et de l’Asso-
ciation des communautés,66 qui s’exprimait plutôt dans 
les vœux de stabilité, d’obéissance et d’association. En 
réalité, la structure ou le protocole des vœux exprimait 
l’engagement réel de la communauté envers les pauvres 
et envers Dieu. Avec le temps, cependant, et en particulier 
entre le début et la fin du XVIIIe siècle, la nouvelle struc-
ture est passée du statut d’expression de la communauté 
à celui de source et de gardienne de celle-ci.67 

66	 Blain, le biographe, le commente en ces termes : « ...[les Frères] 
ravis de l’ouverture que la Divine Providence leur faisait, ils coururent 
au devant du beau joug qu’on leur offrait, et présentèrent avec joie le 
col aux agréables chaînes qu’on leur préparait ». Cité dans Maurice-
Auguste, Cahiers lasalliens 2, 111. L’auteur est un ecclésiastique, 
c’est-à-dire quelqu’un dont on peut supposer qu’il connaît la 
théologie de l’époque en matière de vie religieuse.

67	 Le Frère Agathon s’exprimait ainsi dans son plaidoyer à 
l’opinion publique et aux autorités de la Révolution : « ...ces 
vœux perpétuels, bien que simples, sont un moyen nécessaire aux 
frères pour soutenir et propager leur institut, dont la conservation est 
désirée par tous ses membres. Sans vœux, ils ne pourraient ni compter 
sur leurs sujets, ni par suite s’obliger à en fournir nulle part ; ils ne 
pourraient même en avoir, parce que personne ne voudrait d’un état 
qui ne présenterait aucune perspective ni ressource assurée, en cas de 
vieillesse et d’infirmité ; sans vœux par conséquent ils ne pourraient 
se conserver. Des vœux annuels produiraient chez eux le même effet 
que l’absence totale de vœux ». Idée Générale de l’Institut des FEC, 
1790. Nous citons l’exemplaire correspondant à la localité 
d’Angers. Voir AMG et Archives Lyon, p. 3. Sa proximité avec 
les expressions de Blain que nous avons mentionnées il y a 
quelques notes est évidente.



6. La communauté de l’école chrétienne174

À partir de ce renversement, l’Institution lasallienne hy-
pothéquera son avenir au maintien du protocole, désor-
mais compris comme la structure fondamentale de son 
identité. Ainsi disparaissait, paradoxalement, l’essence 
même de sa conception spécifique de la vie consacrée. 
C’est là que réside la clé.

Si nous nous souvenons du concept saisissant de la vie 
monastique proposé par Chrysostome vers 380, si nous 
imaginons ce qu’était la Communauté des Filles de la Cha-
rité de Vincent de Paul vers 1650, ou le premier groupe de 
Cîteaux de Robert de Molesmes vers 1100, ou encore les 
moines de Colomban et de Boniface en terre saxonne vers 
650, ou les Sœurs de la Compagnie de Marie, de Jeanne de 
Lestonnac, vers 1620, ou si nous évoquons la terrible dé-
faite de sa contemporaine Mary Ward, vers 1640, si nous 
réfléchissons à cet ensemble apparemment hétérogène de 
situations, il ne nous sera pas difficile de trouver l’identité 
de la vie consacrée. 

Nous aurons alors découvert un groupe de personnes et 
d’institutions, ayant une tâche commune, fondée sur l’ap-
pel de Dieu, et perçue par leurs contemporains comme 



175D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

quelque chose d’anormal, d’inexplicable en soi, signe 
d’autre chose ou d’un autre monde.68

En ce sens, nous pouvons parler de vie consacrée en nous 
référant à la première communauté. Et nous accepterons 
la structure des vœux parce que et dans la mesure où elle 
contribue à exprimer cette identité profonde. Mais nous 
dénaturons tout si, insensiblement, nous dérivons de cette 
perspective d’essence-expression pour arriver à une autre 
de condition-engagement. 

68	 Un thème très important dans ce discours est celui de la  
« monachisation » du laïcat, reprenant l’expression de Harnack 
lorsqu’il étudie l’idéal et l’histoire du monachisme. Il parlait 
déjà de « Mönchisierung des Laientums » dans son ouvrage Das 
Mönchtum, seine ideale und seine geschichte, publié en 1881. Vauchez 
reprend cette expression dans plusieurs de ses ouvrages sur la 
spiritualité au Moyen Âge (par exemple, expressément, dans 
La lente valorisation de l’état laïque [XIIe-XVe siècle], collaboration 
à Structures et dynamiques religieuses dans les sociétés de l’Occident 
latin [1179-1449], Rennes, 2010, pp. 207-217). L’expression elle-
même fait référence au phénomène de dérivation de quelque 
chose de non monastique vers des formes monastiques. Ainsi, 
le monastique n’est qu’un moyen de satisfaire le sens d’une vie 
que cette autre forme ne prétendait pas atteindre pour trouver 
son propre sens. Il s’agit d’une situation de juxtaposition ou 
d’inadéquation qui, tôt ou tard, explose dans un épuisement 
silencieux ou se transforme en quelque chose pour lequel 
elle n’était pas née. Avec une certaine valeur caricaturale, 
c’est l’histoire des Sœurs de la Visitation, de sainte F. 
Chantal et de saint F. de Sales : elles, nées pour « visiter » les 
nécessiteux, à partir d’un moment de claustration indu, ne  
« visitent » plus personne, mais « sont visitées », et sont 
désormais appelées « Visitandines ». 



6. La communauté de l’école chrétienne176

Même si, dans cette situation, nous ne parlons pas de vie 
« religieuse » mais de vie « consacrée ».69

La succession des trois moments de l’histoire lasallienne 
et leur inclusion dans le contexte de la modernité, qui va 
à son tour entrer en crise au milieu du XXe siècle, nous 
permettent de mieux comprendre la valeur et la fragilité 
de l’alliance entre communauté et vœux. 

En réalité, c’est la modernité elle-même qui a vécu les trois 
moments que nous soulignons pour cette institution : sa 
préparation à partir du milieu du XVIIe siècle, son apogée 
entre le milieu du XVIIIe et le XIXe siècle, son épuisement 
progressif, évident un siècle plus tard. Il s’agit de la suc-
cession de trois états : définition ou proposition, dévelop-
pement et résultats, perplexité et remplacement par un 
autre modèle. 

Ils coïncident, et il ne pouvait en être autrement. C’est 
pourquoi la référence au Traité de Chrysostome nous est 
utile : non pas pour faire ce qu’il faisait, ni pour vivre 
comme il vivait, mais pour imaginer entre notre passé et 
notre avenir quelque chose d’aussi différent et pourtant 
aussi concordant que son modèle et celui d’aujourd’hui. 
Le texte de ce grand homme élargit notre horizon du pos-

69	 Il convient ici de rappeler les paroles souvent citées de saint 
Vincent de Paul dans l’un de ses discours aux Filles de la Charité : 
« Considérez que vous n’appartenez pas à une religion, puisque 
cet état ne va pas bien avec les occupations de votre vocation ».  
Et le reste du paragraphe, justifiant cette affirmation en 
proposant un autre modèle de cloître, de chapelle, de résidence, 
Règles et de Supérieure. C’était le 24 août 1659 (voir ES IX, 1178-
1179/Coste X, 661). 



177D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

sible et nous conduit à rechercher des formules dans les-
quelles la fidélité et la refondation prennent tout leur sens 
face aux temps nouveaux.

Ainsi, à partir des sections précédentes de cette Deuxième 
partie de notre étude, nous pouvons déduire que l’âme de 
la consécration consiste à se constituer en référence à l’es-
sence du message chrétien. Il s’agit d’articuler un mode de 
vie qui le reflète, qui s’en approche. Ce doit être un mode de 
vie qui, d’une certaine manière, se distingue, attire l’atten-
tion, ne s’adapte pas complètement, se distingue du mode 
de vie de la société qui reçoit ou peut recevoir l’Évangile. 

C’est ce que nous appelons, aujourd’hui et depuis toujours, 
la vie consacrée. Ou la vie religieuse ou la vie monastique.

À partir de là, nous considérons le dévouement à l’école 
des pauvres et nous comprenons que le ministère ou la 
tâche de la Communauté lasallienne consiste à vivre l’édu-
cation des pauvres de telle sorte que son peuple voie dans 
son école non seulement une anticipation du Royaume de 
Dieu, mais aussi sa réalisation même, dans les limites de 
notre vécu de l’Évangile dans l’espace et dans le temps. Un 
Signe de quelque chose qui, en soi, n’est pas visible.

Peut-on l’être aujourd’hui ?

Le ministère du Signe (deux)

En réalité, ce que nous appelons en chrétienté les « minis-
tères » sont de deux types : celui de l’Animation et celui 
du Signe. 



6. La communauté de l’école chrétienne178

Celui de l’Animation comprend tout ce qui est nécessaire 
pour que la communauté chrétienne vive dans l’ordre, 
communique en son sein, s’identifie face à l’extérieur, s’ap-
puie sur des structures capables d’accueillir l’avenir. C’est 
le ministère qui s’occupe de l’organisation, de la présidence, 
de la doctrine et qui, de ce fait, prend différentes formes. 

Le ministère du Signe est d’un autre ordre : il fait référence 
au service spécial rendu par des personnes ou des groupes 
qui vivent parmi les autres comme un rappel que tout est 
plus grand, que tout est possible, qu’il existe un temps 
au-delà du temps et un espace d’un autre ordre que cet 
espace. Il ne se réfère pas principalement à l’action, mais à 
l’être. Ces personnes et ces groupes ne se distinguent pas 
par ce qu’ils font, mais par la manière dont ils le font. C’est 
le ministère du silence, du témoignage (que nous avons 
évoqué dans les dernières lignes de la présentation du 
quatrième critère).

Il prend également deux formes, selon qu’il met l’accent 
sur la vie familiale ou la vie communautaire. 

La vie familiale est le niveau commun de la relation hu-
maine et montre à ce monde que le Dieu de Jésus devient 
réel dans l’amour qui unit les membres de cette famille ou 
de cette amitié. Lorsqu’il s’agit d’une communauté fondée 
non pas sur l’amour mais sur la vocation pour un engage-
ment, la chose n’est pas si différente : on est alors Signe de 
ce qui unit ses membres dans un projet. Dans les deux si-
tuations, on est Signe de quelque chose qui transcende l’ex-
périence habituelle des êtres humains dans leurs relations. 



179D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Cette dernière « modalité » est le « ministère » que l’his-
toire a attribué aux ermites, aux religieux, aux consa-
crés, ou quel que soit le nom qu’on leur donne, avec ou 
sans vœux, avec ou sans vie communautaire matérielle. 
C’est ainsi que l’histoire l’a fait, bien sûr, mais non sans 
offenser gravement l’autre situation, la vie familiale, que 
Paul considérait comme « un grand mystère » : celui de  
« l’union du Christ et de son Église », dans le chapitre 5 de 
l’épître aux Éphésiens.

Les jours de la Déclaration — toute l’année 1967 et en parti-
culier son quatrième trimestre — ont été marqués par de 
grandes tensions au sein du Chapitre. Cela était dû préci-
sément aux deux façons de comprendre la Mission.

En repensant à tout cela, nous en déduisons aujourd’hui 
que les uns et les autres concevaient la Mission avant tout 
comme une tâche, un travail, un engagement. En consé-
quence, il semblait que la définition de l’identité du Frère 
se voulait à partir de/pour la tâche et non à partir de sa 
vie consacrée. On peut encore le constater aujourd’hui 
lorsqu’on examine cette Déclaration dans son ensemble et 
qu’on voit qu’entre le bloc de Chapitres consacrés à trois 
aspects de la Mission (deuxième partie) et les précédents, 
consacrés à l’Identité (première partie), il n’y a pas autant 
de relation qu’on pourrait l’espérer. Entre les deux blocs, il 
existe en effet un décalage important. À cet égard, on peut 
dire, nous le répétons, qu’il aurait été très utile de consa-
crer plus de temps à la Déclaration, presque une troisième 
session du Chapitre.

Mais cela n’aurait certainement pas été possible, c’est vrai. 
Quelques mois plus tard, les idées ou les approches n’au-



6. La communauté de l’école chrétienne180

raient certainement pas changé de manière significative 
et c’est pourquoi nous devons aujourd’hui nous contenter 
du texte tel qu’il est. Une deuxième session aurait pu avoir 
lieu dans l’un des Chapitres suivants à partir de 1993,70 
mais cela n’a pas été le cas.

À l’origine, il y avait peut-être une compréhension erronée 
du concept de mission. En effet, lorsque l’on comprend la 
mission en fonction de l’organisation éducative, on abou-
tit à une identité différente de celle que l’on a lorsque l’on 
relie la mission et la communauté. Dans un cas, on abou-
tit au travail et dans l’autre au Signe. Seule cette dernière 
voie peut mener à l’avenir.

Il ne s’agit bien sûr pas de divisions ou de classifications 
inutilement logiques ou mathématiques. 

C’est pourquoi il est peut-être plus exact de dire que la 
Mission, vue du point de vue de l’organisation éducative, 
se rapproche davantage du domaine du travail (sans pour 
autant cesser d’être Signe de la manière dont les membres 
de l’organisation comprennent la vie). En revanche, lorsque 
la Mission est mise en relation avec la Communauté, c’est 
le témoignage de ce qui unit les membres de cette Com-

70	 L’histoire montre que les dimensions habituelles d’un Chapitre 
ne permettent pas aujourd’hui d’approfondir les thèmes à 
partir desquels il présente ses propositions. La situation qui 
a rendu logique l’acceptation d’une deuxième session en 1966 
se répète depuis 30 ans : c’est un pas de plus par rapport aux 
définitions qui étaient nécessaires il y a 60 ans. Et le fait de 
ne pas l’avoir fait est peut-être l’une des raisons du manque 
de clarté et de fondement suffisant dans les orientations qui 
parviennent aujourd’hui à l’Institut lasallien.



181D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

munauté engagée qui est davantage souligné (sans pour 
autant négliger l’aspect de l’engagement et de l’action). 

Comme nous l’avons dit, dans un cas, nous parlerons de 
prédominance du Signe ; dans l’autre, du travail.

Et ce ne sont pas, insistons-nous, des disquisitions chimé-
riques, car selon l’approche que nous adoptons, en cher-
chant des pistes pour l’avenir, nous finirons par nous de-
mander : que doit faire ou comment doit être notre com-
munauté ? Ce ne sont pas les mêmes questions, de sorte 
que leurs réponses ne mènent pas au même endroit et ne 
sont pas également aptes à indiquer de nouvelles voies.

Ce qu’ils n’ont pas pris en compte à l’époque de cette Dé-
claration, c’est que l’identité ou la consécration du Frère 
peuvent être comprises à partir de la Mission, à condi-
tion que la Mission soit lue à partir de la consécration 
de la Communauté.71 C’est la conséquence logique de ce 
discours sur les dimensions, que nous avons souligné à 
l’époque et que les Règles adopteront comme schéma ou 
critère à partir de 1986. 

Dans la communauté lasallienne, le travail éducatif, l’en-
gagement, l’action doivent toujours être présents. Tou-
jours. C’est pour cela qu’elle est née et c’est la condition 
de sa fidélité et de son avenir. Mais ce qui a été établi dès le 
début, comme nous l’avons rappelé à plusieurs reprises, ce 

71	 Cf., dans la Première partie, à propos du Chapitre de 1966/67, 
la section Renouveler la conscience, renouveler les définitions, et la 
référence aux commentaires du Frère Brun. (Renouveler, 1. Une 
déclaration).



6. La communauté de l’école chrétienne182

n’était pas un réseau d’écoles, mais un réseau de commu-
nautés pour s’occuper des écoles. Et cela changeait tout.

Dans la Mission, « l’école » doit nécessairement apparaître, 
quelle que soit la portée du terme à chaque endroit ou 
moment historique. Mais, comme il s’agit d’une fonction 
d’une Communauté ou d’un réseau de Communautés, un 
nouveau facteur apparaît : cette Communauté et ce réseau 
de Communautés devaient s’appuyer sur quelque chose qui 
transcendait le travail concret de chaque école et de chaque 
personne. Chaque école et chaque personne étaient, en ef-
fet, ce qu’elles étaient parce qu’elles faisaient partie d’une 
communauté et d’un réseau de communautés. 

La Mission d’une telle Communauté, comme nous l’avons 
rappelé plus haut, est d’offrir à ses gens une école qui 
soit un signe d’espérance. Toute école l’est ou peut l’être, 
certes. Mais elle l’est comme la science ou la pensée : si 
elles sont possibles, c’est que la vie a un sens, c’est-à-dire 
que celui qui pense, sait, fait ou rentabilise est une garan-
tie d’avenir, un signe d’espoir, donc. Toute école.

Lorsque nous parlons de l’école de la communauté, nous par-
lons également d’autre chose. Cette école se présente à ses 
gens comme animée par une communauté capable du meil-
leur geste professionnel parce qu’elle s’abreuve à une source 
qui transcende l’empirique. Sa fécondité ou son excellence 
professionnelles sont fondées sur ce qui unit ses membres, 
sur ce qui fait de cette école une institution collective.



183D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

L’Association, hier et aujourd’hui

Ce titre permet d’exprimer le message profond des chro-
niques locales qui ont été prises en compte dans cette 
étude : leurs protagonistes parlent de l’émergence d’un 
nouveau laïcat lasallien, imprévu. Plus encore : ils ne le 
considèrent pas comme un accident ou une relève, mais 
comme une opportunité. L’opportunité.

On ne peut pas rêver, c’est-à-dire remplacer sans plus 
attendre la diminution du nombre de Frères par une 
chimère idéale. On dirait que pour certains, tout se résout 
en accueillant aimablement de nouveaux membres dans 
les projets éducatifs. C’est autre chose. On ne peut igno-
rer le drame de l’extinction d’un modèle de Communauté, 
celui basé exclusivement sur les Frères, consacrés en com-
munauté, célibataires. Non. C’est quelque chose qu’il faut 
toujours garder à l’esprit, comme une question grâce à la-
quelle l’Institution reste vivante par la conscience qu’elle 
éveille. 

Quand on parle d’opportunité, il faut penser à autre 
chose qui émerge précisément là, dans l’épuisement de 
la première. Et on pourrait sûrement appliquer à cette 
conscience la comparaison évangélique du grain de blé qui 
meurt, mais ne meurt pas.72 C’est bien plus que la perma-
nence du Projet quand les Frères disparaissent.

72	 Le commentaire profond et touchant d’Henri Denis, Semences 
(Desclée de Brouwer, Paris, 2004), sur « écrire pour au-delà 
de nos vies », des choses qui se réaliseront dans d’autres 
générations. Il l’appliquait à ses paroles d’orientation 
spirituelle ou croyante dans la paroisse à laquelle il a consacré 
ses dernières années, qu’il qualifiait de « testament spirituel ».



6. La communauté de l’école chrétienne184

Car on peut considérer la situation non pas du point de 
vue de la mort, mais de celui de la vie. On peut interpré-
ter l’émergence de ce nouveau laïcat comme la preuve que 
toutes les personnes ne participent pas aux projets éduca-
tifs uniquement pour des raisons contractuelles, profes-
sionnelles ou économiques. Loin de là.

Nous pouvons, tout d’abord, nous émerveiller de la généro-
sité et de la fécondité d’un type de personnes auxquelles, il 
y a seulement 40 ans, personne dans le monde lasallien ne 
demandait autre chose que quelques heures en échange 
d’un contrat de travail. C’est là, dans un domaine qui ne 
laissait nullement présager ce qui allait se passer, c’est là, 
précisément là, que cet avenir s’est produit. Il est en train 
de se produire.

Nous pouvons et devons également reconnaître que cette 
urgence n’est pas le fruit de la perspicacité des Frères qui 
cherchaient à assurer la relève au sein des œuvres. Cette 
émergence fait partie de la nouvelle manière d’être chré-
tien, des nouvelles Églises locales, de la nouvelle sensibi-
lité à la transcendance, de la conscience de la possibilité 
de relier engagement vital et engagement professionnel. 
Elle fait partie, en somme, de l’émergence d’un nouveau 
type de société, dans lequel les façons de vivre et de 
montrer son engagement ne sont plus les mêmes qu’au-
paravant.

Et nous pouvons enfin interpréter autrement les gestes 
cruciaux qui ont eu lieu tout au long du XXe siècle et qui 



185D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

ont façonné de nouvelles formes d’engagement croyant, 
confessionnelles et interconfessionnelles, chrétiennes et 
d’autres cultures. En toute légitimité. 

Ce sont des situations rappelées dans plusieurs des der-
nières Circulaires ou divers messages du Conseil général 
lasallien et que l’on peut deviner à travers la série de té-
moignages des Bulletins de l’Institut n° 250 à 260, dans 
la seconde moitié de la décennie 2010/20, plusieurs fois 
cités dans cet étude. Face à toutes ces situations, le lec-
teur se sent renvoyé à sa propre maison, à sa propre terre, 
et examine tels ou tels gestes similaires ou contraires à 
ceux qu’il lit, rapportés peut-être à l’opposé de ce qu’il 
connaît.

Ce renvoi à sa propre conscience finit par amener les 
membres des communautés concrètes à s’interroger sur 
leur propre identité. Et cela est déjà une grâce. Celle que 
nous pouvons appeler la dernière, jusqu’à aujourd’hui.

Examiner sa propre identité ne se réduit pas, en effet, à 
passer un week-end de retraite ou de sérénité spirituelle 
et à revenir sans plus là où nous étions et à ce que nous 
étions. C’est précisément ce que ces sessions laissent der-



6. La communauté de l’école chrétienne186

rière elles, comme une invitation à un examen beaucoup 
plus approfondi. C’est là l’espace de la grâce.73

C’est revivre l’expérience de Vaugirard en septembre 1691, 
lorsque le Fondateur a réuni tous les Frères face à la grande 
crise. Dans leurs écoles, il restait des élèves de l’École des 
Maîtres ; ceux-ci, laissant de côté toute autre préoccupa-
tion, se sont consacrés à l’examen de leur parcours per-
sonnel et institutionnel.  

À l’époque comme aujourd’hui, il y a d’abord une conscience 
claire de ce qui s’éteint. Cette même conscience conduit à 
percevoir plus clairement la réalité même de l’engagement 
vocationnel. Elle le montre comme quelque chose qui est 
perçu par ceux qui le partagent et ceux qui le contemplent, 
à l’intérieur et à l’extérieur de la communauté. Dans cette 
étude, cela conduit à considérer différemment le dernier 

73	 Comme si elle définissait notre horizon, en clôturant quelques 
pages sur la théologie des vœux, J. Angulo affirme : « les 
frontières entre les différentes manières de vivre la suite du 
Christ ne sont pas aussi claires que nous le souhaiterions 
peut-être, et la vie chrétienne résiste à être enfermée dans 
des schémas étroits sans pour autant perdre de sa validité 
sous aucune des formes qu’elle prend. Accepter cette réalité 
implique de nous réconcilier avec l’incertitude et d’assumer 
que nous sommes peut-être face à une « forme de vie sans forme ».  
L’identité ne se définit pas par contraste et ne dépend pas de 
contours clairs et bien délimités, mais de la conscience de qui 
nous sommes et de la mesure dans laquelle les médiations que 
nous utilisons restent valables pour chacun d’entre nous dans 
le but ultime que nous partageons tous : suivre Jésus-Christ 
depuis les racines de notre existence ». Janire Angulo, Les vœux : 
une réalité à repenser, revue Vida Nueva n° 3.350 (27.1.2024), page 
centrale. Les italiques sont de nous.



187D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

siècle de l’histoire lasallienne (et toutes les autres, simi-
laires). Elle suggère qu’au-delà de toutes les situations 
personnelles de permanence ou de lassitude, un nouveau 
mode d’engagement croyant est en train d’apparaître. 

C’est l’émergence de ces nouvelles formes qui détermine 
l’épuisement de l’ancienne, du moins de son exclusivité. 
C’est pourquoi ces nouvelles formes sont une grâce : parce 
qu’elles ne parlent pas de mort mais de vie. Exactement 
comme cet automne à Vaugirard qui s’achèverait en no-
vembre par ce qu’on a ensuite appelé le Vœu héroïque. 

C’est à cela que faisait référence le Supérieur général 
Charles Henry, en ouvrant le Chapitre général de 1977 
par les mots que nous avons évoqués en première page de 
cette étude.

La grâce de la nouvelle Communauté 

À ce stade presque final de notre réflexion, nous voyons 
clairement formulée l’alternative qui s’est insinuée dès la 
première page : la nouvelle Communauté est soit le déve-
loppement de l’ancienne, soit une chimère, c’est-à-dire la 
continuité du Projet lasallien ou sa négation.

Dans la première possibilité, la réflexion sur la nouvelle 
Communauté tendrait vers la recréation de l’ancienne, 
dans un processus imprévu, fruit de la maturation de ce 
qui est connu. Ce serait l’image évangélique du grain de blé 
enfoui. Dans la seconde, c’est le contraire : tout ce discours 
apparaîtrait comme la configuration de quelque chose qui 
n’a d’autre âme que la volonté désespérée de survivre.



6. La communauté de l’école chrétienne188

Dans les deux cas — continuité ou épuisement, entre le 
passé et l’avenir de cette institution —, nous serions en 
mesure d’interpréter différemment toute son histoire. 
Nous parlerions de quelque chose qui a été ou de quelque 
chose qui peut être.

En effet, si nous considérons que l’émergence de la nou-
velle Communauté signifie la fin de l’ancienne, il ne nous 
reste plus qu’à attendre son épuisement définitif et, en 
même temps, le renforcement progressif de nouvelles 
formes. Ce sont des dénouements dans lesquels il n’y a pas 
lieu d’intervenir.   

Mais si nous considérons que l’émergence des nouvelles 
formes est la continuation par transformation des an-
ciennes, alors nous comprendrons les anciennes d’une 
autre manière. Nous comprendrons où se trouvait leur 
âme et nous la situerons non pas dans leur appareil juri-
dique ou contextuel, mais dans la cohérence de leur com-
munauté avec leur environnement et dans la qualité des 
relations éducatives.

Ce présent nous aide à voir d’une autre manière toute 
l’histoire de ces formes de consécration et d’engagement 
apostolique. C’est un présent qui transforme notre vision 
du passé. Il n’est pas nécessaire d’insister sur le fait que 
cette possibilité suffit à justifier le processus de cette ré-
flexion.

De ce côté-ci de l’alternative, nous comprendrons autre-
ment l’engagement de vie des Frères, la consécration qu’ils 
partagent. 



189D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Nous ne considérerons plus leur Communauté comme 
une obligation instaurant des limites en fonction de cer-
tains résultats (plus de temps, plus de proximité au tra-
vail), obligation renforcée par leur profession religieuse. 
Au contraire, nous la comprendrons comme l’expérience 
et la manifestation de la communion avec l’Esprit du Sei-
gneur au service de l’école populaire, tout au long de cette 
période de l’histoire que nous appelons la modernité. Et 
c’est cette manière de vivre la consécration qui définira 
leur vie, et non leurs vœux.

Nous comprendrons pourquoi la structure canonique a été 
remarquablement insignifiante tout au long de l’histoire 
de cette Institution. Et nous comprendrons mieux ses im-
précisions actuelles, ainsi que la possibilité de transformer 
en critères les modes de construction actuels de la com-
munauté lasallienne.

Nous découvrirons le paradoxe selon lequel l’émergence de 
la nouvelle Communauté ne signifiera pas en premier lieu 
l’épuisement de l’ancienne, mais son évolution et son ac-
complissement,74 jusqu’à aujourd’hui. Et il s’agira, sans au-
cune fausse consolation, de l’émergence d’un nouvel espoir.

Cela conduit nécessairement à comprendre d’une manière 
nouvelle les vocations ou les identités au sein de la com-

74	 Dans le « vœu héroïque », à l’origine de la congrégation 
lasallienne, en 1691, le délai que se donnent les trois contractants 
est exprimé ainsi : « jusqu’à l’entière consommation de l’établissement 
de ladite Société... ». Cela peut être interprété de deux manières : 
« jusqu’à la consolidation définitive de... » ou « jusqu’à ce que 
disparaisse... ». Quelle que soit leur intention, imaginer leur état 
d’esprit sous cet angle est très suggestif pour le présent.



6. La communauté de l’école chrétienne190

munauté. Il s’agit d’une manière nouvelle qui n’implique 
pas la disparition de l’une ou l’autre de ses deux formes 
principales, mais qui propose à chacune la nécessité de 
se configurer en tenant compte de l’existence de l’autre. 
C’est l’autre face du don de Dieu, don et tâche.

C’est pourquoi nous devons signaler un comportement 
partiellement erroné et pourtant fréquent dans ces do-
maines : considérer les membres les plus récents de ces 
nouvelles Communautés à partir du modèle des précé-
dents. L’erreur consiste à considérer que le modèle de ré-
férence des nouvelles Communautés doit être le modèle 
précédent, celui du Frère, qui s’adaptera au nouveau, mais 
toujours dans certaines limites. 

L’erreur est de s’obstiner à vouloir que l’avenir s’adapte à 
son passé.

Le Frère, sa Communauté, sont les dépositaires d’une mé-
moire institutionnelle qu’ils vivent et qu’ils offrent aux 
nouvelles formes lasalliennes. C’est leur raison d’être. 
Mais, face à un tel changement d’époque, ce n’est pas la 
même chose de conserver la mémoire des origines que de 
disposer d’un modèle pour l’avenir. 

Si, en revanche, nous considérons la situation actuelle 
comme la continuation et la nouvelle forme de ce qui 
précède, anciens et nouveaux apprendrons à regarder au-
trement les formes passées. Nous comprendrons que leur 
substance ne résidait pas dans tel ou tel trait, mais dans 
tel autre, qui est précisément celui qui continue d’animer 
le projet initial aujourd’hui, des siècles plus tard. 



191D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Nous ouvrirons ainsi la voie à un concept renouvelé de 
consécration.

Le Frère apprendra à se considérer autrement. Il se verra 
comme un chrétien laïc qui adopte l’expression institu-
tionnelle habituelle à une époque donnée pour partager 
l’engagement apostolique. Il comprendra la fonction apos-
tolique de sa consécration, qui ne se réduit pas à un sys-
tème permettant de concentrer les ressources dans le do-
maine éducatif. Il comprendra que sa mission est, comme 
elle l’a toujours été, de montrer la réalité de la plus grande 
simplicité faite communauté éducative.

Le nouveau membre de la communauté, lui aussi laïc, sen-
tira très proche la présence du Fondateur qui contemple 
les formules de l’engagement chrétien aujourd’hui et se 
lance dans l’objectif de rendre le Seigneur présent dans 
l’école populaire. Il comprendra que sa manière de vivre 
est la continuité de cette consécration originelle, celle du 
baptême, qui s’était peut-être diluée avec le temps. Il vi-
vra son baptême sous le regard et les attentes des autres 
membres de sa communauté et de son école. Il comprendra 
que sa mission est, comme elle l’a toujours été, de montrer 
la présence de Dieu dans l’amour qui anime sa vie.

La nouvelle Communauté amène ses anciens membres 
à se comprendre eux-mêmes d’une manière nouvelle. Et 
c’est précisément cela qui leur permet de constituer la 
nouvelle. 

C’est là que résident la nouveauté et la grâce de l’Esprit : 
amener cette Institution non pas à oublier ce qu’elle a été 
et comment elle a été, mais à se penser en fonction de la 



6. La communauté de l’école chrétienne192

nouvelle constitution de sa Communauté, fille des temps 
nouveaux et de la nouvelle évangélisation. La nouvelle 
Communauté semble être un don qui invite à se consi-
dérer comme l’une des pages de la redéfinition de la vie 
consacrée dans l’Église. 

Elle conduit à redéfinir l’héritage. C’est précisément ce que 
proposent depuis au moins 20 ans toutes les Circulaires et 
Lettres des Supérieurs lasalliens. 



193D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Conclusion : 
Un système

Cette Deuxième partie avait pour but de rassembler, regrou-
per et résoudre les grandes questions apparues tout au 
long de notre réflexion.

Parmi les trois visées, il existe un processus d’acceptabili-
té décroissante. 

Il est facilement acceptable que nous recueillions dans 
notre réflexion les signes les plus importants ou les réali-
tés les plus frappantes de notre parcours. On peut ne pas 
partager la vision d’ensemble ou l’ensemble de ce qui a été 
recueilli, mais on acceptera la volonté de le faire, comme 
celle de quiconque a entrepris un parcours similaire.

Ensuite, regrouper. À première vue, cela ne devrait pas po-
ser de problème majeur. Mais dès que nous nous rendons 
compte que le regroupement implique déjà une part non 
négligeable d’interprétation, nous constatons qu’il n’est 
pas si facile d’accepter les regroupements effectués par 
d’autres. Le regroupement nécessite déjà des critères, pro-
visoires si l’on veut, mais des critères tout de même. 

Enfin, résoudre. Si tant la collecte des signes que leur re-
groupement soulèvent des questions ou des problèmes 



Conclusion : un système194

vraiment graves, il n’est alors pas facile d’accepter les pro-
positions de solution. À mesure que la collecte et l’orga-
nisation de données deviennent des questions, il devient 
plus difficile d’accepter leurs propositions.

C’est pourquoi il est important de montrer les critères qui 
conduisent à la fois à la collecte et au regroupement des 
différents signes apparus dans l’étude.

Et il est important de ne pas attribuer de valeur dogma-
tique à ce qui suit, mais de le recevoir comme une réflexion 
possible sur tout ce qui précède. Ainsi, l’objectif final de  
« résoudre » doit être mieux compris comme « orienter 
vers la solution ». Il n’est pas facile de comprendre un ter-
ritoire ni d’imaginer des chemins pour y accéder.

« Résoudre » les questions soulevées par notre étude re-
vient en quelque sorte à préciser l’horizon et l’orientation 
de la grande carte que nous devons connaître. 

Comme le savent tous les chercheurs, quelle que soit leur 
spécialité, leur esprit se nourrit de deux façons d’envisa-
ger leur domaine d’étude. D’une part, il y a les visions gé-
nérales, les notions contrastées par d’autres spécialistes 
et dont la portée est potentiellement universelle. D’autre 
part, il y a les connaissances et les expériences ponctuelles, 
la casuistique, le plus concret possible. Notre étude tente 
d’en tenir compte et il est important de le préciser dans 
ces dernières pages. Aujourd’hui, nous parlons de mondial 
et de local.

La vision générale dans toute science a pour mission de 
permettre de comprendre le local. C’est logique. Mais en 



195D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

connaissant et en interprétant le local, le processus s’in-
verse ou se complète : ni les visions générales n’ont un 
caractère absolu, ni les expériences locales ne sont auto-
nomes par rapport au mondial. 

Notre étude tente donc avant tout de formuler la portée 
des questions globales : le sacrement de l’école, le signe 
de la communauté, la vocation partagée, l’éducation et 
l’évangélisation, la fidélité et la fugacité, etc. Cependant, 
elle ne prétend pas y apporter une réponse définitive. Elle 
reconnaît qu’en dernier ressort, la réponse doit être locale, 
de sorte que sa contribution est avant tout la précision de 
la portée de la question.

C’était l’objectif de notre étude : parvenir à un langage 
commun en ce qui concerne l’identité lasallienne.75

La communauté ou l’universalité de ce langage ne se 
trouvent pas dans les lignes directrices qui en découlent 
pour tout le monde lasallien. Elles se trouvent dans la for-
mulation même de ses grandes questions et dans les cri-
tères qui nous y ont conduits. C’est un langage qui permet 

75	 À ce stade, nous nous souvenons avec plaisir du texte Unanimité 
dans le pluralisme, publié par la communauté de Taizé en 1966. Il 
s’agit d’un ensemble de 70 pages, qui complète La Règle de Taizé. 
Sa valeur réside dans sa simplicité et sa profondeur : si la Règle 
est déjà simple et profonde, ce texte aide à prendre conscience 
que ses différentes manifestations à travers le monde vivront 
dans le même esprit. C’est dans ce même objectif, en pensant au 
monde lasallien, que ce travail a été conçu. (Le texte de Taizé, 
Règle et unanimité, a été publié en plusieurs autres langues à 
partir de 1966).



Conclusion : un système196

de signaler le champ et l’horizon des questions, auxquelles 
il faut répondre précisément dans chaque territoire. 

Cela peut sembler très peu, et pourtant c’est beaucoup. 
Nous partons d’un principe accepté partout : dans la vie, 
dans la religion, dans la technique, en politique, les ques-
tions sont communes ; les réponses, complémentaires. Les 
réponses sont communes dans leur intention ou dans leur 
espoir et dans le domaine qu’elles indiquent comme pos-
sible. Elles ne le sont pas dans sa formulation. 

C’est sur cette base qu’un avenir commun peut être 
construit. En revanche, lorsque la communion des ques-
tions est rejetée ou lorsque les questions sont interprétées 
de manière opposée, il n’y a aucune possibilité de partager 
une réponse. Même si, nominalement, on appartient au 
même corps institutionnel qui semble s’interroger sur son 
identité. Lorsque cela se produit, l’institution a perdu son 
avenir.

Probablement, l’Institution lasallienne dans son ensemble 
n’en est pas encore arrivée là. Il suffit de passer en revue 
les cinq derniers Chapitres généraux sur ces questions. 
Elle ne dispose pas d’un langage commun et ne peut donc 
ni comprendre les initiatives locales d’un autre territoire 
ni présenter les siennes de manière significative.

Ce qui suit est donc présenté comme l’architecture sou-
terraine possible d’un langage commun. Ou, ce qui revient 
au même, d’un avenir possible.



197D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Nous procédons en cinq étapes :

•	 Tout d’abord, nous regroupons les six thèmes de la 
Deuxième partie en trois axes : nous voyons ainsi claire-
ment que chacun d’entre eux se configure par sa rela-
tion avec un autre : [1.] Trois axes.

•	 Ensuite, nous nous arrêtons sur une sorte de dénomina-
teur commun, comme une constante qui se retrouve dans 
tous les thèmes : ils sont toujours en mouvement. C’est  
[2.] Une constante.

•	 Troisièmement, nous configurons le Système, en mon-
trant que cette constante interne est l’âme de l’en-
semble : [3.] Le Système.

•	 La quatrième étape est réservée à une sorte de garantie 
de tout ce qui précède : il faut se considérer comme fai-
sant partie d’un ensemble dans lequel personne n’est 
la limite de personne. C’est [4.] Limite vs. Frontière.

•	 Enfin, à titre d’exemple, nous énumérons quelques déri-
vations concrètes de tout cela [5.] Brève opérationnelle.  

Il en résulte un ensemble particulièrement abstrait que 
nous accompagnons de quelques graphiques.



Conclusion : un système198

1. Trois axes
Donc, dans le processus précédent, dans la succession 
des six constantes ou critères, trois axes apparaissent. Ils 
constituent la base du langage de l’identité. Ils donnent 
du sens et du contenu à nos mots. Ce sont :

•	 tout d’abord, celui qui existe entre l’histoire et la nou-
velle évangélisation ;

•	 ensuite, celui entre la vocation et la Mission, entre 
l’appel et l’envoi ;

•	 et enfin, celui entre l’intériorité et l’institution, entre 
l’école et la communauté.

Leur combinaison permet de détecter un sens dans l’en-
semble des visions diachroniques et synchroniques du 
processus vécu par l’Institution lasallienne tout au long 
de ce siècle. La configuration que l’ensemble adopte après 
leur interaction est l’espace dans lequel peuvent se ré-
soudre les grandes questions de l’avenir de l’Institution la-
sallienne, en particulier celle de la nouvelle configuration 
de sa Communauté.

Le premier :

Exprime la relation entre le chemin de l’histoire et celui de 
la manifestation ou de la révélation du Mystère.

Histoire                                         Évangélisation



199D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Ce premier axe rappelle que dans un projet comme celui 
des lasalliens, l’histoire et l’évangélisation se constituent 
mutuellement. Il en va ainsi dans ce cas comme dans tout 
autre. Tout résulte de l’imbrication de deux visions : celle 
de chaque projet et celle des dynamiques de son environ-
nement. L’histoire montre les situations dans lesquelles se 
manifestent ses propres limites ou son ouverture au Mys-
tère qui l’anime. Pour sa part, l’évangélisation consiste 
toujours en l’expression de cette rencontre mutuelle entre 
l’humanité et le Mystère, et entre le Mystère et l’humani-
té. L’école est la médiatrice de ce mouvement, le pont ou la 
place où ils se rencontrent.

Ainsi, il n’y a pas d’histoire sans expression du Mystère, 
ni d’évangélisation sans la dynamique du temps.76 Atten-
tion : sans cette rencontre, il n’y a pas non plus d’école 
chrétienne.

Cela signifie, simplement, que l’expression de ce que nous 
chrétiens appelons la Parole de Dieu varie ou se manifeste 
de différentes manières selon les grands moments ou les 
grandes périodes de l’histoire. Cela signifie qu’au fil du 
temps, imperceptiblement, le visage de Dieu se modifie ou 
s’incarne de différentes manières sociales ou humaines. Et 
cela signifie que les différentes périodes historiques suc-
cessives élaborent des formes institutionnelles pour expri-
mer cette dynamique. Ces formes institutionnelles sont, 

76	 En dessous, l’orientation lumineuse de W. Pannenberg, 
interprétant la tradition théologique protestante au moment 
même du Concile, avec sa compréhension de la Révélation 
comme histoire (Offenbarung als Geschichte, Göttingen, 1961).



Conclusion : un système200

par définition, aussi conjoncturelles dans leur expression 
que durables dans leur sens.77

La portée de ces thèmes dans la configuration de l’Institu-
tion lasallienne et, en particulier, dans celle de ses Com-
munautés, est évidente : il s’agit d’une institution histo-
rique au service de l’évangélisation.

Le deuxième :

Il est constitué par la relation entre la vocation et la mis-
sion, c’est-à-dire entre l’appel et l’envoi.

Appel                                         Envoi

Ce jeu exprime l’écho des apparitions du mystère dans la 
société et chez les personnes. Ainsi, lorsque tel ou tel geste 
de la culture d’une époque offre des indices sur le mystère 
de la vie, surgit la conscience de recevoir un appel spécial 
pour le signaler. Et cela peut se produire tant chez les per-
sonnes (indigence de toute sorte) que dans l’ensemble de 
la société (mutations culturelles, besoins éducatifs, etc.).

La vocation répond à un besoin humain, individuel ou 
collectif, comme nous le soulignons. L’humanité a besoin 
d’incarner ou de rendre visibles les manifestations de ce 
qui la transcende et c’est pourquoi elle professionnalise 

77	 Impossible de passer sous silence à ce stade l’histoire du 
monachisme égyptien, c’est-à-dire l’origine de ce que nous 
appelons la vie consacrée, avec les différentes modalités qu’elle 
a adoptées dès ses premiers siècles.



201D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

ceux qui se consacrent à cette tâche. C’est une constante 
de l’humanité, antérieure à toutes les théories sur le sujet.

En chrétienté, cet appel est interprété comme une manière 
particulière pour le Verbe de Dieu d’être présent au milieu 
des peuples. La vocation est ainsi la continuité privilégiée 
de la présence de Jésus à travers les temps. La vocation fait 
des personnes des ministres de l’Évangile, des gens qui, par 
leur vie, montrent les lieux de la manifestation de Dieu.

On comprend immédiatement le lien entre ce thème 
et l’axe précédent : c’est le fait vocationnel qui exprime 
concrètement la cohérence entre le cours de l’histoire et la 
nécessité de l’évangélisation. C’est pourquoi nous disons 
que le sens ultime du fait vocationnel est la manifestation 
de l’Évangile, c’est-à-dire le service des signes de Dieu les 
plus particulièrement évidents à chaque époque.

La vocation, en soi, ne consiste donc pas et ne conduit pas 
à faire quoi que ce soit, mais à exprimer la réalité du Dieu 
qui appelle et qui est au cœur des personnes, des peuples 
et des temps. 

Et nous devons à nouveau souligner ce que nous voyons tous 
dans cette question en relation avec l’Institution lasallienne :  
sa configuration repose sur l’appel du Dieu de l’histoire, de 
sorte que sa mission consiste à montrer aux peuples cet ap-
pel, dans le domaine concret de la formation des personnes, 
en particulier celles chez qui le mystère de Dieu est le plus 
évident, c’est-à-dire les personnes dans le besoin.



Conclusion : un système202

Et le troisième :

Le jeu de ces deux axes conduit nécessairement au troi-
sième : la communauté et son âme.

École                                          Communauté

En effet, si l’évangélisation doit se produire dans l’his-
toire, si la vocation et la mission naissent de et pour ce 
même jeu, il faut que les personnes et les institutions 
vivent dans leur cœur, en harmonie avec leur source. Elles 
doivent vivre dans l’espace intime où se rencontrent l’his-
toire et l’Évangile (qui est le nom chrétien du Mystère), là 
où naissent les formes sociales au service de la transcen-
dance humaine.

Cet ultime lieu est la racine de la médiation, c’est-à-dire 
de la forme institutionnelle dans laquelle se manifeste la 
rencontre entre l’Évangile et l’histoire. Ainsi, tant l’esprit 
des personnes que leurs protocoles communs doivent re-
fléter les modalités de cette rencontre, sous peine d’invali-
der la vocation et la mission. 

Il se peut malheureusement que cette connexion ou cette 
harmonie avec le cœur de l’histoire se perde, de sorte que 
tout se dissolve en apparence, qu’il s’agisse de l’Évangile 
ou de la Mission. Lorsque, au contraire, cette harmonie se 
produit, toute l’institution s’anime d’une capacité créa-
tive surprenante. Le professionnalisme le plus excellent 
est ainsi le symptôme que les mots de l’identité institu-
tionnelle sont pleins de vie. 



203D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Il existe une garantie et en même temps un signe que les 
choses sont ainsi : la manière partagée de vivre la voca-
tion. Et c’est à ce stade qu’apparaît définitivement la cor-
respondance entre les signes de Dieu dans l’histoire et la 
qualité des formes institutionnelles de toute communauté 
ministérielle.

Depuis au moins un siècle, une évolution fondamentale 
du modèle humain ou social est devenue évidente. C’est 
le chemin qui mène de la raison à la relation. Nous l’avons 
rappelé aux points 5 et 6. 

Cela aide à comprendre comment, au début de notre étude, 
dans les premières pages de la Première partie, l’Institution 
lasallienne configurait son modèle communautaire à par-
tir de la raison. Et il ne pouvait en être autrement, car elle 
devait refléter le critère de toutes les institutions sociales 
encore en mutation au tournant du XIXe et du XXe siècle. 
Peu à peu, cependant, à mesure qu’il devenait évident dans 
le monde que la catégorie directrice pour comprendre le 
cheminement de l’humanité n’était plus la raison mais la 
relation, le modèle même de communauté se remodelait, 
silencieusement.

Tout au long de ce processus, on a assisté à une perte pro-
gressive de sens de la forme héritée de la Communauté 
lasallienne.

Aujourd’hui, il est évident que toute la société, toute l’hu-
manité, est régie par ce critère. Nous sommes parce que 
nous faisons partie, que vivre c’est cohabiter. Ainsi, au 
milieu du siècle dernier, l’expression « communauté édu-
cative » est née dans les Districts français et elle s’est ré-



Conclusion : un système204

pandue dans le monde entier. Comme cela arrive parfois 
dans l’histoire, ce fut une grande découverte. 

Cette expression soulignait la nécessité de partager le pro-
jet éducatif, afin de garantir la totalité de ce qui était fait 
et, en même temps, de permettre à l’institution d’élargir 
le cadre conventionnel en suivant les principes d’apparte-
nance à une communauté locale.

Ainsi comprise et exprimée à présent dans le vocabulaire 
des axes précédents, la communauté était le visage de 
l’Évangile en cette nouvelle ère. Et elle l’est toujours, 50 
ou 60 ans plus tard. C’est en elle que tout le discours de 
notre Deuxième partie devient réalité et permet d’interpré-
ter tous les rebondissements de la Première.

En résumé :
3. Appel

2. Évangile1. Histoire

4. Envoi

5. École

6. Communauté



205D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

2. Une constante
La relation entre les six critères, articulés autour des trois 
axes que nous proposons, semble compréhensible, voire 
évidente dans certains cas. Mais il y a plus. Il s’agit ici 
d’une similitude structurelle ou fonctionnelle entre tous 
ces critères. 

Il s’agit en quelque sorte d’une tension interne. On pour-
rait dire que chacun d’entre eux présente un équilibre 
qui ne peut être ni durablement stable ni constamment 
instable. Selon la position de leurs membres à l’intérieur, 
ceux-ci donnent un sens à des termes que d’autres per-
sonnes utilisent également, même s’ils ne coïncident pas 
exactement avec les leurs.

Il s’agit d’une tension dialectique. Son cheminement entre 
équilibre et déséquilibre permet à une Institution de se 
sentir vivante, capable de dialoguer avec les conditions de 
son environnement, dans la géographie et dans l’histoire.

Tout dépend si chacun des thèmes est vécu dans l’inertie 
ou dans le sens.

Comprenons bien : les deux réalités sont indispensables. 
Les deux. Nous avons besoin de l’inertie et du sens, tout 
comme nous avons besoin d’un point de départ et d’une 
destination. Et ce serait être simplistes de qualifier de bon 
ce qui relève du sens et de mauvais ce qui relève de l’iner-
tie. Les institutions, comme tout être vivant, ont besoin 
des deux, dans une tension qui leur donne vie. Ce qui se 
passe généralement, c’est qu’à certains moments ou dans 



Conclusion : un système206

certains endroits, pour une raison ou une autre, l’une est 
cultivée au détriment de l’autre.

L’institution s’épuise alors ou meurt, sans appartenir ni à 
sa terre ni à son temps.78

Elle a perdu son histoire. Elle se réduit à une succession 
d’instants, d’anecdotes locales sans continuité. Elle ne vit 
pas. Elle est seulement là. En réalité, elle n’appartient qu’à 
elle-même. En période de stabilité sociale, cela n’est parfois 
pas perceptible. En revanche, en période d’instabilité, cela 
devient d’autant plus évident que la nouveauté sociale 
est grande. C’est lorsque les institutions disparaissent ou 
se recréent, lorsqu’elles ressentent leur histoire ou lors-
qu’elles découvrent qu’elles n’en ont pas. C’est le chemin 
parcouru depuis cent ans jusqu’à aujourd’hui.

Au fond, c’est ce qui va de la Bulle de 1725 à l’époque de 
son tricentenaire.

Et cela semble logique, car la dialectique signifie fonda-
mentalement que les formes ne sont jamais définitives, en 
termes opérationnels. Ces « formes » sont conceptuelles 
ou verbales (elles constituent le discours doctrinal) et 
structurelles (elles constituent le discours institutionnel). 
Comme l’histoire le montre, lors des changements de cycle 
historique, la société doit rejeter tout ce qui, par sa rigidi-

78	 « Être de son temps et de son pays » : nous reprenons encore 
l’expression de la formidable Circulaire du Frère Irlide, du 
6 janvier 1881, déjà citée. Il s’appropriait ce qui pouvait être 
à l’époque un reproche de la société à l’école lasallienne ; il 
l’assumait et le proposait comme modèle, référence, slogan.



207D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

té, empêche l’accès à de nouvelles conditions de vie. C’est 
l’horizon des défis techniques et d’adaptation, maintes 
fois cités dans cette étude.

Nous pouvons le voir dans les trois axes de ce système, tels 
que nous venons de les présenter et de les illustrer dans le 
graphique.

Tout d’abord, si nous commençons par examiner la ma-
nière de vivre l’histoire, nous constaterons que tout oscille 
entre deux côtés ou deux pôles : d’un côté, le processus de 
l’insignifiance, de l’inertie et de la répétition, et de l’autre, 
les causalités et les cycles. On comprend immédiatement 
que dans toute institution, on doit constamment exami-
ner sa façon de percevoir l’histoire, l’histoire générale des 
peuples. Elle se comprend ainsi en fonction d’un moment 
et d’une situation locale, qu’elle doit vivre en dialogue 
avec le caractère permanent et évolutif de l’histoire.

C’est ainsi qu’apparaît, avec des visages concrets, la rela-
tion entre l’institution lasallienne et l’administration so-
ciale de l’éducation. 

Tout vient, comme nous le savons et comme toutes les 
parties doivent le reconnaître, du fait que le Projet la-
sallien existait dans la société au moins un siècle avant 
la constitution de l’Administration publique en vigueur 
jusqu’à aujourd’hui. Au début du XIXe siècle, lorsque l’Ad-
ministration apparaît, le Projet s’y intègre et assume la 
fonction spécifique d’expérimentation et d’alternative 
responsables. Et l’Administration l’accepte dans le cadre 
de cette approche. 



Conclusion : un système208

La portée du sujet dans la configuration de chacun de ses 
projets à ce stade de la première moitié du XXIe siècle est 
claire.

De manière corrélative, dans le cas de la Nouvelle Évan-
gélisation, on comprend immédiatement que tout dépend 
de la manière dont la réalité de Dieu est conçue, en marge 
ou au sein de la vie et de l’histoire des peuples. Tout dé-
pend de notre compréhension de l’Incarnation de Dieu, 
pour employer un terme strictement chrétien. Si nous 
nous comprenons comme le visage de Dieu, ses enfants, 
sa présence et sa Parole, ou si nous isolons certaines de 
ses paroles au-delà de la vie concrète des peuples. Il s’agit 
là encore du difficile équilibre entre l’incommensurable 
de Dieu, permanent, et chacune de ses paroles ou de ses 
signes, tels que nous les comprenons en son Fils Jésus, fils 
d’une femme.

Le meilleur exemple à ce sujet est certainement celui des 
différentes façons dont le Concile Vatican II a été accueilli 
dans les différentes régions du monde lasallien. La sensibi-
lité contenue dans l’expression « signes des temps » a été 
déterminante dans son lancement et son développement 
: la différence dans les modes de réception du thème selon 
les pays lasalliens est évidente, avec les conséquences pré-
visibles sur la configuration de leurs projets locaux. 

Deuxièmement, et en conséquence, notre compréhension 
de la vocation se jouera entre ces mêmes extrêmes ou 
pôles. Dans ce cas, tout dépendra de la manière dont nous 
nous situons entre notre envie de répondre et notre com-
préhension du fait que cette réponse même est mise dans 
notre cœur par notre environnement. C’est le Mystère de 



209D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Dieu, incarné en nous et dans notre environnement, qui 
se montre et dialogue avec lui-même en nous : ce dialogue 
est la vocation. C’est pourquoi la vocation oscille toujours 
entre l’appel et l’initiative, propres ou partagées.

Il est compréhensible dans ce cas, comme nous l’avons 
montré dans cette étude, que les périodes de changement 
ne soient pas faciles à vivre de façon équilibrée. Il est com-
préhensible, dans de telles périodes, que la nécessité de 
s’impliquer dans la recréation des formes fasse en fait dis-
paraître la composante transcendante de l’appel. Ainsi, 
l’opération qui en résulte peut obéir davantage aux forces 
de chaque personne ou projet qu’à l’appel de Dieu qui si-
tue la source des ressources dans un autre univers. 

Il est clair que cela affectera les attitudes à l’égard du 
maintien et du renouvellement des formes institution-
nelles dans chaque projet.

Si nous regardons le sens de la vocation, c’est-à-dire la 
Mission, nous le retrouvons : cette fois, il est souligné dans 
ce qui a été commandé de faire ou dans ce qui est fait. 
C’est quelque chose qui est beaucoup plus clairement dit 
que vécu. En effet, dans la vie, il est impossible, sans renier 
sa propre responsabilité, de renoncer à sa propre initia-
tive. Alors, en la cultivant, comme c’est une obligation, il 
est parfois très difficile de comprendre à qui on répond, 
c’est-à-dire si l’on est fidèle à sa propre volonté ou à celle 
de celui qui envoie. 

Il en va de même pour l’autre aspect de la mission, c’est-
à-dire la cérémonie intime où naissent l’initiative, l’effort, 
la résilience, le dévouement, la créativité. Ici, la tension 



Conclusion : un système210

ou la dialectique se situe entre la contemplation et l’ac-
tion, entre la communion avec la réalité et l’effort pour 
la transformer. On comprend que souvent, surtout face à 
l’urgence motivée par le besoin ou la cupidité, les institu-
tions soient davantage guidées par l’une que par l’autre. 
Et on comprend que parfois, on en arrive à l’erreur ultime 
lorsque l’intérêt institutionnel lui-même est vécu comme 
une fidélité à la société que l’on sert. 

C’est notre troisième axe. Avec lui, nous nous souvenons 
comment, ces dernières années — il suffit de feuilleter les 
dernières Circulaires des Supérieurs pour le constater —, 
l’accent mis sur l’intériorité, le silence, voire la contempla-
tion, s’est fortement imposé. C’est le signe que cette ins-
titution se sent quelque peu mal à l’aise dans un discours 
qui est reçu comme s’il ne soulignait que l’aspect opéra-
tionnel. En accord avec les mouvements de renouveau so-
cial, ces textes ou propositions lasalliennes reflètent ce qui 
se passe dans le monde, avec un appel au recueillement et 
à l’examen face aux dérives de la mondialisation.79

C’est pourquoi la communauté est la pierre de touche fi-
nale, le critère définitif de tout ce qui précède. Dans ce cas, 
tout dépend de la manière dont sont vécues à chaque ins-
tant, au plus près, les tensions entre organisation et com-

79	 Depuis un siècle, c’est comme un refrain que les analystes 
sociaux répètent périodiquement : la réduction de la portée ou 
de la valeur des mots et des institutions à ce qui est opérationnel 
ou immédiatement compréhensible. La littérature à ce sujet est 
abondante, dans toutes les langues et dans toutes les cultures. 
À titre d’exemple, ces dernières années, nous citons l’œuvre de 
Byung-Chul Han, en particulier son récent Vita Contemplativa, 
Berlin, 2022. 



211D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

munauté, appartenance et efficacité. La perception de tous 
les autres facteurs de ce système sera orientée en fonction 
de la manière dont la relation quotidienne est vécue au 
sein du projet local. C’est pourquoi nous affirmons que la 
manière de vivre la communauté est le critère définitif de 
la perception de tous les autres facteurs, de l’histoire à la 
mission. Cela ne doit pas nous surprendre.

Si, à la base de ces dernières affirmations, nous projetons 
la dynamique du dernier siècle de la modernité en ce qui 
concerne les institutions sociales, nous trouverons tout 
cela fortement renforcé.

Comme nous l’avons souligné à maintes reprises, le mou-
vement de la communauté vers l’organisation, désormais 
comprises comme de grandes catégories sociales, est le 
contexte général de tout ce qui arrive aux Institutions telles 
que l’Institution lasallienne. Toutes celles-ci, en effet, nées à 
l’époque de la chrétienté ou du moins dans une volonté très 
expresse de chrétienté, doivent accepter que cette grande 
référence a disparu non seulement de leur environnement, 
mais aussi de leur intérieur, si l’on peut dire.

« Leur intérieur » signifie la configuration concrète de la 
communauté en réponse ou en relation avec l’environne-
ment social qui accueille sa présence et sa Mission. Logi-
quement, cette configuration doit être modifiée ou, à tout 
le moins, il faut être conscient que, si elle ne l’est pas, elle 
continue à se présenter comme quelque chose qui répond 
à une époque où la société était plus une Communauté 
qu’une organisation. Et que, par conséquent, tout son dis-
cours identitaire est juxtaposé au discours social.



Conclusion : un système212

En fin de compte, il s’avère que la conscience de la dialec-
tique de la vie est la clé pour que l’avenir arrive dans les 
institutions : c’est le symptôme que la Communauté se 
sait animée par quelque chose de plus grand qu’elle. À y 
regarder de plus près, il n’y a rien de très nouveau à cela :  
depuis plus d’un demi-siècle, le terme « itinéraire » oc-
cupe une place d’honneur dans l’institution lasallienne.  

Il exprime précisément cette tension, transformée en fi-
délité. 



213D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

3. Le Système
Cette manière d’interpréter les étapes de notre Deuxième 
partie montre qu’il existe entre les six critères une dyna-
mique qui peut les constituer en Système. Un tel Système, 
si nous le trouvons réellement, doit contenir suffisam-
ment d’orientations concernant le présent et l’avenir de 
notre Institution.

La dynamique apparaît lorsqu’on constate que, s’il existe 
un premier axe, un deuxième et un troisième, le processus 
ne se limite pas à ce que le deuxième découle du premier 
et le troisième du deuxième. Et on peut en dire autant de 
l’ensemble des six sections. En réalité, chacun se concré-
tise dans le suivant, de sorte que le suivant est le visage 
visible ou la réalité du précédent. Ainsi, l’évangélisation, 
par exemple, se manifeste successivement dans l’appel et 
dans la Communauté. Le troisième axe, de même, concré-
tise le jeu entre l’histoire et l’Évangile. 

Et nous observons qu’entre tous ces axes, il n’y a pas une dy-
namique successive, mais circulaire ou réciproque multiple. 
C’est comme un ensemble qui rend à la fois plus riche et plus 
difficile l’interprétation de chacun de ses moments. Plus que 
circulaire, cependant, nous devrions parler de « spirale », 
qui est ce qui devient un cercle intérieur lorsqu’il est traver-
sé par le temps, l’histoire, la fidélité, c’est-à-dire à mesure 
qu’il constitue l’itinéraire, personnel ou institutionnel.

En effet, cette circularité particulière s’anime à partir de la 
dialectique entre inertie et sens, dans la mesure où cette 
dialectique est la manière de se percevoir et de répondre à 
tous les stimuli de la vie. C’est comme le sang de la vie ou 



Conclusion : un système214

l’esprit des institutions, dans toutes leurs dimensions. Et 
c’est la raison pour laquelle nous parlons de visions sys-
témiques, en anthropologie comme dans les sciences so-
ciales. Peut-être, même, dans la considération théologique 
de la réalité.

C’est pourquoi, si l’on pouvait parler dans ces réflexions 
d’avant et d’après ou de premier et deuxième, nous dirions 
que tout commence par la double conscience du mystère 
de l’histoire et de l’Évangile. Ensuite, en réponse, les Ins-
titutions qui le rendent visible se mettent en place. Cela 
semble logique. Et ce faisant, en exprimant ainsi le flux 
de la vie qui circule entre les six concepts que nous avons 
présentés dans la Deuxième partie de l’étude, nous nous ren-
dons immédiatement compte qu’en arrivant à la sixième 
étape, nous sommes de nouveau à la première. Seulement, 
à présent, nous sommes en mesure de considérer la réalité 
avec une profondeur que nous n’avions pas auparavant.

On comprend mieux si l’on ose exprimer chacun des trois 
axes en un seul concept, comme si l’on réduisait à trois 
les six concepts de notre réflexion. Ce faisant, après le rai-
sonnement précédent, on perçoit mieux la profondeur et 
la tâche contenues dans chacun d’eux. En même temps, 
on comprend la perte qu’implique une considération non 
dialectique de ces termes.

Cela donnerait quelque chose comme ceci : 

•	 Le premier axe, qui regroupe l’histoire et l’Évangile, 
pourrait s’intituler Ce monde ;



215D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

•	 Le deuxième, qui regroupe l’appel et l’envoi, pourrait 
s’intituler la Consécration ;

•	 Et le troisième, qui regroupe l’école et la communauté, 
pourrait s’intituler Appartenance.

« Ce monde », « Consécration », « Appartenance » : là en-
core, la proximité avec le système apparu dans l’Institu-
tion lasallienne lors du Chapitre de 1966-67 est très claire. 
On parlait alors de Consécration, Communauté, Mission 
(ces dernières années, cela est devenu « foi, service, com-
munauté »). Et cela continue ainsi dans la dernière ver-
sion de la Règle de vie de la communauté lasallienne. Nous 
le retrouvons maintenant et, nous insistons, ce n’est pas 
parce que nous avons insisté pour qu’il apparaisse.

Histoire
Évangile

Ce monde

Appel
Envoi

Consécration

École
Communauté
Appartenance



Conclusion : un système216

Il semble clair que la Consécration doit être comprise 
comme le jeu Appel-Transparence de Dieu. De même, que 
la Communauté correspond au jeu École-Communauté. 
Et que la relation entre l’Évangile et l’histoire soit l’hori-
zon de la Mission.

Eh bien, « Ce monde », « Consécration » et « Appartenance »,  
tels que nous les mettons en relation, sont clairement des 
concepts de signification circulaire, réciproque.

La « Consécration », par exemple, naît d’une appartenance 
et conduit à grandir en elle, à un moment et dans un espace 
déterminé. L’appel ne vient pas seulement de l’extérieur de 
chaque personne, mais il conduit cette personne vers son 
environnement, comme si elle devait le rendre ou en deve-
nir l’écho et le faire résonner là où il semblait être né. 

« Ce monde », de même, n’est pas quelque chose qui est là, 
mû par des forces d’inertie, à la manière d’un gigantesque 
automatisme qui ne répond qu’à ses propres lois. Parler 
de « ce monde », c’est faire référence à quelque chose qui 
appartient à celui qui parle, qui contribue à le modeler 
et vit en répondant consciemment ou inconsciemment 
aux dynamiques qui l’appellent de l’extérieur. Chaque 
personne, à la fois, reçoit et construit « ce monde ». Elle 
s’inscrit dans les processus qu’elle rencontre et dialogue 
avec eux, de telle sorte qu’au fil des siècles, on constate 
qu’elle a épuisé les possibilités suggérées par une inertie 
qui semblait autonome mais qui, en fin de compte, avait 
besoin d’être partagée.

La participation ou l’« Appartenance », en somme, en-
globe tout le reste, lui donne un sens. C’est la catégorie (si 



217D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

l’on peut utiliser ce terme) par excellence, l’espace mère 
de toutes les autres. Elle exprime l’unité de tout, l’unité 
mystérieuse du temps et de l’espace dans laquelle les deux 
sont dépassés. C’est pourquoi, depuis le début, les signes 
majeurs de l’humanité sont diverses formes d’apparte-
nance : le langage, le travail, la pensée, l’organisation, la 
religion, la parenté, la morale, l’esthétique.

Cette façon d’envisager les trois axes ou les six étapes pré-
cédentes nous amène à réaliser que leurs définitions res-
pectives sont comme un dialogue sans fin. 

Et c’est peut-être là leur contribution maximale à l’évo-
lution de nos institutions. Ainsi conçues, ces trois défi-
nitions nous placent face à un avenir radicalement nou-
veau par rapport aux imaginaires d’il y a trois siècles. Elles 
supposent un changement de modèle. Elles exprimaient 
d’abord la vie d’organismes conçus selon des modèles ra-
tionnels au service de l’Évangile et contre la pauvreté dans 
cette société. Au cours de ce siècle, comme nous le voyons 
dans notre étude, nous sommes passés à des modèles re-
lationnels, également au service de l’Évangile et contre la 
pauvreté. 

Il s’agit d’un ensemble nouveau dans lequel l’Institution 
— son organigramme et son credo — ne se définit pas par 
sa suffisance mais par son appartenance. Tel est le chan-
gement.

Nous le vivons déjà. 

Il en est ainsi, même si nous devons reconnaître que nous 
le vivons souvent en juxtaposition avec un credo et un 



Conclusion : un système218

organigramme que nous imaginons différents de ce qu’ils 
sont réellement. Nous ne sommes ni scandalisés ni décou-
ragés car, aussi choquant que cela puisse paraître, ce n’est 
pas une situation nouvelle. Cette distance entre le quoti-
dien et la théorie est quelque chose que toutes les institu-
tions vivent à un moment ou à un autre de leur histoire. 
Leur discours identitaire ne parvient pas à dire qui elles 
sont, mais elles le répètent comme s’il le faisait. Si elles ne 
disparaissent pas dans cette schizophrénie, c’est en rai-
son de leur caractère inconscient, c’est-à-dire non réfléchi. 
Avec le temps, le malaise que cela suscite modifie tant le 
discours que les organigrammes.

Deux exemples : professer la fuite de ce monde et vivre au 
service de son amélioration ; ou encore, le chemin parcou-
ru par les dix derniers Chapitres généraux. Ils ne néces-
sitent aucun commentaire.



219D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

4. Limite vs frontière
Un dernier mot sur la nature des critères et des modèles 
dans ce discours.

Depuis le début, nous avons essayé de comprendre, c’est-
à-dire d’embrasser la portée du terme « Communauté la-
sallienne ». Nous avons voulu la définir, lui fixer des limites 
(c’est ce que signifie « définir »). Eh bien, maintenant, à la 
fin, nous pouvons dire que non, nous ne fixons pas de li-
mites ni à la « communauté » ni à aucun des termes qui 
lui sont apparentés. Le processus de réflexion nous a ame-
nés, imperceptiblement, à remplacer le terme « limite » 
par celui de « frontière ».80 

Nous pensons que cette oscillation reflète le mieux l’en-
semble de notre étude.

Tout au long de la Deuxième partie, nous avons voulu 
prendre en compte avant tout la dynamique de l’histoire 
de l’Institution lasallienne au cours du siècle dernier. Nous 
avons examiné ou du moins évoqué différents moments de 
son parcours en essayant de trouver, sous les anecdotes, 
les chemins de l’histoire, l’évolution des formes sociales. 

Nous avons également essayé de prendre en compte les 
différentes histoires locales dans lesquelles, au cours des 
dernières générations, de nouvelles formes de Commu-
nauté lasallienne ont vu le jour. Nous avons évoqué des 
personnes, des processus, des lieux, des rythmes, et nous 

80	 Nous avons souligné ce thème dans le commentaire de notre 
deuxième critère, La nouvelle évangélisation.



Conclusion : un système220

avons respectueusement souligné les questions qui se 
posent face aux différentes situations.

Nous avons cherché à concrétiser ces impressions dans une 
ébauche de système, avec la succession des six lieux de ré-
flexion de la Deuxième partie. Et nous nous sommes toujours 
heurtés au problème des limites, c’est-à-dire à la difficulté 
d’adapter les formes héritées aux nouvelles situations. 

C’est pourquoi, maintenant, dans cette presque dernière 
page, nous présentons un changement de vocabulaire. 
Nous proposons de tout considérer non pas à partir des 
limites de quelque chose, mais à partir de ses frontières.81 

La « limite » est un concept qui désigne jusqu’où l’on peut 
aller, qui est aussi le moment au-delà duquel on ne peut 
pas aller. La « frontière », en revanche, ne semble dire la 
même chose qu’au premier abord. La frontière indique 
jusqu’où l’on peut aller, mais ajoute que là où chacun s’ar-
rête, une autre réalité commence. C’est une réalité incon-
nue ou du moins qui ne nous appartient pas, mais c’est 
une réalité.

81	 De Wittgenstein, en particulier dans son Tractatus logico-
philosophique, nous empruntons le terme « limite ». De Trías, 
présent dans toute son œuvre, nous empruntons le terme  
« frontière » (voir, par exemple, Ciudad sobre ciudad). Cependant, 
l’interprétation de la relation entre ces deux concepts, telle 
qu’elle est présentée dans ces pages, est la nôtre. C’est la 
perspective à partir de laquelle est écrit Palabras como pájaros, 
réflexions sur la nouvelle communauté des écoles chrétiennes : une 
même réalité peut avoir différents noms, comme des oiseaux 
hypothétiques qui passeraient d’un territoire à un autre. (Eds. 
SPX, Madrid, 2006).



221D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

La frontière indique qu’il y a quelque chose de l’autre côté. 
Pour la limite, il n’y a rien de l’autre côté. La frontière in-
vite à se demander s’il existe un moyen d’entrer en contact 
avec l’autre côté, avec l’autre entité ou réalité. La limite ne 
le permet pas, car elle considère qu’il n’y a pas d’autre ré-
alité au-delà de la sienne.

La limite représente la disposition d’une vision de la réali-
té à partir de son intelligibilité. C’est pourquoi, dans cette 
vision, il est nécessaire de clarifier avec précision les dif-
férents «domaines» de la réalité. C’est la seule façon de 
circuler entre elles, de les organiser et de les rentabiliser. 
C’est la sécurité que procurent les limites, car à l’intérieur, 
tout doit être clair, compréhensible. En revanche, lorsque 
la vie est considérée du point de vue des frontières, on 
ne vit pas toujours confortablement. L’existence de fron-
tières, en effet, renvoie à quelque chose qui est par défi-
nition inaccessible ou transcendant de ce côté-ci de la 
frontière. La frontière, ainsi, plutôt que le confort, conduit 
à l’espérance ou au désespoir, selon qu’elle est considérée 
comme perméable ou non.

En utilisant une distinction déjà mentionnée dans cette 
étude, le terme « limite » est un concept propre à l’organi-
sation ; le terme « frontière » se réfère ou peut se référer à 
la Communauté.

En effet, « Communauté » signifie un ensemble de fron-
tières perméables, à la fois maintenues et disparues. 
Chaque membre d’une communauté est une personne 
responsable, capable d’initiative ; et en même temps, il fait 
partie d’autres communautés qui lui permettent d’exercer 
ses responsabilités et qui sont la principale destination de 

https://www.cnrtl.fr/synonymie/intelligibilit%C3%A9/substantif


Conclusion : un système222

sa responsabilité. Chaque personne est ce qu’elle est préci-
sément parce qu’elle appartient à une ou plusieurs autres 
communautés. L’appartenance produit à la fois le singu-
lier et le pluriel des verbes.

De ce point de vue, il apparaît immédiatement que, selon 
le terme que l’on accepte, la compréhension de la Commu-
nauté lasallienne est tout à fait différente. Dans chacune 
des perspectives, les mots et les gestes ont une autre por-
tée. Une portée tellement différente qu’en réalité, ce n’est 
qu’à partir du vocabulaire de la frontière que nous pou-
vons parler du passage d’une communauté à une autre.

On comprend ainsi comment, tout au long de la réflexion 
de cette étude, nous avons proposé la conversion de la li-
mite en frontière. Il s’agit d’une ‘frontière osmotique’  : 
frontière, mais osmotique ; osmotique, mais frontière.82

Cette étude repose sur la conviction que, parallèlement 
au passage de la raison à la relation, caractéristique de la 
fin de la modernité, nos institutions ont connu la conver-
sion des limites elles-mêmes en frontières. Accepter cette 
double conversion — historique et intime — est la condi-
tion du futur.

82	 « Osmotique » : cet adjectif a été employé lors de l’atelier qui 
s’est tenu à Paris, rue de Sèvres, début octobre 2025. L’objectif 
était de réfléchir à la laïcité et au dialogue interreligieux au sein 
des institutions lasalliennes françaises. Quinze jours plus tard, 
il a refait surface à Cordoue, lors d’un colloque similaire, cette 
fois-ci destiné aux directeurs de communautés lasalliennes. 
Cette réflexion reconnaît sa dette envers ces deux rencontres. 



223D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Il reste toutefois la grande question de savoir en vertu de 
quoi nous pouvons proposer ce passage. Ou plus précisé-
ment, en vertu de quoi une telle conversion des modèles 
de consécration et de vie communautaire peut-elle être 
proposée. La réponse est évidente : dans le Seigneur, il n’y 
a ni limites ni frontières, car nous sommes en Lui. 

Nous devons ressentir la portée de la question, c’est-à-
dire accepter la force avec laquelle elle surgit dans tous les 
lieux lasalliens : une chose est que le discours soit agréable 
à entendre, une autre est qu’il soit vrai. 

Nous ne pouvons en effet dénaturer la Communauté hé-
ritée en acceptant une fausse issue, un substitut (ersatz, 
comme on disait en psychanalyse). Nous parlons d’insti-
tutions aussi vénérables, fondées, fécondes et anciennes 
que les différentes formes de vie consacrée. Cela peut sem-
bler insultant, offensant, de se libérer de tout cela avec 
la joyeuse distinction de notre conversion de la limite en 
frontière.

Au contraire, nous avons besoin de personnes et de groupes 
capables d’assumer la conjoncture de la Nouvelle Évangé-
lisation, conscients que le Seigneur continue aujourd’hui 
à agir comme l’indiquait Monsieur de La Salle dans ses 
Méditations pour le temps de la retraite sur l’actualité de la 
Providence de Dieu et la présence de Jésus dans cette com-
munauté.  

Et cela ne sera pas facile. Tout simplement : il n’est pas 
facile d’assumer, ici et maintenant, le rôle de fondateurs 
de cette Communauté.



Conclusion : un système224

À partir de cette réponse, nous pouvons passer en revue 
les thèses ou principes dérivés des trois axes, tels que nous 
les avons interprétés dans les paragraphes ci-dessus : nous 
en découvrirons alors la véritable portée. Ils ne présentent 
pas un panorama confortable, mais ils fondent l’espoir 
qu’ils offrent. 

Dans des conjonctures telles que celle que vit aujourd’hui 
la Communauté lasallienne, différentes manières d’être 
ou différents lieux où être apparaissent. À la lumière du 
discours sur les limites et les frontières, on voit très bien 
qu’il ne s’agit pas d’être ceci ou cela, d’être ici ou là. Il ne 
s’agit pas d’être ceci plutôt que cela, ni d’être ici plutôt 
que là. Il est beaucoup plus judicieux d’être à sa place et 
soi-même, en tenant compte du fait qu’il y a d’autres per-
sonnes, d’autres lieux et d’autres êtres.

C’est ainsi que nous vivons ce que nous sommes... du point 
de vue des autres, c’est-à-dire du point de vue de la totali-
té. Et alors, la graine du futur germe partout et peu à peu.



225D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

5. Brève proposition opérationnelle,  
     à titre d’exemple

À partir de cette approche et avec la prudence critique qui 
s’impose pour ce type d’études, nous pouvons maintenant 
proposer une série d’idées en vue d’une meilleure mise en 
œuvre du discours précédent.

Il s’agit d’un travail qui est directement lié à tout effort 
de programmation ou d’orientation au sein de la Com-
munauté lasallienne. C’est, par exemple, l’interprétation 
qui fonde le Code interne de vie dans la communauté des 
Frères, leur Règle, telle qu’elle est structurée depuis 1986. 
Nous l’avons déjà souligné à plusieurs reprises.

En temps voulu, nous avions souligné comment, depuis 
cette date, la Règle de vie des Frères est structurée autour 
des trois dimensions de leur identité (consécration, com-
munauté, mission) : ces trois dimensions ont fourni le sys-
tème à partir duquel interpréter la réalité possible et ont 
ainsi été reflétées dans les révisions successives qui ont eu 
lieu depuis lors. Lorsque, finalement, le Chapitre de 2014 
a reçu la proposition de texte élaborée par la Commission 
correspondante en 2012, il a repris cette perspective systé-
matique et a structuré sa réflexion à partir de l’approche 
que nous proposons. 

La Commission, le Chapitre et le Conseil général ont suivi 
le même chemin que cette étude : ils ont adopté un sys-
tème et ont essayé d’en voir sa fonctionnalité. Ils ont com-
pris que chacune des dimensions de la communauté lasal-
lienne était redevable des autres et, à partir de là, ils ont 
formulé le code de vie de la communauté. 



Conclusion : un système226

Dans la dernière partie de notre Première partie, nous avons 
commenté les résultats de ce travail, si suggestifs. C’est 
pourquoi cette étude, après une réflexion similaire, mais 
sans se soucier d’aboutir à un code de vie, mais en plon-
geant dans ses fondements, propose les pistes suivantes.

Elles se situent à mi-chemin entre le système proprement 
dit et l’articulation opérationnelle. Elles expriment les cri-
tères ou principes qui découlent des axes du système et 
énoncent les principes qui sous-tendent l’articulation. 

Ainsi, entre le système d’orientation, qui est perçu de ma-
nière plus raisonnée, et les protocoles concrets, qui doivent 
être formulés avant tout dans chaque lieu, apparaît non 
seulement le pont qui relie les deux extrémités, mais aussi 
un espace qui mène à d’autres concrétisations, nouvelles 
ou différentes. 

Ces pistes peuvent également aider à voir à la fois la valeur 
et la faiblesse de ce que la Communauté lasallienne se pro-
pose de faire. Il s’agit en tout cas d’un moment indispen-
sable, qui conditionne la valeur de l’action possible. 

Dans le premier axe, « signes des temps » / Nouvelle évan-
gélisation, nous trouvons :

•	 tout vivre dans la pluralité et l’harmonie : s’occuper 
simultanément des dynamiques du secteur ou du ter-
ritoire et de celles de l’ensemble, de manière à vivre la 
différence dans une vision globale unique ; 

	⚪ cela permet d’aboutir à des propositions compréhen-
sibles dans tous les territoires ;



227D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

•	 se configurer en fonction de l’environnement 
concret, de manière à ce que tout soit fait à partir de 
l’appartenance locale, toujours dans la vision générale 
de l’histoire ; 

	⚪ cela permet la garantie définitive : la fidélité et le réa-
lisme ;

•	 se configurer de préférence en fonction des margi-
nalisations au sein du territoire concret, c’est-à-dire à 
partir des espaces sociaux (personnels ou sectoriels) où 
le manque est le plus manifeste et les signes des temps 
les plus clairs ; 

	⚪ cela permet d’être toujours en contact avec les limi-
tes des modèles culturels proposés à la société.

Du deuxième axe, l’Appel et la Mission :

•	 Dieu est le premier agent de la consécration : il 
consacre et offre la capacité de lui répondre ;

	⚪ cela permet de fonder et d’orienter le Projet lasallien 
à partir de coordonnées qui transcendent tous les ré-
sultats mesurables ;

•	 la synthèse esprit de foi/esprit de zèle est toujours in-
dispensable, et plus encore en période de changement 
historique, afin que la fidélité à la consécration ne se ré-
duise pas à un engagement négligeant la transcendance ;

	⚪ cela permet une vision de la réalité profondément 
gratifiante et féconde ;



Conclusion : un système228

•	 la Communauté est la première dépositaire de l’Ap-
pel et de la Mission lasalliens : il lui incombe d’accom-
pagner et d’illustrer le parcours de ses membres ;

	⚪ cela permet de garantir le critère définitif de l’enga-
gement vocationnel.

Du troisième axe, l’intériorité et l’institutionnalisation :

•	 le critère fondamental qui configure la Communau-
té est sa nature de Signe de Dieu : à partir de là, on 
distingue entre le sens et la forme des liens dans notre 
contexte de Nouvelle Évangélisation ;

	⚪ cela permet d’aborder d’une manière nouvelle la 
théologie de la Consécration ;

•	 à ce moment de l’histoire, la tâche principale de la 
Communauté est de veiller à la formation de ses 
membres dans la fidélité, c’est-à-dire à l’enrichisse-
ment continu de la conscience, en dépassant tout mi-
métisme ou même toute domestication ;

	⚪ cela permet de relier Communauté et formation, en 
soulignant leur aspect permanent et d’auto-com-
préhension. 



229D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Une remarque : ces principes ou thèses ne sont pas les 
seuls qui peuvent être dérivés des clés de notre Système. 
Très probablement, lorsque la réflexion aura conduit 
quelqu’un à mettre en relation ces paragraphes avec telle 
ou telle situation qui lui est très proche, une nouvelle for-
mulation naîtra dans sa conscience. Il constatera proba-
blement aussi qu’elle ne se limite pas à refléter l’un des 
axes, mais qu’elle participe aux autres.

Tout comme les rédacteurs de la Règle de 2015, que nous 
avons évoqués dans la dernière section de notre Première 
partie.83

83	 Cf. Première partie, 3. Refonder, 3. 2015 : une révision nécessaire.

Histoire et
Évangélisation

Tout vivre dans la diversité et l'harmonie.
Se con
gurer en fonction d'un territoire concret, 
au sein de l'ensemble du réseau. 
Se con
gurer en fonction des marginalisations.

Appel et
Mission

Dieu, premier agent de la consécration.
La Communauté, son premier dépositaire.
La synthèse esprit de foi/esprit de zèle.

Intériorité et 
Institution

La Communauté se dé
nit comme Signe de Dieu.
La formation à la 
délité.



Épilogue230

Épilogue : 
Trois siècles plus tard

...les « oiseaux vagabonds ». Ce sont des 
oiseaux qui ne suivent pas les routes 
migratoires habituelles. Certaines personnes 
se réfèrent à ces oiseaux comme à ceux qui 
ont accidentellement perdu leur chemin. Mais 
en biologie, les oiseaux vagabonds ont un rôle 
très particulier. Ils étendent les espaces connus 
de nourriture et d’autres avantages essentiels, 
allant au-delà de ce qui est connu par la nuée 
d’oiseaux. C’est un élément très important 
pour assurer la pérennité de l’espèce. On peut 
les qualifier d’oiseaux égarés, mais ils sont 
également essentiels pour assurer la survie à 
long terme.

2022. Chapitre général. Message final.84 

Trois siècles après cette Bulle, nous sommes peut-être 
mieux placés que ses contemporains pour interpréter ce 
qu’elle approuvait.

84	 Conclusion du Message du Conseil général dans la circulaire 
sur le chapitre général de 2022, de la même année. Circulaire 
478, p. 61



231D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

À l’époque, elle l’acceptait et le confirmait, évidemment, 
mais nous pouvons nous demander si elle l’exprimait dans 
un langage qui correspondait au présent que vivait cette 
communauté. D’après ce que nous avons vécu au cours 
du dernier siècle de l’histoire lasallienne, on peut en effet 
penser que l’expression correspondait à un autre contexte, 
celui du Moyen Âge par rapport à l’époque moderne. 

Peut-être la Bulle désignait-elle avec le langage du XIIIe 

siècle ce qui s’installait au XVIIIe siècle. 

Et cela était peut-être dû au fait que le langage théolo-
gique du début du XVIIIe siècle restait, dans de nombreux 
milieux, celui du XIIIe siècle. Ainsi, lorsque ce langage a 
montré ses limites, toute la théologie exprimée à l’aide de 
celui-ci est entrée en crise. Cette crise a été le protagoniste 
caché de notre étude.

C’est pourquoi nous disons que considérer la Bulle depuis 
notre présent — le XXIe siècle — nous permet de mieux 
apprécier sa valeur et ses limites éventuelles : elle recon-
naissait la valeur et la nouveauté de ce qu’elle approuvait, 
tout en l’habillant d’un costume qui risquait de l’étouffer. 
Son histoire de trois siècles nous oblige, pour le moins, à 
nous poser la question.

Il semble logique d’affirmer que la Bulle situait la nouvelle 
institution dans un cadre fixé depuis Trente. Il ne pouvait 
en être autrement. C’est pourquoi nous devons nous de-
mander si ce cadre répondait à l’épuisement d’un modèle 
ou à la naissance d’un autre. Et ainsi évaluer son intention 
en plus de sa forme.



Épilogue232

L’étude que nous clôturons avec cet épilogue nous permet 
d’avancer une réponse.

Aujourd’hui, il nous semble que ce cadre était configuré 
à partir de l’équivalence consécration = fuite du monde, 
c’est-à-dire à partir d’une moindre appréciation de la vie 
de la société en général. Cela était compréhensible, compte 
tenu de l’héritage reçu de la fin du Moyen Âge et de l’accu-
mulation des erreurs et des réussites du XVIe siècle euro-
péen. Ainsi, en voulant souligner la spécificité et la bonté 
d’un mode de vie, on soulignait son opposition à un autre, 
et non sa propre identité. Cela allait constituer un déficit 
presque mortel pour les siècles qui suivraient.

Cette perspective est cruciale pour le présent et l’avenir 
immédiat.

Aujourd’hui, nous pouvons affirmer que cette opposition 
produisait deux effets négatifs, même si cela n’était pas 
perçu ainsi à l’époque. Premièrement, elle plaçait l’un des 
opposés au-dessous de l’autre, en fonction de sa proximi-
té plus ou moins grande avec la vie de la société. Et deu-
xièmement, dans le cas de l’un des deux, elle conduisait 
à transformer ses manifestations en fins en soi. Ce deu-
xième effet exprime la fonction assumée par les vœux, en 
particulier la triade. 

Or, en demandant la reconnaissance romaine, les Frères 
n’y pensaient pas. Nous savons qu’ils l’ont incluse sur pro-
position d’autrui, afin de faciliter ce qu’ils recherchaient. 
Et ils l’ont fait, comme c’était courant à leur époque, à 
partir d’une compréhension erronée de son sens.



233D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

Trois siècles plus tard, si nous parvenons à dépasser ainsi 
le carcan de cette triade et que nous observons la commu-
nauté requérante, nous constaterons certainement que la 
consécration « religieuse » n’est pas spécifiée par les vœux, 
mais par autre chose. Car la Bulle nous aura fait prendre 
conscience d’une équivalence indue ou abusive entre le 
ministère de cette communauté et la triade. 

La Bulle nous donne un aperçu du mode de vie surprenant 
de ceux qui sont ainsi « consacrés ». C’est le symptôme dé-
finitif : ils surprenaient, ils surprennent, à l’époque comme 
aujourd’hui. Ils surprenaient par le caractère étonnant de 
leur comportement, par le caractère disproportionné de 
leurs engagements, par leur capacité à aller au-delà de 
tout ce qui est raisonnable ou compréhensible. Premier 
moment, la surprise.

Si nous arrivons à le voir, nous définirons la « vie consa-
crée » par sa valeur de Signe. Car eux-mêmes se croyaient 
« consacrés ». Deuxième moment, le soupçon : qu’est-ce 
qui peut se cacher derrière tout cela ? 

Il s’agit là d’une équivalence appropriée : celle qui existe 
entre la surprise et l’évocation de sa cause ou de sa racine, 
c’est-à-dire entre la vie simple de cette communauté et le 
Signe exceptionnel de Dieu que constituaient ses écoles. 
Avec la Bulle, nous aurons découvert que le signe, ou le 
Signe, jaillit toujours dans le lien disproportionné qui unit 
une personne ou un groupe de personnes à ceux qu’ils 
servent, à ceux auxquels ils pensent, à ceux auxquels ils 
appartiennent, pour lesquels ils se dépensent sans comp-
ter. Telle était, telle est, la communauté des Frères des 
Écoles Chrétiennes. Troisième moment, l’étonnement.



Épilogue234

Surprise, suspicion, étonnement : c’est pourquoi nous 
pouvons affirmer que la Communauté les consacrait, les 
consacre.

Unir ainsi Communauté et Consécration signifie que nous 
donnons à la Communauté le rôle que les Écritures at-
tribuent à Dieu, qui oint ou consacre le Fils. Il l’envoie à 
son peuple et au monde afin qu’elle soit son témoin. Il fait 
de l’Oint son Messie, son Signe de Salut pour les peuples. 
C’est exactement la Communauté, sa définition ultime.

En elle, nous trouvons que le lien est la source du Signe. 
Tout simplement parce qu’il n’y a aucune raison — hu-
maine, bien sûr — à un tel lien. Seule la foi en la réponse au 
plan éternel de Dieu, seule cette foi est capable de mainte-
nir ce lien, qui devient alors Signe.

C’est un processus très naturel. Comme nous le disons, il 
commence par la surprise face à l’anormalité du mode de 
vie ; il se poursuit par la justification de cette anormali-
té par la foi en un Dieu qui appelle et vit en ceux qui se 
croient appelés à cette vie ; et il se termine par la conver-
sion de ce groupe en Signe vivant de l’exceptionnalité de 
Dieu. Et tout cela au milieu d’une activité séculaire, au 
sein de laquelle pourraient s’intégrer des personnes iden-
tifiées par leur engagement commun et rien d’autre. Telle 
avait été la manière de vivre des demandeurs de la recon-
naissance romaine de 1725. Précisément celle-là.

Mais en 1725, la Bulle ne pouvait pas s’exprimer ainsi. 

En 2025, trois siècles plus tard, au vu du parcours de cette 
institution au cours des 100 dernières années, nous pou-



235D’une communauté à l’autre   |   2. L’architectureintérieure

vons accepter que son langage soit aujourd’hui différent. 
C’est pourquoi nous disons que, si nous parvenons à la lire 
de ce point de vue, c’est-à-dire en la traduisant à partir de 
notre époque, alors la Bulle prend un autre sens. Et tant 
celle-ci que les Lettres patentes apparaissent comme des 
documents très vivants. Ils nous aident à être les témoins 
d’un moment intensément créatif. Avec eux naissait une 
nouvelle façon de vivre la consécration baptismale.

Nous ne savons pas s’ils le percevaient ainsi. Leur fonda-
teur, certainement, ce qui expliquerait son manque d’en-
gagement pour obtenir cette reconnaissance. Il se ren-
dait certainement compte qu’ils étaient en train de créer 
quelque chose qui n’existait pas et qui avait besoin d’un 
nouveau nom. Mais lui non plus ne le connaissait pas, 
alors il lui a semblé préférable de tout laisser dans quelque 
chose d’intemporel. 

Il est temps de regarder ces trois siècles et de recueillir le 
nom qu’ils nous donnent. Notre tâche consiste à imagi-
ner les 18 articles que nous présenterions aujourd’hui pour 
obtenir une nouvelle Bulle qui exprimerait ce que la pre-
mière voulait dire. 

Lors du dernier Chapitre général, il y avait peut-être au-
tant de nouvelles versions pour ces 18 articles que de Ca-
pitulants. Leur disparité, cependant, pouvait être plus ap-
parente que réelle : tout dépendait de leur conscience des 
racines du présent lasallien. 

Des études comme celle-ci pourraient contribuer à estom-
per la première et à développer la seconde.



Index général des deux volumes

Présentation..................................................................................................11

Première partie : un siècle de signes......................................19

Trois étapes dans l’émergence d’un nouveau modèle..................20

Première période : restaurer.......................................................... 31
1. Deux circulaires et un prologue...................................................... 33
2. Les événements de 1904..................................................................... 38
3. Un demi-siècle plus tard, les Règles à nouveau......................... 62

Deuxième temps : renouveler.......................................................84
1. Une déclaration....................................................................................... 86
2. La Fraternité Signum Fidei..............................................................107
3. 1986 : partager la mission (1)........................................................... 133

Troisième temps : refonder...........................................................152
1. 1993 : partager la mission (2)...........................................................154
2. L’association et l’éducation des pauvres....................................168
3. 2015 : une révision nécessaire.........................................................188

Panorama....................................................................................................209



Deuxième partie : l’architecture intérieure......................19

Les axes de la nouvelle Communauté...................................................20

Six critères pour construire la  
nouvelle Communauté.......................................................................40

1.  Une Institution dans l’histoire........................................................ 45
À une autre époque, oui.......................................................................61

2.  La Nouvelle Évangélisation.............................................................. 62
Dans quelle Église.................................................................................. 73

3.  L’appel......................................................................................................90
Le plan de Dieu...................................................................................... 101

4.  L’envoi.................................................................................................... 104
Le mystère du signe............................................................................ 106

5.  L’école chrétienne...............................................................................123
Le mystère intime.................................................................................132

6.  La Communauté de l’École chrétienne......................................156
L’Association, hier et aujourd’hui....................................................183

Conclusion : un Système..................................................................193

Épilogue........................................................................................................230









19/II

ISBN: 
978-88-99383-46-6

Pe
dr

o 
M

ar
ía

 G
il

D'
un

e 
co

m
m

un
au

té
 à

 l'
au

tr
e 

II.
 L

'a
rc

hi
te

ct
ur

e 
in

té
rie

ur
e




