Pedro Maria Gil

D'une
communaute
a l'autre

Il. L'architecture interieure

Etudes Lasalliennes Ne° 19/l



ETUDES LASALLIENNES N° 19

D’une communaute a 'autre

2. L'architecture
interieure

Frere Pedro Maria Gil, FSC

FRERES DES ECOLES CHRETIENNES
ROME 2025



Fréres des
Ecoles
Chrétiennes

ETUDES LASALIENNES n° 19
Institut des Fréres des Ecoles Chrétiennes

D’une communauté a 'autre
2. L'architecture intérieure

Auteur
Frére Pedro Maria Gil, FSC

Direction générale
Frére Santiago Rodriguez Mancini, FSC

Direction éditoriale
Oscar Elizalde Prada

Coordination éditoriale
Ilaria Iadeluca

Traduction
Frére Antoine Salinas, FSC

Coordination graphique et couverture
Giulia Giannarini

Mise en page

Milton Ruiz Clavijo

Production éditorial

Ilaria Tadeluca, Giulia Giannarini,
Fabio Parente, Oscar Elizalde Prada

Impression
Typographie Salesiana Roma

Bureau de 'information et de la communication
Maison généralice, Rome, Italie

Novembre 2025

T5RAAEE
on |:[]:|| on

978-88-99383-46-6
MAISON GENERALICE







Index

PréSeNtAtiON...........ooovoorooeeeeeeeevennieeeeneneneeseses s ssssssssssssssssessees 1
Deuxiéme partie : ’architecture intérieure....... 19
Les axes de la nouvelle Communauté................coccooevrveenineionrneenns 20
La mise a jour des Régles, symptome d’une nouvelle ére............ 26
Quatre siecles plus tard, peut-étre, encore Trente....................... 31
Partager e SIgNe...........coovvinieiniincciniesereeeseecse et 35
Six critéres pour construire la nouvelle Communauté................ 40
1. Une institution dans I'histoire............ccoccovcvenerncrnernecnecnennne. 45
Comprendre la nouvelle communaute.........cocoecveererrerreeneneenecs 49
Communauté et 0rganisation......coveereeeereereeecerererinerrerseenennens 55
RefONder, S’ @NZAZET ...t sesesesecienenes 58
A UnNe autre éPoqUE, OUl .........ceeerreereeeeeeereeeeessssessseeeeeeesssssesssssssseeeeee 6l
2. La nouvelle évangélisation..............cccocovivereniinecncnecncneecncs 62
Pays de MISSION ...ccuvuueeeiieiieieeireieeiseise sttt seseisesnees

Dans quelle Eglise...................
Avenir et contemplation
Et un NOUVeaU langage......ccccvevecerecemeumirmneiierireeineniecenesereseseceesanes

Assumer la responsabilité (trois)......ccocoereereeerereeneneeneereieceneines 99
Le Plan de DIeU ... 101



B <3 1 310 ) F OO 104

Le ministere du Signe (UN) ....ccoveeeeereeeeirererneenecneirenseireneeesensenes 106
Parole de celui qUi @NVOI€......ovverurrerierieeierieeieieieie e 110
Mission, signe, fdElIte.......coourriecueeereireirerererere e 115
Témoins de la fTaternité ........ovenenernernerneciecieeieeieenieenene 119
5. Lécole chrétienne...........ococvminineineiniiecineenene e 123
Les temps modernes : la premiére harmonie.........cooccoecreeceunce. 127
Le MYSLEre INTIME. ...ttt 132
Un épuisement pas tout a fait conSCient.....coeveveeereereeerrereeneanee 136
Défis et nouvelle COMMUNAULE.........ccuvereerrrerirecrcieieerinenienene 139
Une nouvelle harmonie .......ocveeveneeneineeeeneeecneseseeeeeeseeesines

Communion et Evangile

6. La communauté de ’école chrétienne.............cccooovvrrrnrrnennncen. 156

Le sacrement de [a comMmMUNAULE........ocovvrrerieereneeneeeneireeercireeeneens 161

Les dimensions de 1a qUESEION ..o 165

Trois siecles, troisS PRASES .....cvievviveeereireeeeireiecrere e 169

Le ministere du signe (deUx)....ccoccveuererererreuneeeeuneemecereereninerrenenenne 177

L'Association, hier et aujourd’hui.......cocoeeeeveveerrieniirrinerercreens 183

La grace de la nouvelle communauté.........coccoeeveereeeneereeneereeneen. 187

Conclusion : UM SYSTEIME .............oocoriurrereeeeeeeeieeeeseeeseese e 193

L TTOIS AXES ...ttt et ssesines 198

2.UNe CONSTANLER ..ottt 205

3. L SYSLRIMIE ...ttt een 213

4. Limite VS frONICTe ......c.occevumvurieieceiceirerrerireciecisesiesiseenasnene 219

5. Bréve proposition opérationnelle, a titre d’exemple............ 225
Epilogue

Trois siécles plus tard..........oocvevireneieeneirecrinesereecseeciseenane 230






Dédicace

A Itziar Muniozguren,

décédée alors que ce livre était sous presse ;
qui, pendant 20 ans, au sein de sa famille et
de sa communauté, nous a montré que tout

cela pouvait étre vrai : dans sa vie, l'avenir
était déja présent.



Dés cette premiere page, nous tenons a remercier :

Ferdinand Biziyaremye, Michael Valenzuela,
Colette Allix, Antonio Botana, Santiago
Rodriguez M., Heather Ruple et Paco Chiva pour
leur contribution a travers leurs chroniques
et leurs réflexions sur la réalité quotidienne
de ce discours dans des territoires qu’ils
connaissent bien ;

ainsi que les organisateurs et participants du
séminaire qui s’est tenu a Rome du 28 octobre
au ler novembre 2024 :

sans euy, il n"aurait pas été possible de passer
de la premiere a la deuxiéme partie de cette
étude, de sorte qu’il n’y a plus de premiére ni
de deuxiéme partie, mais une seule réflexion
sous deux angles différents.

Qu'’ils soient les premiers destinataires de ces pages.



Lhistoire nous a montré que la vie religieuse
durera aussi longtemps que durera I'Eglise.
Elle a fait preuve d’une remarquable capacité
de survie, d’'une merveilleuse aptitude a se
développer et a s’adapter, malgré les périodes
de crise, malgré les hauts et les bas que la
vie religieuse a connus. Si nous avons le
courage, 'ouverture d’esprit et la disponibilité
nécessaires pour nous laisser guider par
I'Esprit, 'ceuvre commencée par saint De La
Salle et développée par les générations de ses
fils pendant pres de trois siecles connaitra un
nouvel épanouissement de son dynamisme
dans la prochaine génération, c’est-a-dire au
cours du siécle prochain.

Frere Charles-Henry, Discours au Chapitre
geénéral, 23 avril 1976.!

1

Dans le rapport du Supérieur général au 40¢ Chapitre général.
Cf. AMG, ED 278/1.






Présentation 11

Presentation

En cette année 2025, I'Institut des Fréres des Ecoles Chré-
tiennes commémore les 300 ans de sa reconnaissance en
tant qu'institution sociale. C’est une bonne occasion de
contempler I'avenir et de s’'interroger sur le sens de son
parcours au cours de ces trois longs siecles d’existence.

C’est ce que vise cette réflexion et c’est pourquoi elle com-
mence par rappeler quelques dates.

Tout avait commencé vers 1680, avec les croisements suc-
cessifs des parcours de Roland, De La Salle, Nyel et Barré.
Ce n’est pas le moment d’entrer dans les détails de ces ren-
contres, mais plutot de les situer, environ un demi-siecle
avant la date dont on célébre actuellement le tricentenaire.

A Reims, les vies de ces quatre personnes avaient conver-
gé vers un point commun : I’éducation scolaire des filles
et des garcons des pauvres. Dés le début, ils ont su qu’ils
n'y parviendraient pas sauf a rassembler des groupes de
personnes engagées dans cette tache. Ce fut la le point
de convergence : le groupe, qui allait bientot devenir une
communauté. Aujourd’hui, avec le recul historique et la
situation actuelle de leur héritage, nous pouvons I'affir-
mer sans aucun doute.

Et d’'une maniere ou d'une autre, ils ont essayé de I’assurer.



12 Présentation

Dans le cas de l'institution lasallienne, cette stabilité al-
lait étre atteinte au début du nouveau siecle, apres ses 25
ou 30 premieres années d’existence. C’était clairement le
cas en 1710. C’est pourquoi nous pouvons dire que cette
institution est entrée dans le XVIII¢ siecle avec la confi-
guration interne qui allait la maintenir pendant les trois
siecles suivants.

Il lui manquait cependant sa reconnaissance légale. Pour la
loi, il s’agissait d'un regroupement de personnes qui s’occu-
paient d'une poignée d’écoles. Rien de plus, de sorte que I'en-
semble n’avait pas d’entité juridique. Cela, comme on peut le
comprendre, devait préoccuper ses membres face au défi de
transmettre leur engagement a la nouvelle génération.

Ce souci fut au centre des préoccupations pendant les 15
années suivantes, a l'issue desquelles il fut définitivement
effacé par la Bulle In Apostolicae dignitatis solio, de Benoit
XIII, a la fin du mois de janvier 1725. Dans cette Bulle, le
Pape reconnaissait, approuvait et confirmait I'existence
d'une petite communauté dont le siege principal se trou-
vait a Rouen, dans le faubourg Saint-Yon. Il 'encourageait
a continuer a vivre comme jusqu’alors.

Il s’agissait de I'Institut des Fréres des Ecoles Chrétiennes.

2 Sur toute cette question de la Bulle d’approbation de I'Institut
lasallien, cf. Frére Maurice-Auguste, L'Institut des Fréres des
Ecoles chrétiennes a la recherche de son statut canonique : des origines
(1679) a la Bulle de Benoit XIII (1725), Cahiers lasalliens 11, Rome,
1962, vi+416pp. Ouvrage magnifique, riche en nuances, tres
bien documenté.



Présentation 13

A cette époque, ses écoles ne connaissaient pas de pro-
blemes graves : elles fonctionnaient bien, basées sur une
pédagogie de I'attention continue du maitre et de son ap-
plication de la logique et de I'ordre a ’apprentissage ; elles
constituaient en outre un réseau, de sorte que dans leur
ensemble, elles garantissaient les réussites et corrigeaient
les erreurs de chaque lieu. La société le savait, le recon-
naissait et était préte a leur confier ses enfants, a condi-
tion que quelqu'un de bonne volonté et de bonne fortune
se présente pour soutenir le projet scolaire.

Depuis ses débuts, comme nous ’avons rappelé, son be-
soin était d’'un autre ordre et concernait son institution
méme, la société ou la communauté que constituaient ses
enseignants.

Tant que son premier fondateur était en vie, on pouvait dire
que l'institution se confondait avec lui. En effet, il représen-
tait pour la société et pour les Freres la continuité, la co-
hérence maintenue, I'identité. Maintenant qu’il était mort,
c’est-a-dire depuis 1719, il n'y avait plus aucun signe de I'au-
tonomie de leur identité collective. Il ne restait qu'eux et
leur technique pédagogique et organisationnelle, mais ils
n’étaient rien face a I'ordre juridique de la société.

IIs devaient exister en tant que corporation responsable
d'un réseau d’écoles. Cela leur a colité beaucoup d’efforts,
mais ils y sont parvenus. Tout s’est réglé entre septembre
1724 et janvier 1725, cinq mois qui ont mis fin a quatre an-
nées de négociations.

Il y avait deux domaines, I'Etat et I'Eglise, et aucun des
deux ne pouvait étre qualifié de premier ou de second. Et,



14 Présentation

peut-étre, si I'on y regarde de plus pres, cette simultanéi-
té aide a comprendre de quoi il s’agit et en quoi elle peut
nous aider a comprendre le présent.

La reconnaissance par I'Etat a été obtenue en premier lieu :
il s’agissait des Lettres patentes, a la fin du mois de sep-
tembre. Le régent, le duc d’Orléans, avait refusé a plusieurs
reprises de les accorder, pour diverses raisons. Peut-étre en
raison de son inclination plus marquée pour le jansénisme
(absent chez les Freres), peut-étre simplement parce qu’il
ne voulait pas imposer a 'administration de I'Etat une
autre institution plus ou moins religieuse ou semi-monas-
tique. Le fait est qu'a sa mort, le tres jeune roi Louis XV
accepta de signer le document qui lui fut présenté.

Par la suite, sans que I'on puisse dire que cela ait été in-
fluencé par le roi, 'acceptation romaine fut obtenue. Ce
sont les Congrégations ou Dicasteres du Secrétariat pon-
tifical et du Concile qui, en décembre de la méme année,
avaient déja préparé l'acceptation de la demande des
Freres. Le Pape I'accepta a la date que nous connaissons,
le 26 janvier.

Le roi et le Pape : a chaque négociation, il y avait eu un mo-
ment ot I'on cherchait a obtenir la reconnaissance A pour
garantir la reconnaissance B, qui semblait finalement plus
intéressante. Ainsi, ils pensaient parfois que I'obtention
des Lettres patentes faciliteraient celle de la Bulle et par-
fois que I'obtention de la Bulle faciliterait celle des Lettres
patentes. En réalité, 'une ou l'autre leur suffisait : 'autre
viendrait d’elle-méme, en temps voulu.



Présentation 15

C’est I'histoire. Aujourd’hui, trois siecles plus tard, il est im-
portant de prendre conscience des implications de ce fait.

En effet, le fait que ces deux reconnaissances supposent
'acceptation sociale d'une institution religieuse signi-
fie que certains traits de sa définition peuvent avoir une
forme civile et une portée religieuse, et vice versa. Par
exemple, le fait que la profession des trois veeux monas-
tiques implique un statut économique, professionnel et
social spécifique.

Ce fut le cas d’institutions telles que l'institution lasal-
lienne. Nous comprenons ainsi, par exemple, que la sup-
pression de ces veeux par l'autorité civile impliquait la
suppression de toutes les institutions définies a partir de
leur profession. Cela s’est produit en aolt 1792, pendant la
Révolution.

1726,1792 : il pourrait sembler qu'avec ces références, nous
faisons allusion a des questions relevant de ’Ancien Ré-
gime, qui ne nous concernent pas aujourd’hui, mais ce
n’est peut-étre pas le cas.

Par exemple : quel était le sens de ces veeux : conclure
un contrat de travail ou témoigner du royaume de Dieu ?
En conséquence, s’agissait-il d’'une consécration ou d’'un
contrat ? Etait-il possible d’exprimer autrement le lien
institutionnel et leur engagement social ? Et, en réfléchis-
sant a notre époque, comment auraient-ils exprimé au-
jourd’hui leur engagement envers I'école populaire et se
seraient-ils ainsi constitués en entité reconnue par la loi ?



16 Présentation

Il s’avere donc que, trois siecles plus tard, cette Bulle offre
a I'institution lasallienne un point de vue tres utile face
au défi de son avenir.

Par exemple, nous ne pouvons évoquer la perplexité des
membres du dernier Chapitre général face au theme de
I’Association sans nous heurter a des questions telles que
celles que nous venons d’énoncer. Leur difficulté a y ré-
pondre était due a la difficile harmonisation des différents
modeles rencontrés lors de cette assemblée.

C’est pourquoi nous disons que la Bulle, en cette année
anniversaire, aide a s’'interroger d'une maniere nouvelle
tant sur l'identité de la communauté lasallienne que sur
celle de ses membres. Elle conduit peut-étre davantage
a poser la question qu'a y répondre, c’est vrai, mais elle
empéche de s’en tenir a des formules superficielles qui
ignorent I'histoire ou ne font simplement que se répéter.

La Bulle montrait le lien entre identité et réseau : d'une
part, elle reflétait la conviction des Freéres que sans ré-
seau I'identité de chaque école ne pourrait étre préservée ;
d’autre part, elle affirmait que sans l'identité de chaque
communauté, le réseau ne saurait exister. Le réseau et
l'identité se rendaient mutuellement possibles.

Tel était le contenu de la Bulle.

Ce n’est pas une contribution négligeable, surtout si I'on
considere que la grande question du siecle dernier dans le
monde lasallien a été de définir lacommunauté. Et que cette
communauté, comme tant d’autres, se définit habituelle-
ment par les voeux (selon la théologie la plus courante).



Présentation 17

C’est pourquoi nous devons rappeler des cette premiere
page un fait bien connu des premiers biographes lasalliens :
la premiere demande que les Fréres ont adressée a Rome
pour obtenir leur reconnaissance ne comprenait pas les
veeux religieux conventionnels. Elle mentionnait d’autres
veeux : l'obéissance et la stabilité dans le service éducatif
aux pauvres.

Il s’agissait de veeux, sans aucun doute. Mais de voeux
qui exprimaient I'engagement existentiel envers un pro-
jet chrétien auquel les membres de la communauté se
croyaient appelés par Dieu. Et cet appel et cet engagement
impliquaient logiquement un mode de vie concret.

De cette foi partagée qui animait leur engagement, nous
disons qu’elle définissait et définit encore aujourd’hui la
communauté lasallienne.

Et nous pouvons dire que, 300 ans apres cette Bulle, elle
a continué a se développer tout au long du siecle dernier
au sein de cette institution. C’est ce que cette étude vise
a montrer.






Deuxieme partie :

L’architecture
interieure



20

Les axes de la nouvelle Communauté

Les axes de la nouvelle

communaute

..Les Freres reconnaissent, analysent et
affrontent solidairement dans la foi les
difficultés et les défis particuliers que traverse
leur Institut. En contemplant lhistoire du
salut en acte dans leur vie et dans celle
de PlInstitut, ils vivent la grace du mystere
pascal. En méditant litinéraire évangélique
du Fondateur, ils trouvent un modele de
fidélité dans l'adversité et la force des
recommencements.

Régle, 155.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 21

Si maintenant, au début de cette Deuxiéme partie, alors que
nous avons presque oublié que nous sommes a trois siecles
de cette Bulle, si maintenant nous la rouvrons, nous nous
retrouverons dans un autre monde.

A premiére vue, nous pouvons méme avoir l'impression
que ce document ne nous concerne pas, qu’il appartient
a une autre époque, qu’il définit un temps révolu. Il peut
sembler qu’il ne nous soit d’aucune utilité, trois siecles
plus tard. Si, malgré tout, nous insistons pour dépasser ce
sentiment, nous pouvons trouver une lumiere tres claire :
la distinction entre ce qui est approuvé et les termes utili-
sés dans I'approbation.

Nous commencerons alors a penser que ce document peut,
peut-étre, nous dire quelque chose, méme a une époque si
différente. Nous ferons la distinction entre la dynamique
et la forme, I'ame de la vie et son aspect. Et dans cette op-
tique, nous nous demanderons ce qu’il nous dit dans cette
situation qui, pour le moins, a connu un demi-siecle de
changements.

A ce propos, en ouvrant son histoire des trois Chapitres
généraux, le Frere Luke Salm rappelle une curieuse malé-
diction chinoise : « Puisses-tu vivre en période de chan-
gement ».2 Elle exprime une grande vérité. En de telles
périodes, vivre est particulierement difficile. Il n'y a pas
de langage commun et il est presque impossible de se
comprendre, de sorte que ses habitants sont proches de
ce qu'une expression heureuse qualifiait de « foule soli-

3 C’est ainsi que commence son étude, déja citée, A Religious
Institute in Transition...



22

Les axes de la nouvelle Communauté

taire »,* qui peut étre notre facon de parler de la tour de
Babel. C’est peut-étre ce que nous trouvons dans I'Insti-
tution lasallienne, lorsque levant les yeux de la Bulle que
nous venons de lire, nous contemplons le présent de cette
communauté qui a été approuvée il y a trois siecles.

Comme on le comprend immédiatement, c’est le propre
des périodes de grands changements. On dit aussi, avec un
autre jeu de mots que nous avons déja relevé, que nous
ne disons pas la méme chose lorsque nous parlons d'une
époque de changements ou d'un changement d’époque. Et

4

C’est le titre et le theme du livre de D. Riesman, La foule solitaire,
Artaud, 1964. 1l convient de noter qu'il a été écrit entre 1948 et
1949 et qu'il se concentrait sur la société américaine. Son sous-
titre est trés significatif: A Study of the Changing American Character.
En 1983, N. Stone publiait son ouvrage Europe transformed, 1878-
1919, que nous avons déja cité. Nous le faisons a nouveau pour
souligner, entre les deux références, la période 1890-1950 et
mieux comprendre les racines du changement que Riesman et
son équipe ont trouvé dans leur société. Il s’agit d’'une période
de 60 ou 70 ans. Nous voyons immédiatement qu’il ne pouvait
s’agir d’'un processus uniquement local, mais de quelque chose
qui affecterait tot ou tard le monde entier. U'expression du Freére
Salm devient ainsi compréhensible : il regarde ainsi le chemin
parcouru par I'Institution lasallienne pendant 40 ans et explique
la difficulté de trouver un modele adéquat. En ce qui concerne
le chaos apparent de cette époque et son impact sur le discours
institutionnel lasallien, nous pouvons regarder beaucoup plus
loin et nous interroger, par exemple, sur la premiére définition
de la théologie sacramentelle, au XII¢ siécle : combien de Papes, a
'époque de Pierre Lombard (1100-1160), auraient été d’accord sur
la définition et le nombre des sacrements, tels qu'ils allaient étre
acceptés au cours des siecles suivants ? C’est pourquoi I'ironie du
Frére Salm reflétait 'ampleur du changement qu’il avait observé
dans l'institution lasallienne au cours des 40 années qu'il décrit
dans son ouvrage... et le travail qui restait encore a accomplir.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 23

on ajoute souvent qu'il n’est pas facile de savoir si 'on vit
dans la premiere ou dans la seconde.

Faut-il ajouter que notre étude, le passage d’'une commu-
nauté a une autre, s'inscrit dans un changement d’époque,
et que ce n'est qu’a partir de ce changement que nous pou-
vons invoquer un héritage de 300 ans ou comprendre ce
document des principes ?

Notre Premiere partie montre que pour I'Institution lasal-
lienne, comme pour toute I'humanité, ce qui a été vécu
depuis 1904 est un changement progressif d’époque. Il est
bon de le rappeler, encore et encore, pour percevoir la com-
binaison entre le passé et le nouvel avenir qu'’il contient.

Elle évoque avant tout un cheminement fait d’essais,
de propositions et de révisions, de plans, de structures,
d’itinéraires que personne n’aurait imaginés 50 ans au-
paravant. Il suffit de comparer deux Chapitres généraux,
I'un d’avant le Concile et 'autre d’apres. Ou encore, par
exemple, les Circulaires des Freres Adrien et Junien-Vic-
tor sur les Dix Commandements de I'Institut® et celles du
Frére Alvaro sur le Signe de la Communauté. Ou les Régles
de 1901 et celle de 2015.

5 Circulaires 270 (12.1.1930), 274 (11.1.1931), 276 (26.1.1932), 278
(8.1.1933), 281 (71.1934), 292 (26.1.1936), 295 (10.1.1937), 299
(9.1.1938), 302 (6.11939), 305 (8.1.1939) et 324 (6.1.1948), cette
derniere du Frére Athanase-Emile, apres la parenthése de la
guerre et de l'aprés-guerre, alors que la nouvelle version de la
Régle,danslaquelle figuraient toujoursles Dix Commandements,
venait d’étre approuvée.



24 Les axes de la nouvelle Communauté

Cela montre également le chemin parcouru ou du moins
le changement intervenu dans certains Districts, et donne
un sens aux témoignages recueillis aujourd’hui et a ceux
qui auraient été recueillis il y a 80 ans ; ou aux attitudes
des Freres partout aujourd’hui et il y a seulement 30 ans ;
ou aux différentes sensibilités dans les territoires d'un
meéme continent.

De plus, on devine que tout cela ne s’est pas produit dans
les Districts de maniére harmonieuse, dans ’accord, mais
par a-coups, avec des avancées et des reculs, a des vitesses
différentes et avec des tensions parfois tres violentes. Et il
n’est pas difficile de mettre en paralléle les chroniques d'un
territoire avec celles, explicites ou que 1'on peut deviner,
d’un autre : on remarque immédiatement la différence de
vitesse dans les consciences collectives, les attitudes plus
ou moins corporatives qui ne coincident pas toujours et ne
sont méme pas toujours semblables.

Oui. Plus d’une fois au cours de ce siecle, I'Institution lasal-
lienne a rappelé le mythe de Babel, babillé de vocabulaires
non partagés, plus ou moins populaires et plus ou moins
fragmentés. Il n'y a donc rien d’original a souligner que tout
consiste a trouver les mots importants qui ont marqué ces
années. Les identifier et les définir, évidemment.

Comme nous 'avons décrit, le dernier siecle de l'institu-
tion lasallienne, c’est-a-dire cette période de changement,
s'est déroulé en trois étapes. A chacune d’elles, de nou-
veaux mots importants ont été prononcés. Les rassembler
est 'objet de cette Deuxiéme partie.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 25

Comme nous I’avons vu, la premiére de ces trois étapes, qui
a duré environ 50 ans, a occupé la premiere moitié du XX¢
siecle. Il s’agit d'une période malheureuse dans I'histoire
du monde et en particulier dans cette Institution. Elle se
caractérise par I'urgence a trouver des formules pour sur-
vivre et préserver I'héritage recu. Nous considérons qu’elle
s’étend du Chapitre général de 1901 jusqu'aux portes de
celui de 1956. Nous 'avons appelée Restauration.

La deuxieme étape, d'une durée d’environ 30 ans, est un
mouvement qui s’ouvre a I’aube du Concile Vatican IT; elle
éclate avec cette grande Assemblée et le Chapitre général
de 1966-1967 et la décennie suivante ; elle s’étire, s’apai-
sant jusqu’au Chapitre général de 1993. Elle se caractérise
par I'exaltation de la foi en sa propre capacité a renouve-
ler I'Institution et par la relecture des origines. Dans cette
étude, nous I'avons appelée une période de Renouveau.

La troisieme occupe les 30 années suivantes, jusqu’a au-
jourd’hui. Elle voit enfin la renaissance de I'Institut, dé-
sormais réduite a I'histoire dans de nombreux territoires
et en pleine redéfinition dans d’autres. Elle se caractérise
par I’émergence de nouvelles formes de communauté ou
d’appartenance a I'Institution. Nous 1'avons qualifiée de
Refondation, trois siecles apres la Bulle papale qui recon-
naissait la premiere Communauté.

Le changement est 1a. Il doit étre la, passant du chaos de
Babel a I'espérance des propheétes. Est-il possible d'identi-
fier ses signes majeurs, d’échapper ainsi a la malédiction
chinoise et de réécrire la Bulle ?



26 Les axes de la nouvelle Communauté

La mise a jour des Régles, symptome d’une nouvelle ére

Pour répondre, il suffirait de rappeler I'histoire des Régles
de I'Institution lasallienne au cours du siecle dernier. Il y
a bien stir d’autres axes pour un tel rappel, mais celui-ci a
la capacité significative d’en regrouper beaucoup d’autres.
La mise a jour des Reégles est une chronique de 100 ans qui
renvoie directement au coeur de ce grand document de
1725, a ses dix-huit articles qui donnent les définitions.

Des 1901, en réponse a I’agitation tant interne qu’externe,
le Chapitre s’était proposé d’étudier leur adaptation aux
conditions du nouveau siecle. Deux ans plus tard, il y eut
la Circulaire sur la Bulle, ne 'oublions pas.

Il en résulta I’épuration des usages étrangers et le retour
au texte d’origine, celui de 1718. L'ordre mondial était en
train de se désagréger dans toutes les dimensions sociales
— culturelles, scientifiques, politiques, esthétiques, reli-
gieuses, économiques — et on en devinait un autre, nou-
veau. La réponse lasallienne fut de souligner avec énergie
le contexte fondateur, précisément au moment ot naquit
'ordre social méme qui, en ce moment-la, vacillait.

La méme chose s’est produite en 1946. Et dans ce cas éga-
lement, quatre ans plus tard, nous trouvons une autre
Circulaire sur la Bulle, comme nous l'avons mentionné
précédemment (il s’agissait de celle de 1924, réimprimée
et augmentée).

Apres 40 années terribles, marquées par les expulsions,
les guerres mondiales, les persécutions et les nouvelles
structures mondiales, I'Institution lasallienne souligne a



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 27

nouveau la référence aux origines, cherchant a affronter
la nouveauté — incontestable pour tous — par un retour
a l'esprit de la fondation. Logiquement, dix ans plus tard
seulement, le nouveau Chapitre demandera a nouveau la
révision du Code lasallien. Et logiquement aussi, a partir
de ce moment, la Bulle disparaitra de la scéne lasallienne.

La tache fut abordée, d’abord avec timidité et en tendant
a reproduire le méme vice dans l'invocation des origines
comme systéme pour se situer face au présent. Peu a peu,
grace a la convocation et a la tenue du Concile, tout chan-
gea. Ainsi, les Reégles de 1967 arriverent a la Communauté
lasallienne accompagnées d'une réflexion sur son identité,
sur la fidélité et le renouveau de 'esprit fondateur. Nous
'avons signalé en son temps.

Malheureusement, personne dans I'Institution n’était en
mesure d’assimiler sereinement des réalités telles que la
perte de pres de quatre Freres sur dix dans les cinq ou six
ans qui ont suivi le Concile et ce Chapitre. On comprend
donc le scandale énorme provoqué par la lutte ignoble
au sein méme du Conseil général sur ce qu'il fallait faire.
Cette honte s’est manifestée avec toute sa force lors du
Chapitre suivant, en 1976, empéchant d’avancer et de pré-
ciser la voie empruntée dix ans auparavant. La Régle ne
serait pas modifiée, car on se trouvait dans la période de
20 ans accordée par le Concile pour son adaptation. Ce se-
rait la tache de I’Assemblée de 1986, mais I’amertume de la
dissension avait laissé une tres mauvaise impression.

En 1986, la Régle a été renouvelée dans sa structure comme
son esprit 'avait été en 1966. Désormais, tout était orga-
nisé autour d'un terme inventé a I'’époque du Concile : ‘di-



28 Les axes de la nouvelle Communauté

mensions’. Celles qui configuraient la personne du Frere :
la Consécration, la Communauté, la Mission. Cela repré-
sentait une autre anthropologie ou, mieux, une autre
théologie. L'identité du Frere et de sa communauté était
interprétée en fonction de ses origines et de son actualité,
simultanément, et pour ce faire, cette identité était consi-
dérée de maniere intégrale, et non sectorielle.

Cependant, la graine de la dissension antérieure donnait
maintenant un fruit empoisonné : elle traitait les dimen-
sions comme s'il s’agissait déléments’, donc de quelque
chose de séparable, de distinguable. Cette réduction a
des le début pesé sur I'heureuse trouvaille expressive de
la nouvelle Régle qui, comme nous 'avons vu, a parcouru
pendant 20 ans le chemin de 'Institut lasallien : « parta-
ger la mission ».

Ce qui semblait ouvrir la voie a une nouvelle configuration
de la communauté éducative s’est avéré étre un slogan
trop imprécis. Il réduisait la mission a une simple tache,
sans se rendre compte que pour la réaliser, il n’était en
aucun cas nécessaire de vivre comme vivait le Frere. Cela
ne pouvait pas étre le cas, et tout le monde s’en est rendu
compte peu a peu. C’est dans cet esprit que la présence
de collaborateurs a été établie lors du Chapitre général
suivant, en 1993, et bientot la sensibilité de tous a trouvé
un autre terme dans lequel placer de nouveaux espoirs :
‘Association’. Il avait 'avantage d’appartenir a la tradition
lasallienne. En tant que tel, on espérait qu’il surmonterait
les difficultés, voire certaines méfiances.

Le terme avait et a toujours une grande portée symbo-
lique. Cependant, en 1976, il avait été rejeté pour avoir osé



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 29

proposer qu’a I’avenir, le veeu des Freres pourrait étre pré-
cisément celui-la. Il inclurait les autres et tout le régime
de la Communauté, mais il fut rejeté. Nous I'avons égale-
ment rappelé. Il semblait trop s’apparenter a des formules
plus proches du chrétien séculier que du « consacré ».

D’autre part, méme si cela n’était pas aussi visible, le terme
était quelque peu modifié dans sa nouvelle présence dans
le monde lasallien. A l'origine, « association » faisait réfé-
rence au réseau des communautés, a I'ensemble, a toute
I'organisation des projets éducatifs et des communautés
qui les animaient. Au début, ‘association’ signifiait donc
réseau de communautés. Aujourd’hui, en revanche, il pro-
posait de 'utiliser dans le sens de ‘Communauté’.

Méme avec ces deux réserves, le terme avait et a toujours
une capacité d’avenir. Et il montrait en son sein ou se
trouvait la grande question : la nouvelle Communauté.

L'Association pose la question de savoir ce qu'il faut en-
tendre aujourd’hui par Communauté lasallienne, quel
profil doivent avoir ses membres, leurs liens, leurs caracté-
ristiques nécessairement partagées, leur relation avec les
origines et toute la tradition lasallienne.

On comprend ainsi la difficulté rencontrée a partir de I'an-
née 2000 par la Commission chargée d’adapter le texte de
la Régle. Elle ne pouvait aller plus loin que ce qui avait été
établi, pour la simple raison qu'’il n’était pas possible d’en
établir davantage. Elle dut abandonner son travail entre
les mains du Conseil en attendant une nouvelle décision
du prochain Chapitre, cette fois en 2007.



30 Les axes de la nouvelle Communauté

Conscient de la nécessité et des limites, le Chapitre a de
nouveau demandé a une autre Commission de poursuivre
la tache. Cette fois, elle a abouti entre 2014 et 2015. C’est le
texte qui anime actuellement la Communauté lasallienne
mondiale et sur lequel comptait le dernier Chapitre géné-
ral, en 2022.

Il a conservé la structure de 1986 et I'a interprétée en te-
nant compte a maintes reprises de la nature réelle de la vie
des communautés dans le contexte global de la Nouvelle
Evangélisation. Ainsi, le texte est plein de nuances et per-
met de progresser dans la pratique de la relation mutuelle
entre les Collaborateurs et les Freres. Il permet également
de maintenir des pratiques diverses dans les différents ter-
ritoires des cinq Régions de I'Institut.

Malgré cela, les Capitulants de 2022 ont quitté Rome avec
le sentiment de ne pas s’étre compris, de ne pas avoir
trouvé ’harmonie nécessaire pour relever les défis consi-
dérables d'un Institut en voie d’épuisement dans diverses
régions du monde et sans orientations tout a fait satisfai-
santes pour tous.

Comment est-ce possible ? Comme nous le demandions au
début de cette étude : sommes-nous, un siecle plus tard,
face a une histoire sans fin ?

Peut-étre s’agit-il de la perplexité face a I'article 4 de
la Régle de 2015 : « UInstitut des Fréres des Ecoles Chré-
tiennes, approuvé par la Bulle « In apostolicae dignitatis
solio » du Pape Benoit XIII, est un Institut de droit ponti-
fical composé exclusivement de religieux laics ».



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 31

Est-ce vraiment compatible avec le discours de I’Associa-
tion, de la nouvelle Communauté, de la Fraternité... ?

Quatre siécles plus tard, peut-étre, toujours Trente

Comment est-il possible qu’apres tant d’efforts, nous ne
nous sentions toujours pas dans une maison commune,
ordonnée selon un credo commun, sereinement engagés
dans une tache commune ? Comment est-il possible que
nous ne trouvions pas un systéme capable de nous remplir
d’espérance lorsque nous contemplons I’avenir ?

Il y a une réponse, simple et claire, et qui n’est en rien ex-
clusive a la communauté lasallienne : les Institutions reli-
gieuses nées apres le Concile de Trente n'ont jamais réussi
a vivre harmonieusement leur consécration religieuse et
leur engagement apostolique.

Cette affirmation peut sembler prétentieuse, audacieuse,
sans fondement suffisant. Mais elle ne I’est pas. L'histoire a
montré que toutes les formes de vie religieuse apostolique
nées apres ce Concile, toutes, souffrent du méme mal :
elles ont vécu une histoire beaucoup plus cohérente dans
leurs actes que dans leur doctrine. Avec le changement de
cycle historique, cela deviendra inévitable et leur accepta-
tion conditionnera leur avenir.

Dans notre étude, depuis I'horizon de la Bulle de 1725, nous
gardons une référence intime de tout cela: c’est la Congré-
gation « du Concile » qui a approuvé la vie de ce groupe. Et
le ‘Concile’, a ce moment-1a, c’est celui de Trente. Un siecle
et demi s’était écoulé et, surtout, on était entré dans un



32 Les axes de la nouvelle Communauté

autre mode de vie, mais la référence restait marquée par la
Contre-Réforme. En ce sens, la Bulle devait étre beaucoup
plus réactive que proactive. Et il en va de méme pour son
interprétation pendant encore deux siecles.

Tout cela était évident depuis longtemps déja dans I'Ins-
titution lasallienne et autres Institutions similaires. Nous
'avons rappelé des le début de la Premiere partie de cette
étude. Nous le rappelons ici en guise de synthese, au risque
de nous répéter inutilement.

L'histoire lasallienne montre, entre autres données datant
d’il y a un siecle, la préoccupation suscitée par la Consti-
tution Conditae a Christo, de décembre 1900. Dans celle-
ci, le Vatican rappelait a toutes les Institutions telles que
I'Institution lasallienne la nécessité d’homogénéiser les
signes d’appartenance de leurs membres, en définissant
ces signes en pronongant les trois voeux de pauvreté, chas-
teté et obéissance.

Or, sur les 13 000 Freres que comptait alors I'Institut, un
peu plus de 2 000 n’avaient pas prononcé leurs voeux et
n’avaient pas l'intention de le faire. Ils restaient dans la
communauté et se réclamaient de la catégorie des « novices
emplopés ».

Ce chiffre est tres éloquent : il indiquait que les voeux
n’étaient pas nécessaires pour étre Frere. Ils ne faisaient pas
partie de leur identité. Ils facilitaient seulement leur travail,
ou établissaient peut-étre un niveau d’engagement envers
I'Institution qui leur valait une certaine confiance ou une
responsabilité particuliere. Mais ils ne faisaient que faciliter
'organisation, homogénéiser des liens professionnels.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 33

Pour étre clair : les veeux ne faisaient aucune référence
particuliere a I'au-dela de Dieu, au Royaume, au monde de
ce que nous appelons eschatologique, comme nous 'avons
compris et exprimé avant le Concile Vatican II. Les voeux
ne prétendaient étre le signe de rien d’autre que d'une ca-
pacité de travail renouvelée, d'un statut économique plus
simple et d'une plus grande disponibilité.

En réalité, ce qui définissait un Frere était autre chose :
son appartenance a une Communauté dédiée exclusive-
ment a I’éducation des classes populaires. Cette apparte-
nance, dans cette société chrétienne, était un signe clair
d'une vocation divine a vivre et a travailler de cette ma-
niére pour I'Evangile. Cette appartenance, cette Commu-
nauté et cette école étaient le signe de la présence de Dieu
dans la foi que ces hommes partageaient.

Il en était ainsi, et pourtant une telle synthese ne s’expri-
mait pas dans I'Eglise du début du XX¢siécle. C’est pour-
quoi le Pape saint Pie X pouvait écrire aux Freres qu'’ils ne
devaient en aucun cas penser que leur action apostolique
était au-dessus de leur consécration religieuse, mais bien
au contraire. Car leur vie n’était pas comme celle des autres
chrétiens, mais elle était au-dessus d’elle. C’est pourquoi
— telle était la question qui motivait cette réponse — ils
ne devaient pas transiger avec leurs veeux pour pouvoir
continuer a diriger leurs écoles, dans une apparente sécu-
larisation de leur vie.

Avec cette conception d’eux-mémes et de leur relation avec
la vie chrétienne séculiere, les Freres francais — qui étaient
10 000 sur un total mondial de 13 000 ou 14 000 — ont quit-
té leur terre pour d’autres parties du monde, ou bien sont



34 Les axes de la nouvelle Communauté

restés dans leur pays, apparemment sécularisés, ou ont
simplement quitté la Congrégation. Cela a di étre terrible.

A cette situation initiale s’ajoutent les deux guerres mon-
diales, I'’émergence des fascismes, les persécutions au
Mexique et en Espagne, la condamnation des modernismes,
la problématique de l'universalisation de leur modéle édu-
catif, le renforcement autoritaire qui en a résulté pour faire
face a tant de tensions. Si I'on tient compte de tout cela, on
comprend la logique du maintien d’'une théologie absurde
sur l'identité du Frere, sa Consécration et sa Communauté.

Par exemple : il était logique qu’en 1946, lors du Chapitre
général, les Freres aient été invités a se passer autant que
possible du personnel laic qui avait dii étre engagé en raison
des aléas de la guerre et qu'il ait été indiqué que le personnel
féminin était totalement interdit dans les écoles et les com-
munautés. Et il était tout aussi logique que, dix ans plus
tard, le nouveau Chapitre encourage la création de '’Asso-
ciation des éducateurs lasalliens, avec ses pratiques de piété
et son siege organisationnel a Rome, a la Maison généralice.
Apres tout, ce n’était pas la premiere fois que I'Institut se
penchait sur la question d’un Tiers Ordre (a cette occasion,
il ne semble pas que I'expression ait été mentionnée).®

Puis vinrent le Concile Vatican II et le Chapitre de 1966-
1967. La situation était extrémement complexe.

Alabase, il y avait la conscience du changement des temps,
de I’épuisement d'un grand cycle historique, de la crise de

6 Sur I'’Association et le terme Troisieme Ordre, cf. Premiére partie,
1. Restaurer, 2. Les événements de 1904.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 35

tous les modeles sociaux. Il devint rapidement évident
que les structures nées apres la Seconde Guerre mondiale
n’étaient pas suffisantes pour conduire 'humanité vers le
changement qui s’opérait. Bientdt, toutes les institutions
de I'Eglise allaient également ressentir 'ampleur de la
crise, avec la distanciation de la culture des peuples d’avec
I'Evangile, et les difficultés rencontrées dans tous les cas
de renouvellement adapté.

Lorsque cela se produisit, on commenca a voir que des Insti-
tutions telles que celle des lasalliens ne déclinaient pas par
manque de foi en elles-mémes, mais par leur inadaptation
aux nouvelles conditions sociales. Pour l'instant, en 1966-
1967, on percevait une conscience naive que le renouveau
était possible, que dans peu de temps — une décennie peut-
étre — toutes les tendances a la hausse seraient rétablies.

Il n’en fut rien, cela ne pouvait pas I'étre. Lampleur de la
situation exigeait au moins le passage d'une génération
pour étre assimilée. Et cela, élargit la conscience de cer-
tains, mais aussi le ressentiment d’autres. C’est I'histoire
souterraine des 20 années qui se sont écoulées jusqu’a
’Assemblée de 1986. A partir de 13, tout allait nécessaire-
ment commencer a étre différent.

Les grandes pistes de l'avenir étaient déja la.

Partager le signe

Les 30 dernieres années, depuis le Chapitre de 1993 jusqu’a
aujourd’hui, ont pour protagoniste I'’émergence d’'un mo-
dele renouvelé de consécration. Cause et effet a la fois,



36 Les axes de la nouvelle Communauté

consciemment et sans I’avoir prévuy, le discours de la Com-
munauté comme Signe s’ouvre peu a peu.

Les Circulaires des trois derniers Supérieurs généraux,
conscients comme personne d’autre des chemins de 1'Ins-
titut, vont clairement dans ce sens. Cela se reflete égale-
ment dans le cheminement, parfois un peu triomphaliste,
des Bulletins de I'Institut de ces mémes décennies. On le
retrouve également dans l'orientation des Cahiers MEL
(de la Mission Educative Lasallienne). Et c’est certaine-
ment la force qui anime le dialogue entre les Chapitres gé-
néraux et les Assemblées de la Mission.

Il ne pouvait en étre autrement.

Comme tant d’autres, I'Institution lasallienne cherche a
se situer dans le contexte de ce que nous appelons, pen-
dant cette méme période, la Nouvelle Evangélisation.
Cette référence renvoie toutes les institutions chrétiennes
aux jours de la présentation de I'Evangile a 'humanité et
les oblige ainsi a se montrer comme le lieu de la manifes-
tation du Seigneur ressuscité.

On comprend ainsi la relation profonde entre évangélisa-
tion et témoignage, qui conduit a l'autre relation entre
évangélisation et communauté qui évangélise et est évan-
gélisée. C’est 1a que réside, aujourd’hui comme a ses dé-
buts, le sens de toute communauté. Cela coincide naturel-
lement avec sa fonction sociale : elle apporte a la société
sa foi en la réalité d’'un Dieu qui remplit le monde, I'a créé
et 'attend a la fin. L'évangélisation commence lorsque la
société rencontre un groupe qui partage cette foi.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 37

Lune de ses formes, des les premiers siecles, a été celle
adoptée par des groupes que nous avons ensuite appelés
monastiques, religieux, consacreés.

Ils ont adopté un mode de vie particulierement significa-
tif, dans leur volonté de vivre en reflétant dans le présent
temporel des peuples le présent éternel de Dieu. Leur en-
gagement commun était et reste la garantie de leur foi et
du sens de leur fonction sociale. Cette transparence est
leur contribution a I’évangélisation, c’est-a-dire ce pour
quoi ils ont été mis au monde, leur envoi dans I'histoire,
leur mission.

Tout cela devait se faire petit a petit, une fois passés les
jours du Concile et du post-Concile, une fois percues les
dimensions des « signes des temps », comme le disait le
Pape saint Jean XXIII. Et en cela, I'Institution lasallienne
ne pouvait faire exception. Tous ses efforts pour trouver
un discours identitaire cohérent sont un exemple de cette
grande marée de I'histoire et de I'Evangile qui s’expriment
ensemble sur le sens possible de ce qui est vécu.

C’est la qu’intervient le renouveau de la communauté la-
sallienne, comme le souligne les documents de I'Institut de-
puis plusieurs années. Il suffit seulement de trouver la for-
mule qui exprime ses liens constitutifs. Et 'image du Signe
qui est partagé aide efficacement a les formuler. Elle permet
d’identifier et de définir ce que nous avons découvert.

En effet, le panorama que nous venons d’évoquer a di
nous conduire a certains concepts qui sont apparus de
maniere récurrente. Qu'ils soient bien ou mal compris, des
concepts tels que les veeux, la mission, la consécration,



38 Les axes de la nouvelle Communauté

'école, la foi, le partage, I'association, I'engagement, les
pauvres, la créativité, la fidélité, le renouveau, les minis-
teres, la formation, la pluralité, le témoignage... ont surgi
a maintes reprises.

C’est pourquoi il est nécessaire de repasser personnel-
lement en revue ce que nous savons de I’évolution de la
Communauté lasallienne au cours du siecle dernier : ses
différentes vicissitudes, ses proclamations, ses insistances
et ses récidives, ses chiffres, ses relations avec la société
et avec I'Eglise. 1l est indispensable de le faire, en com-
mencant peut-étre par la géographie et 'histoire les plus
proches, pour élargir peu a peu les domaines d’examen et
finir par contextualiser tous ses éléments, les particuliers
dans les généraux et les généraux face aux particuliers.

Normalement, cet exercice nous met sous les yeux une
poignée d’insistances, explicites ou implicites, autour des-
quelles se regroupent toutes les autres.

En méme temps, elles montrent que ces termes rassem-
bleurs sont redevables de tous les autres, c’est-a-dire qu'ils
se comprennent en fonction de tous les autres, quelle que
soit leur appartenance apparente : qu’il s’agisse d’éduca-
tion, de religion, de société ou personnel, tous sont mar-
qués par leur référence a tous les autres.

Ce qui, comme on le voit immédiatement, constitue un pro-
bleme supplémentaire. Car il ne suffit pas de regrouper les
insistances. Il faut également les interpréter, et c’est la que
leurs relations deviennent une tache ardue. Il est beaucoup
plus simple de définir les choses en elles-mémes que de le
faire en tenant également compte de leur extérieur.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 39

C’est pourquoi le premier résultat de la lecture du pré-
sent et de ses racines proches est de percevoir le ou les
systemes qui existent entre les racines de ce que nous
trouvons. Vient ensuite 'autre : comprendre la portée de
chaque terme.

Les pages qui suivent sont concues a partir de cette mé-
thode. Elles identifient d’abord les concepts rassembleurs,
puis interpretent leur portée au sein d'un systeme ou d'un
ensemble.



40 Six criteres pour construire la nouvelle Communauté

Six criteres pour constituer
la nouvelle Communaute

Il s’agit de six perspectives qui constituent un systeme
permettant de définir la Communauté lasallienne telle
qu’elle a émergé au cours du siecle dernier. Elles sont per-
ceptibles si, comme nous I'avons dit, on prend le temps de
revoir 'itinéraire lasallien et de projeter ce qu’il nous dit
sur le présent que nous vivons.

Celles-ci peuvent étre les suivantes :

2. Evangélisation

5. Ecole

6.
Communauteé




D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 41

Logiquement, la premiere constante qui apparait dans
notre étude, celle que nous évoquons a partir du souvenir
delaBulle, est le chemin de I'histoire, avec ses dynamiques,
ses périodes, ses époques. [1.] Une Institution dans I'his-
toire, c’est-a-dire la preuve du mystere du temps. C’est le
premier grand critere face au présent et a I’avenir immé-
diat : cette institution est une institution historique.

La prochaine étape découle également du contexte général
de nos chroniques et de notre réflexion : c’est le souvenir
de ce que nous appelons la Nouvelle Evangélisation. Elle
nous fait voir d'un autre ceil les dynamiques de 'histoire,
les chemins des « signes des temps », de sorte que nous y
voyons la transcendance des appels qui secouent toutes
les Institutions de 1'Eglise, leur naissance, leur dévelop-
pement et leur épuisement. [2.] Dans le contexte de la
Nouvelle Evangélisation, qui apporte avec elle la nouvelle
communauté chrétienne.

Ainsi, comme cela nous est naturel, nous recevons le cri-
tere suivant : le discours vocationnel. Il anime tout le pro-
cessus évoqué jusqu’ici. Lun de ses meilleurs emblemes,
le Prologue de la Régle de 1966/67, est un appel a person-
naliser la circonstance. Et ce n’est pas un theme mineur.
[3.] C'appel, fondé ou encadré dans le plan de Dieu, tel
qu’il est proposé dans les Méditations pour le temps de re-
traite (MTR).

Avec la vocation, nous trouvons logiquement la mission,
c’est-a-dire l'objet de l'appel. Dans I'Institution lasal-
lienne, elle apparait sans cesse depuis 70 ans : a propos du
sacerdoce, des veeux, de la formation, du partage, du vieil-
lissement, des organigrammes de I’animation de I'Institut,



42 Six criteres pour construire la nouvelle Communauté

des spécificités propres a chaque territoire lorsqu’il s’agit
de considérer 'espérance lasallienne.

Dans tous ces themes, nous retrouvons sans cesse la per-
plexité entre I'action et le témoignage, c’est-a-dire entre
I'effort et la vie intérieure, entre la consécration et I'enga-
gement apostolique. La relation entre vocation et mission
n’est pas si claire, pour le dire en termes plus courants.

L'avenir ne peut plus supporter longtemps cette perplexité.
Les documents lasalliens le savent et fournissent chaque
jour a I'Institution des textes plus clairs, mieux muris. De
méme, la vie quotidienne fait que les faits devancent les
mots et apportent bon nombre d’éclaircissements. C’est
pourquoi notre critére suivant doit étre [4.] ce que signifie
La Mission, comment la comprendre a partir du plan de
Dieu aujourd’hui.

Il y a toutefois un probleme dans la compréhension de ce
quatrieme critere. I1 découle de 'ampleur et de la nou-
veauté du changement social, culturel et institutionnel. Le
changement est si fort et si séduisant qu’il invite davantage
a vivre les urgences que la fidélité. Concretement, dans le
monde de I'éducation, cela fait passer le centre de gravité de
la construction des personnes a 'organisation des sociétés.

Le parcours de notre Premicére partie, et en particulier ses
dernieres étapes, le montre clairement en soulignant la
vie intérieure de celui qui prétend éduquer, c’est-a-dire la
cohérence entre le faire et I’étre. Cela se comprend tres fa-
cilement. Pour que 'expérience vocationnelle naisse et se
développe, il faut que la personne se nourrisse de ce qu’elle
vit ou fait et, réciproquement, que son action se nourrisse



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 43

de son étre, de 'appel qui la constitue. C’est pourquoi le
critere suivant est [5.] L'école chrétienne, c’est-a-dire
I’ame de la mission incarnée dans l'acte éducatif, dans la
ou les relations qui constituent toute école.

Dans ce domaine, le concept directeur est, une fois de plus,
la relation. Rien de nouveau, évidemment, mais souvent
totalement absent.

Cette catégorie se réfere avant tout a la relation que la
personne qui éduque entretient avec ’éleve. Elle se réfere
également a celle qui existe entre les deux personnes et
les savoirs, entre leurs vies personnelles et les savoirs qui
animent la vie de la société. Et elle se réfere enfin a celle
qui existe entre les différentes personnes impliquées dans
tout cela au sein d'un méme projet éducatif.

Aucune de ces perspectives n’est inconnue, mais chacune
d’entre elles, ou les trois, peuvent disparaitre par manque
de pratique. C’est pourquoi il est important de souligner
leur role comme dernier critere dans notre réflexion. Nous
parlons donc enfin de [6.] ce qu’est la communauté de
’école chrétienne, c’est-a-dire le visage de la mission.

Dans I'itinéraire de I'Institution lasallienne, elle apparait ex-
pressément, a maintes reprises. Et nous soulignons comme
points forts la Déclaration sur le Frére, de 1966/67, et la récente
Déclaration sur la mission éducative lasallienne, de 2020.

A partir dela, on comprend mieux la configuration de chaque
projet lasallien, car aucune communauté ne peut se consti-
tuer sans partager la cohérence interne qui, dans ce cas,
reflete celle qui doit exister entre le projet éducatif et son



44 Six criteres pour construire la nouvelle Communauté

environnement. I doit en étre ainsi, si nous parlons d’'une
Institution et non seulement d’une proposition éducative.

Ces six criteres, en se constituant mutuellement, ouvrent
la porte a un possible systéeme ou clé herméneutique dans
la configuration de la nouvelle Communauté. Et il n’est
pas difficile de signaler leur présence dans I'itinéraire de la
grande Communauté lasallienne au cours des 50 derniéres
années. Détecter leur trace personnellement aide a abor-
der le présent avec réalisme et espérance.

C’est ce que proposent les pages suivantes.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 45

Le premier de ces six criteéres est de nature
générale ou globale. Il englobe et donne un
sens a tout le reste. Il ordonne une série de
signes mineurs a travers lesquels il apparait
dans la vie des peuples. C'est le processus des
dynamiques de l'histoire, la vue d’ensemble
du grand fleuve qui nous a amenés a ce delta.

Les institutions et I'histoire se configurent
mutuellement.

C’estpourquoi,entoutepériodedechangement
social, les Institutions conscientes de leur
propre histoire offrent a la société davantage
de garanties pour I'avenir.

1. Une Institution dans ’histoire

Notre étude affirme a chaque page que ce qui nous arrive n’est
le fruit d’aucune programmation. Nous pourrions presque
le qualifier d’autonome, de sorte que nous ne pouvons que
connaitre et interpréter ses manifestations et y réagir.

Il existe évidemment des domaines qui sont modelés par
notre initiative, ce qui peut nous donner l'illusion que la
méme chose se produit dans tous les autres, comme si
I'histoire était quelque chose de soumis ou du moins sus-
ceptible d’étre soumis a notre initiative. Mais dans I’en-
semble, ce n'est pas le cas. Lhistoire, la grande histoire
qui entoure le parcours de la Communauté lasallienne au
cours de ses trois siecles d’existence, le montre clairement.



46 1. Une institution dans I'histoire

C’est pourquoi aucune de ses grandes questions ne trouve
de réponse en dehors de ce large contexte.

En voici trois exemples. Premierement, personne ne pouvait
imaginer au cours du XVIII¢ siecle les conséquences de I'in-
troduction de la raison organisationnelle dans I'administra-
tion des sociétés. Ce qu'ils pouvaient imaginer, c’était la ré-
daction de I’Encyclopédie. Personne ne pouvait non plus ima-
giner, au début de la Révolution francaise, ce que signifierait
pour 'Europe et pour le monde entier, 100 ans plus tard,
la diffusion de sa devise « Liberté, Egalité, Fraternité ». Ce
qu’ils allaient faire, tous et petit a petit, c’était rédiger leurs
Constitutions respectives. Personne ne pouvait imaginer
non plus ce qui, un siecle et demi plus tard, allait résulter
des mouvements colonisateurs menés depuis I'Europe vers
le monde entier. Ils pouvaient certes — mais pas tous — pen-
ser a des plans territoriaux d’exploitation, mais rien de plus.

Inutile de poursuivre avec le demi-siecle couvert par les
deux guerres dites mondiales, ni méme avec le processus
qui s’ouvrirait entre 1944 et 1950 avec la mise en place
des institutions pour la stabilité économique et sociale du
monde a venir (de Bretton Woods a la Déclaration des droits
de I'homme). Les institutions et les textes, a la fin de tant
d’amertume, ont prétendu gérer 'avenir. C’était leur de-
voir, leur responsabilité. Mais il est rapidement apparu que
les dimensions sociales dépassaient toutes leurs prévisions.

Dans une telle conjoncture, le plus fréquent est de réagir,
d’interpréter, de planifier a court terme... pour recommen-
cer une génération plus tard.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 47

Cerythme de réactions et de planifications a court ou a long
terme est clairement visible dans I'histoire de la Commu-
nauté lasallienne. 11 y a d’abord eu I’avénement de la mo-
dernité avec l'imposition de la logique rationnelle comme
attitude pour comprendre la vie et la société. La premiere
Communauté ne I'a pas per¢u, ne pouvait pas le percevoir.
Mais elle a appris a vivre la relation entre I'Evangile et 'or-
ganisation rationnelle de I'éducation de base. Et il en a été
de méme tout au long du XIX® siecle avec |'élargissement
des programmes et la diffusion mondiale des modeles des
Lumieres. La encore, ce ne sont pas eux qui ont découvert la
conjoncture sociale ou éducative. Ils ne pouvaient pas la dé-
couvrir, mais ils ont su la vivre en dialogue avec I'Evangile
dans les nouvelles sociétés qui émergeaient en Occident.

C’est pourquoi nous pouvons comprendre qu'au début du
XX siecle, la désintégration progressive du modele ratio-
naliste-bourgeois du siecle précédent ait fortement affecté
notre institution. C’est pourquoi nous avons commencé
dans les années 1900/1905. Et nous savons également que
cette situation n’a pu étre percue dans toute son ampleur
par ses protagonistes. Par exemple : il y a une distance ou
un progres entre les attitudes des communautés en France
en 1905 et en Espagne en 1931 ; mais dans les deux cas, elles
s’accordent sur leur incapacité a comprendre le change-
ment historique en cours. Aujourd’hui, nous voyons qu’au
fond, les deux sont plus réactives que proactives.

Il en allait de méme au milieu du siecle, avec I'’émergence
d’un nouvel ordre économique et juridique potentiellement
applicable au monde entier. Ainsi, la restauration de I'ordre
mondial, organisé autour de deux blocs antagonistes, offrait



48 1. Une institution dans I'histoire

une multitude de possibilités a tous les peuples du monde,
développés ou en voie de développement.

Cela multiplierait les possibilités de croissance de I'Insti-
tution lasallienne, au moins dans les domaines déja véri-
fiés tout au long du siecle précédent. C’est pourquoi nous
apprécions mieux aujourd’hui la fragilité de ce sentiment
de triomphe et de succes qui remplissait les plans de nom-
breux Districts et les empéchait de percevoir que la véri-
table nouveauté n’était pas 'exaltation de ce qui était déja
connu, mais autre chose qui était en train de naitre.”

Et c’est ce qui s’est produit au cours de la derniere géné-
ration, depuis la Lettre a la Famille Lasallienne,® du Conseil
général, en février 1989, jusqu’a aujourd’hui.

Logiquement, les années passées, au moins depuis les jours
du Concile Vatican II, apportent a tous les domaines lasal-
liens le sentiment clair qu’il ne s’agit pas de changer tel
ou tel élément de I'ensemble, mais de se demander quelles
voies emprunte I'ensemble. Ces derniers jours du

7 A partir de ces considérations, il vaut la peine de revoir le numéro
que le Bulletin de I'Institut a consacré aux 50 ans du Chapitre
général de 1966 et, en particulier, a la Déclaration. 1l s’agit du
numéro 256, d’octobre 2017, intitulé : Créativité et courage : vivre
la promesse du 3% Chapitre général. Tous ses articles sont riches en
suggestions, et nous nous permettons de souligner celui signé
conjointement par les Fréres Miguel Campos et Robert Schieler.

8 Tresimportante dans le contexte général de notre étude, quatre
ans avant le Chapitre de 1993, elle jetait les bases d'une nouvelle
institutionnalisation de la Communauté. Elle exprimait, bien
sir, le sens de la présence de laics pour la premiere fois dans
une partie significative de la grande assemblée suivante.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 49

siecle, immédiatement avant le Chapitre général de 1993,
sont un moment clé dans la conscience lasallienne.

Toutes les institutions sociales ont modifié leur identité
et leur image au cours de ce dernier siecle. Toutes. Cela
les a amenées a marcher sur le fil du rasoir, c’est-a-dire a
oublier leur propre identité et a la remplacer par certaines
images, en phase avec l'actualité, mais peut-étre loin de
leur propre définition.

Le fait incontestable est le changement d’image. A tort ou a
raison, toutes les institutions remplacent leur image héri-
tée par une autre plus en phase avec '’évolution des usages
sociaux. Et c’est 1a, dans ce changement, que se joue leur
avenir : tout dépend si le changement d’image entraine ou
est motivé par un changement de définition ou non.

Lorsque ce n'est pas le cas, le changement d'image lui-
méme est éphémere. Pendant un certain temps, il se mo-
difie, jusqu’a l’exaspération (époque de changements),
mais finit par disparaitre (changement d’époque) et son
capital ou la valeur qui a pu subsister sont transférés vers
un autre espace ou ils sont encore rentables d'une maniere
ou d'une autre.

Comprendre la nouvelle communaute

Dans cette grande perspective historique, nous percevons
mieux I'un des indicateurs les plus clairs de notre Premiére
partie : la recherche de la place des « non-croyants » dans
la configuration quotidienne des projets lasalliens.



50 1. Une institution dans I'histoire

Nous avons délibérément commencé notre revue histo-
rique par le texte de saint Pie X a I'Institut. Il y était tres
clairement indiqué que ce sont les Freres, en leur quali-
té de religieux, qui devaient poursuivre 1'ceuvre héritée.
C’est ainsi que 'ont compris les Capitulants de 1946 en
décidant de se passer des enseignants laics.

Comme on pouvait s’y attendre, dix ans plus tard, en 1956,
il a été reconnu que cela n'avait pas pu se faire comme pré-
vu. Nous I'avons évoqué au début de la Premiére partie, de
sorte qu’aujourd’hui, nous pouvons renvoyer a des dates
aussi lointaines tant la modification de la conception des
projets lasalliens que la présence dans ceux-ci de person-
nel « non religieux ». Il s’agissait d'une réalité non seu-
lement tolérée, mais qui apportait une valeur spécifique.
Cinquante ans plus tot, il aurait été inimaginable de trou-
ver ce paragraphe de la Déclaration de 1967 :

La communauté scolaire ne se formera que suscitée par
une communauté éducatrice dont la richesse est faite de
la diversité et de 'unité de ses membres. C’est pourquoi les
Fréres sont heureux de collaborer avec des laics qui four-
nissent a la communauté éducative I'apport irremplacable
de leur connaissance du monde, de leur expérience fami-
liale, civique, syndicale. Ils font en sorte que les laics soient
en mesure de tenir leur place dans toute la vie de 'école :
dans la catéchese, dans les mouvements apostoliques, dans
les activités périscolaires, voire dans les responsabilités
d’administration et de direction (Déclaration 46.3).

Nous n’avons pas besoin de répéter ce que nous avons
rappelé dans le parcours historique général de la Premicre
partie de cette étude. En revanche, il convient de relire les



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 51

différentes descriptions locales pour prendre conscience
de la portée et du sens de 'augmentation de la présence
engagée des laics dans le projet lasallien au cours des dé-
cennies qui ont suivi le Concile, jusqu’a nos jours.

Il est vrai que, dans de nombreux cas, le projet s’est dis-
sous avec la disparition progressive des Freres. Il est éga-
lement vrai que, logiquement, ceux-ci doivent étre plus
nombreux que les autres. C'est vrai, et c’est peut-étre
pour cette raison que I'indicateur que nous soulignons est
encore plus significatif.

Ils’agit del’augmentation — pas seulement quantitative —
du nombre de personnes engagées au-dela des limites de
leur contrat de travail. Caugmentation que nous considé-
rons comme un signe est la nature méme de cet engage-
ment : il est toujours 'expression de la foi de la personne.
C’est un changement qualitatif.

Peu importe, dans ce cas, qu'il s’agisse d'une foi conven-
tionnelle, c’est-a-dire homologable par la communauté
chrétienne ou toute autre confession religieuse. Ce qui im-
porte, c’est cette foi en soi, ¢’est-a-dire I’acceptation que le
Mystere (Dieu, donc) est présent dans le processus de vie
des éleves et dans la volonté des éducateurs.

Nous y reviendrons ensuite sous I’angle vocationnel. Par-
lons maintenant du signe institutionnel: le nombre d’édu-
cateurs qui confessent leur foi dans la transcendance de
leur ministere éducatif a considérablement augmenté.
Avec eux, les facons de vivre la relation lasallienne se sont
multipliées et surtout diversifiées.



52 1. Une institution dans I'histoire

Dans ce cas, I'indicateur pointe vers deux domaines : per-
sonnel et institutionnel, comme un Signe a deux facettes.
Il est important d’en tenir compte.

Sur le plan personnel, tout d’abord, I'indicateur souléeve
la nécessité d’identifier avec précision I'engagement ou la
consécration de chaque personne. Cela suppose avant tout
la prise de conscience que la seule formule dont nous avions
hérité pour ces situations d’engagement croyant était la co-
pie ou I'adaptation des modeles monastiques. Nous n’avons
pas besoin de nous étendre sur ce sujet a ce stade du travail.
Mais nous devons souligner que le véritable défi consiste a
préciser et a faire confiance aux formules qui en résultent :
nous devons penser a partir de la « laicité », et non a par-
tir des voeux. Et reconnaitre que la formule héritée sous
la forme de la vie religieuse enseignante (comme d’autres
formes de consécration nées dans la modernité) est congue
d’'une maniere — pour aujourd’hui — anachronique.

Et 'on comprend, dans cette optique, que les formes ins-
titutionnelles de partage de la vocation, c’est-a-dire les
formes de la communauté, doivent également étre diffé-
rentes. C’est leur deuxieme dimension.

Elles doivent étre pensées a partir de I'engagement et du
témoignage séculiers, de maniere a inclure en leur sein I'ef-
ficacité dans le dévouement apostolique, la transparence
du Dieu dont I'appel est partagé et le caractere définitif
des engagements qui y sont vécus.

Nous y reviendrons plus tard, mais retenons déja cette re-
marque fondamentale : le mot « engagement » a un sens
pluriel. Il fait référence, comme on peut facilement l'ima-



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 53

giner, a la compatibilité de I'engagement diversifié selon
les différents états de vie des membres de la communauté.
Nous ne pouvons oublier que le destinataire de I'appel, le
lieu de la présence du Seigneur qui appelle et la forme qu'il
prend devant son peuple ne sont pas uniques ni principale-
ment individuels, mais a la fois personnels et communau-
taires. Chaque personne se nourrit de ce qu'elle partage et
la communauté se constitue dans ce partage.

C’est un peu comme le paradoxe du terme « frere », singu-
lier dans son expression et pluriel dans sa signification. Il
en va de méme pour « Frere ».

Cela signifie, comme l'indique le paragraphe précité de
la Déclaration, que pour son peuple, le lieu du Signe de
Dieu est la Communauté et non pas tant chacun de ses
membres. Et encore moins certains membres plus que
d’autres. La Communauté.

Comme nous le disons, tout cela devra étre nuancé d'un
point de vue spirituel et théologique, c’est-a-dire dans son
expérience et son fondement. Mais maintenant, en considé-
rant cela du point de vue de son appartenance a I'histoire,
nous devons nous rappeler son aspect organisationnel, sa
relation avec l'exercice du ministére de I'évangélisation
dans I'éducation. Car il y a 1a une autre facette de la nou-
veauté historique qui impose un changement également
historique : I'éducation et la communauté éducative n'ont
pas la méme signification aujourd’hui qu'il y a 80 ans.

On peut discuter presque indéfiniment pour savoir si I’édu-
cation change la société ou l'inverse. La réponse dépend
certainement des préjugés ou des idées précongues que I'on



54 1. Une institution dans I'histoire

a sur les institutions sociales. En revanche, tout le monde
s’accorde a reconnaitre la relation entre les deux, entre la
société et I'’éducation. Elles doivent constamment la main-
tenir, afin que cette relation fasse évoluer I’éducation et
que la société concrétise sa conscience d’elle-méme. Elles
vont nécessairement de pair, méme si, a certains moments,
I'une des deux prend légeérement de I’avance sur 'autre.

Il est important de garder cela a 'esprit pour se rappeler
quelque chose d’aussi simple que le fait que le méme phé-
nomene doit se produire entre I'’éducation elle-méme et la
communauté qui éduque. En d’autres termes, I'’éducation
ne peut changer sans que la communauté change égale-
ment. Il ne s’agit pas seulement de la relation entre I'école
et sa société : I'école elle-méme constitue également une
sorte de société au sein de laquelle vit un groupe humain
que nous appelons la communauté éducative.

Avant méme le Concile, I'Institution lasallienne I'avait
clairement dénoncé et avait commencé par accepter en
principe le bouleversement que le changement éducatif
supposait pour la vie quotidienne de la communauté. Il
s'est ensuite avéré que ce bouleversement, initialement
tolérable, ne I'était plus a mesure qu’il se multipliait. La
communauté a donc parfois résisté a modifier tant son
projet que son discours.

Depuis les jours du Concile, cependant, cela est devenu
tres clair. La Déclaration le rappelle dans sa deuxieme par-
tie. La premiere partie traitait de l'identité du Frere et de
la communauté consacrée. La deuxieme partie aborde les
domaines de I'’engagement apostolique et distingue trois



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 55

domaines attendus : '’éducation de la foi, les pauvres et le
renouveau de I’éducation. Nous I’avons déja rappelé.

Il n’y avait aucune difficulté a admettre ces trois domaines.
Ainsi, les trois ont été pris en compte, bien que davantage
le premier et le troisieme que le deuxieme, mais ils ont
été acceptés. Ce qui n'a pas été fait, en revanche, c’est de
prendre en compte I'impossible de faire quoi que ce soit
sans modifier la vie quotidienne de la Communauté. Sur-
tout sans modifier sa constitution.

Il était plus facile de remodeler l'organisation éducative
que de toucher a la Communauté. C’est ce qui est impor-
tant et c’est 1a ot nous mene cette derniere réflexion.

Communaute et organisation

En effet, toucher a la Communauté supposait de poser la
grande question de I'identité lasallienne « dans le monde
d’aujourd’hui », c’est-a-dire la question du profil de ses
membres face aux temps nouveaux. Et cela, dans ce
contexte, comme nous I’avons rappelé dans la premiere par-
tie de cette étude, était une tache beaucoup plus difficile.

Nous avons rappelé le poids démesuré du theme du sacer-
doce dans ces assemblées. Nous pouvons ainsi interpréter
leur écho parfois plus réactif que créatif. Et comprendre
que la véritable question n’ait pas été abordée, non pas
celle de I'identité du Frere, mais celle de la Communauté.

Il en résulta une situation que I'on peut qualifier de schizo-
phrénique : dans le projet, le modele communautaire était



56 1. Une institution dans I'histoire

réservé au groupe des Freres, tandis que le modele organisa-
tionnel s’appliquait a I'ensemble de chaque projet éducatif.
C’était une situation tres grave (qui s’est prolongée pendant
des décennies). Il en résultait que I'institution était beaucoup
plus ajour en matiere d’organisation de I'éducation qu’en ma-
tiere de communauté pour I'animer. Les chroniques locales se
comprennent beaucoup mieux a la lumiere de ces éléments.

Comme nous l'avons rappelé, la Déclaration n’a pas bénéfi-
cié de temps suffisant pour en prendre conscience (elle a été
élaborée en a peine trois mois, de septembre a novembre
1967, dans un évident contexte de tension et parallele-
ment a d’autres taches capitulaires).® C’est pourquoi nous
n'y trouvons pas d’éclaircissements pour comprendre la
communauté lasallienne a partir de ce moment-la, theme
qui allait devenir central au cours du demi-siecle suivant.

C’est la ce que nous pouvons certainement qualifier de dé-
ficit le plus grave dans l'itinéraire lasallien de ce dernier
demi-siecle, si long. La lecture de ce que nous pouvons ap-
peler nos chroniques locales le montre clairement. Il faut
bien str lire entre les lignes, mais, de suite, nous nous sen-
tons loin des opinions et des discussions. Les témoignages
le disent sans le dire.

On comprend ce manque. Le dialogue entre les criteres et
les préjugés n’est jamais facile.

9 Cf. I'étude volumineuse et minutieuse de Josean Villalabeitia,
citée a plusieurs reprises dans cette étude : Un falso dilema, 1.
¢Religioso o maestro? ; II. La respuesta capitular, Rome, 2008,
deux volumes, 286 et 264 pp. Plus facile a lire et traitant de
thémes plus sectoriels, 1'ouvrage collectif La Declaracién, 30
atios después, Valladolid, 1998, pp. 254.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 57

D’un coté, il y a le débat intense sur l'identité du Frere. Ce
fut certainement le grand theme, explicite et implicite, des
Chapitres généraux de 1956, 1966, 1976 et 1986. Et nous ne
pouvons pas affirmer avec conviction que la question ait
trouvé une réponse au bout de ces 40 ans. Cela allait peser
lourdement au moment de constituer la Communauté re-
quise pour 'animation de projets éducatifs aussi diversifiés
que ceux que la dynamique de I'histoire imposait.

Mais il y avait et il y a un autre facteur : 'oubli que la
fondation n’avait pas consisté a créer des écoles, mais des
communautés pour les animer. Cet oubli, ou du moins
cette négligence, a été la cause de la désintégration pro-
gressive de la Communauté au sein de 'Institution, qui
s’est réduite a une simple organisation.

Encore une fois, la Déclaration, dans une formule suffisam-
ment claire, déja reprise dans notre premiere partie :

...Pour opérer cette révision [tout I'article 49 est consacré a
la révision des ceuvres], on tiendra compte du fait que, de
plus en plus, I'influence de I’école chrétienne sera fonction
de la qualité plus que du nombre. Lobjectif prioritaire que
l'on se fixera ne sera donc pas le maintien des ceuvres exis-
tantes, mais la constitution de communautés vivantes,©
suffisamment pourvues en personnel qualifié pour étre en
mesure d’animer l'institution scolaire (Déclaration 49.3).

10 Le texte original et officiel, en francais, dit « communautés
vivantes ». On pourrait dire que cette expression va un peu
plus loin que sa version espagnole, soulignant la continuité du
processus de constitution en communauté. Elle ajoute ainsi le
quotidien, toujours a faire et toujours en projet. Voir, Premiére
partie, 2. Renouveler, 1. Une déclaration.



58 1. Une institution dans I'histoire

Nos chroniques locales le montrent tout aussi clairement.
Il suffit de les lire dans le contexte général qui va de la
Déclaration sur le Frére dans le monde d’aujourd’hui de 1966-
67 a la Déclaration sur la Mission lasallienne de 2020. Dans
toutes ces chroniques, on retrouve la volonté d’apparte-
nance, 'identification a un projet commun.

Refonder, s’engager

A partir de cette volonté, nous identifions mieux un autre
indicateur du présent lasallien et de ses racines : I'appel a
'engagement fondateur.

Précisons d’emblée que « I'appel » n'implique pas « la ré-
ponse ». Partout, a I’échelle mondiale comme a I'échelle
locale, nous constatons la nécessité d’assumer la situation
comme un projet personnel, tant pour orienter sa propre
vie que pour 'avenir de l'institution. Cela se voit, cela
s’exprime méme. On parle d’invitation, de conversion per-
sonnelle, de fraternité.

Que cela n’inclue pas la réponse, du moins de maniere mas-
sive, répétée, abondante, ne signifie pas que I'appel n’existe
pas. Cela signifie que la réponse n’est pas 13, c’est-a-dire que
les personnes et les communautés comprennent que I'on ne
peut pas répondre n'importe comment. La réside le Signe,
pour le formuler avec précision : la conscience de la néces-
sité, de la possibilité et de la transcendance de la réponse.

A la racine d’'une telle situation, aidant 4 comprendre le
paradoxe qu’elle recéle, on devine comme un écho du dé-
ficit signalé plus haut, comme une faiblesse tres concrete.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 59

Elle a deux facons de se manifester : dans la définition de
l'identité et, d’autre part, dans I'animation de I’ensemble.
Elles vont de pair. Peut-étre sont-elles méme les deux
faces d'une méme médaille.

D’une part, en effet, nous constatons le caractere incomplet
de la conception identitaire, c’est-a-dire la perplexité et la
diversité dans la perception de la situation et dans les ré-
ponses locales. Un symptome amplement suffisant pour le
comprendre est le role attribué au Frere face aux temps a ve-
nir. Il y a des endroits ot I'on suppose que c’est lui, le Frere,
qui détient la lumiere pour constituer autour de lui ce qui
peut venir; et il y en a d’autres ot le Frere est un membre de
la Communauté, avec une expérience et une connaissance
spécifique de la situation, mais sans aucun titre de clair-
voyance ou de privilege de priorité sur quiconque.

C’est la premiere facette du signe de fragilité : 'imprécision
dans la définition de la Communauté lasallienne. La seconde,
conséquence de la premiere, est I'indécision dans 'animation
de 'ensemble ou peut-étre le poids excessif du spirituel-dé-
sincarné dans les propositions de gouvernement.

Peut-étre n'est-il pas possible de faire autrement ou de gé-
rer autrement. Le fait est que depuis 40 ans, les réponses
sont excessivement différentes et fragmentaires, comme il
convient a des points de vue éloignés les uns des autres,
voire opposés.

Le résultat est ce que nous appelons une faiblesse institu-
tionnelle ou communautaire : I'indécision lorsqu’il s’agit
d’assumer la refondation comme une responsabilité per-
sonnelle et partagée. C’est comme un vide la ou il ne de-



60 1. Une institution dans I'histoire

vrait pas y en avoir, de sorte qu'il est difficile d’en préciser
la nature. Et cela souleve la question de savoir comment
vivre la foi au méme niveau que l'organisation — excel-
lente — de 'engagement lasallien.

Pour cette institution, cette question contient le signe le
plus important des 100 dernieres années. Elle renvoie a
son sens dans I'Eglise d’aujourd’hui.

Nous ne sommes plus dans les dernieres décennies de la
France du XVIIe siecle, mais dans un monde trées différent.
Et dans cet autre monde, le jeu entre le texte et le contexte
qui donne un sens aux choses peut se traduire pour le
monde lasallien par la question de la relation entre édu-
quer et évangéliser. Il ne s’agit pas simplement de recréer
les projets éducatifs, ni méme de les référer aux pauvres
et aux marginalisés d’aujourd’hui. C’est quelque chose
de beaucoup plus profond. Il s’agit peut-étre de repenser
la médiation, c’est-a-dire la communauté éducative, et
d’avancer dans cette voie jusqu’a concevoir un nouveau
modele institutionnel.

Tous les membres des groupes lasalliens actuels se sentent
appelés a cela. C'est la que réside I'engagement refonda-
teur, capable de redéfinir I'attitude face a la vie. C’est la
que se joue I'épreuve de la foi, de la croyance en Dieu qui
nous appelle et nous habite : dans le remodelage de la re-
lation entre I'instrument et son sens, c’est-a-dire celle qui
existait a l'origine entre I'école des pauvres dans la moder-
nité naissante et une communauté qui se croyait consa-
crée a elle depuis I'éternité du plan de Dieu.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 61

Cet ensemble d’indicateurs laisse entrevoir un panorama
tout a fait nouveau dans la vie de I'Eglise et du monde.
De nos jours, on I'appelle la Nouvelle Evangélisation. Et
c’est certainement a sa lumiere que tous ces éléments ac-
quiérent une transcendance insoupgonnée.

A une autre epoque, oui

Cet ensemble d’indicateurs donne tout son sens a la dis-
tinction entre changements et époque. Nos chroniques
locales le confirment indirectement : les initiatives per-
durent lorsqu’elles naissent de la conscience du chan-
gement d’époque ; en revanche, elles disparaissent vite
quand elles sont vécues comme un changement parmi
d’autres en ces temps de changements.

C’est pourquoi nous revient sans cesse cette expression
qui nous a bouleversés au temps du Concile : les « signes
des temps ».

Elle est peut-étre aujourd’hui quelque peu oubliée ou ré-
duite a un mimétisme insignifiant par rapport aux nouveau-
tés sociales. Elle se limite peut-étre désormais a des fagons
de se comporter dans leur sens le plus superficiel, des fagons
de parler, des horaires, des méthodologies, etc. Il y a comme
une lassitude face a des résultats qui se font attendre ou une
habitude des nouveautés qui les banalise toutes.

La transformation du monde qui les a fait naitre au mi-
lieu du siecle dernier ne s’est pas arrétée en quelques dé-
cennies, mais s’est poursuivie jusqu’a nos jours. Elle s’est
poursuivie et a conduit nos vies a des situations inimagi-



62 1. Une institution dans I'histoire

nables il y a seulement 50 ans. C’est pourquoi il est indis-
pensable de la reprendre dans toute son ampleur.

De ce point de vue, les « signes des temps » vont bien
au-dela du domaine indispensable de I’action. Ils renvoient
a I'étre, et plus précisément a 'étre avec les autres, a la
communauté et a l'institution. Du point de vue logique
il est clair qu'une telle institution doit étre tres attentive
aux dimensions du monde, a sa marche vers la mondiali-
sation, a son besoin d’Evangile et aux conditions requises
pour étre porteuse de sens.

C’est la grande lecon a tirer de cet ensemble d’'indica-
teurs : la question lasallienne est une facette de la grande
question de I'Eglise, de la société ou de I'histoire. Sans ce
contexte, elle ne mene qu’a I'absurde.

C’est pourquoi, en raison de 'ampleur ou de la transcen-
dance de cet ensemble, nous devons toujours nous rap-
peler que les « signes » dont nous parlons sont ceux de
Dieu : comme le sens méme de I'histoire, ils ne sont jamais
totalement a notre portée. Ils indiquent la trace de sa pré-
sence, sans la localiser exclusivement dans un lieu ou un
temps. Ils invitent a I'attention, au dialogue, a la disponi-
bilité, a tout vivre a partir de son cceur.

Et une Institution comme I'Institution lasallienne dispose
d’'une valeur ajoutée dans cette tache: sa conscience d’étre
née et d’avoir grandi dans ce méme dialogue au cours de
quatre siecles.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 63

Parler du mystere de I'histoire, du changement
d’époque que nous vivons et des signes de
Dieu, aide a imaginer la portée possible de
cette autre expression, si souvent utilisée
depuis une vingtaine d’années, « Nouvelle
Evangélisation ». Dans notre cas, dans cette
étude, c’est a sa lumiére que nous venons de
découvrir le sens du parcours de I'Institution
au cours du siecle dernier.

La Nouvelle Evangélisation s’exprime sous des
formes sacramentelles jusqu’alors inconnues.
Nous entendons par sacrement toute
manifestation de I'iIncarnation de Dieu.

2. La Nouvelle Evangelisation

Nous avons cité, il y a quelques pages, le Chapitre géné-
ral de 1993, parlant de sa conscience d’étre inscrit dans
un mouvement d'un demi-siecle. C’est le préambule de ce
que veut manifester I'Institut lasallien (1.1). Et immédia-
tement (1.2. et 1.3.) :

Laics consacrés dans la vie religieuse, I'Eglise nous en-
voie a une « Nouvelle Evangélisation » des jeunes et des
adultes, de tous les milieux, de toutes les cultures, de
toutes les religions qui vivent dans le monde..."!

11 Circulaire 435, du 24 juin 1993. Le 1 octobre 1981, rendant
compte desrésultats delaréunion intercapitulaire, la Circulaire
415 traitait déja de ce sujet, mais en se référant uniquement a ce
qu'on appelait alors les « jeunes Eglises », les pays de premiére
évangélisation (o.c., 27-32).



64 2. La nouvelle évangélisation

La conjoncture de la Nouvelle Evangélisation suppose une
perspective indispensable dans cette étude, un pont qui
oriente dans le grand scénario de I'histoire. Il s’agit de la
visibilité de 'Evangile dans le projet lasallien.?

Depuis le début du XXe siécle, en effet, la Nouvelle Evan-
gélisation était déja a l'origine du malaise de toutes les
institutions chrétiennes face aux dynamiques sociales. A
cette époque, la modernité semblait déja épuisée, avant
méme la Premiere Guerre mondiale. Parallelement, le pro-
fond malaise des Eglises face au modéle européen de so-
ciété témoignait de I'épuisement et de l'insignifiance de
'évangélisation héritée. Il existait déja une nouvelle fagon
d’envisager la vie et I'histoire. Toutes les institutions chré-
tiennes souffraient de I'insignifiance de leur propre propo-
sition, sans trop bien le comprendre.

Il n’est pas difficile, par exemple, d'interpréter de ce point
de vue les différents socialismes de la fin du siécle, le mou-
vement moderniste en théologie, le commentaire de Barth
sur les Romains, ’émergence des fascismes, I'accent exis-
tentiel des philosophies des valeurs et de la phénoméno-

12 Cette méme approche est proposée dans le texte suggestif de
Juan F. Martinez Sdez, La nouvelle évangélisation et les nouvelles
formes de vie consacrée et évangélique, dans Commentarium pro
religiosis et misionariis, vol. 84 (2003), fasc. I-IV pp. 7-43. Voir en
particulier sa réflexion sur La Nueva Evangelizacion como contexto
hermenéutico (la nouvelle évangélisation comme contexte
herméneutique). Voir également Perspectivas y retos para las
nuevas formas de vida consagrada (Perspectives et défis pour les
nouvelles formes de vie consacrée), exposé présenté lors de la ITe
Journée sur les nouvelles formes de vie consacrée, a I'Université
ecclésiastique San Damaso (Madrid), le 21 octobre 2011.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 65

logie. Tout cela était autant de signes d’'une méme réalité.
Quelque chose de nouveau était déja présent dansle monde
et se manifestait par une situation générale de crise, dra-
matiquement exprimée par les deux grandes guerres, aux-
quelles s’ajoutaient une demi-douzaine d’autres conflits
locaux, mineurs.

Il était clair que tant que les véritables dimensions de ce
qui se passait ne seraient pas identifiées, toutes les ins-
titutions tendraient vers des positions de restauration :
elles tenteraient de reproduire les conditions sociales an-
térieures afin de pouvoir établir et favoriser le dévelop-
pement de modes déja connus. Une fois que la nature du
changement serait devenue plus visible, ce serait autre
chose. Une crise gigantesque ou mondiale s’ouvrirait alors,
au sein de laquelle brillerait comme une absence ou une
promesse la lumiere de 'espérance.

Au fur et a mesure que les deux — absence ou promesse —
seraient per¢ues comme les deux faces d’'une méme réa-
lité, les institutions finiraient par trouver un sens a I’ho-
rizon que les chrétiens appellent aujourd’hui la Nouvelle
Evangélisation.

Les différentes vicissitudes qu'a connues I'Institution la-
sallienne au cours du siecle dernier en sont un exemple ty-
pique. Elles s’expliquent a la lumiére de cela, de sorte que
leur interaction est évidente : la Nouvelle Evangélisation
donne une dimension historique a tout ce qui se passe
dans le monde lasallien et, en méme temps, ce monde
particulier se présente aux chercheurs comme un secteur
exemplaire du méme phénomene mondial.



66 2. La nouvelle évangélisation

Il ne pouvait en étre autrement : en tant qu'institution
chrétienne et pour étre consacrée a la relation entre
I'Evangile et la culture.

Pays de mission

Dans la Premieére partie de cette étude, en parlant du Cha-
pitre général de 1976, nous avons rappelé un paragraphe
d’Evangelii nuntiandi de saint Paul VI, un an avant cette
Assemblée. Il faisait référence a la relation entre I'Evangile
et la culture :

La rupture® entre Evangile et culture est sans doute le
drame de notre époque, comme ce fut aussi celui d’autres
époques. Aussi faut-il faire tous les efforts en vue d'une
généreuse évangélisation de la culture, plus exactement
des cultures. Elles doivent étre régénérées par I'impact de
la Bonne Nouvelle. Mais cet impact ne se produira pas si
la Bonne Nouvelle n’est pas proclamée (EN 20).

Ces mots ont été prononcés il y a déja un demi-siecle, mais
nous devons les relire a la lumiere du parcours lasallien,
depuis Gaudium et spes (1965) jusqu’a Fratelli tutti (2020).
Rappelons-nous simplement que, s’il y a une telle rupture,

13 « Rupture » est un terme fort, qui attire I'attention. Le texte
latin utilisele terme « discidium »,avec une certaine connotation
dramatique, violente. Cela se remarque dans les termes utilisés
dans les versions que le Vatican propose de ce texte : split/
bruch/rottura. La nuance de déchirement appliquée a ce theme
est frappante. On aurait pu dire : disparition, effacement,
confusion, dissolution, annulation des limites. Peut-étre que la
violence du terme ne signifie rien, mais sa force est frappante.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 67

I'Institution lasallienne n’a plus de sens. Rien de moins. Si
les choses sont telles qu’Evangelii nuntiandi le soulignent,
I'Institution lasallienne doit nécessairement disparaitre,
quoi qu'en pensent ses détracteurs, car son cycle de vie
est arrivé a son terme.

Cela peut sembler tres radical, mais c’est une these avec
laquelle on peut facilement étre d’accord, que l'on soit
pour ou contre 1’école chrétienne : s’il existe un lien entre
religion et culture, la culture elle-méme est le lieu ou
s’exprime la religion ; s’il n'existe pas de lien, la culture
n’est pas le lieu de la religion. Or, si I’éducation se consacre
par principe a la culture, elle sera ou non le lieu appro-
prié pour une institution religieuse selon que la religion
y est présente ou non. Selon qu’elle y est présente ou non,
elle sera ou non ce que la théologie classique appelait un
« lieu théologique ».

Une institution comme celle des lasalliens nait lorsque
I’éducation est un lieu théologique, au moins potentiel-
lement, et disparait dans le cas contraire. C’est a juste
titre que ce Chapitre a été préparé comme peu d’autres
du point de vue de la conception du panorama éducatif,
lasallien et évangélique, méme s’il s’est ensuite révélé in-
fructueux en raison d’autres facteurs.

Gaudium et spes était une déclaration de principes, une dé-
finition, un systeme ; Fratelli tutti est une proposition d’at-
titude plutét qu'un programme ; entre les deux, Evangelii
nuntiandi, dix ans apres le Concile et éclairant la voie pour
les décennies suivantes, est un avertissement, une dénon-
ciation, un signe de territoire non humain. Entre les trois
documents, il y a une séquence claire.



68 2. La nouvelle évangélisation

Pour aider a en percevoir la portée, nous pouvons évo-
quer ce principe de Paul Tillich, il y a déja un siecle: « La
religion est la substance de la culture ; la culture est la
forme de la religion ».* Si nous acceptons cette formule,
les paroles de Paul VI signifient qu'en un certain sens, la
religion était impossible, du moins a ce moment-la, en
1975. Et cela devait étre le cas, si le mot « chrétien » était
absent de la culture ambiante. Il en va de méme pour le
mot « lasallien », évidemment.

Or, si c¢’était impossible a ce moment-1a, les choses ne se-
raient pas beaucoup plus faciles deux ou trois décennies
plus tard, étant donné 'ampleur des changements cultu-
rels. Cette référence vaut pour ce qui s’est passé entre les
Chapitres lasalliens de 1993 et 2007.

Un demi-siecle plus tard, il est peut-étre excessif de parler
encore de relation impossible. Cependant, ce qui ressort
clairement des orientations de Jean-Paul II, Benoit XVI et
Francois, c’est une déclaration continue sur I'urgence de
rétablir cette relation. Si nous ne le faisons pas, nous ou-

14 Il I'a déja formulé en 1919, dans son bref écrit Sur lidée d’une
théologie de la culture. Limportant dans cette proposition est la
relation dialectique entre ce que Tillich appelait « substance » et
« forme » (les termes, qui coincident dans leur référence
étymologique, sont substanz/form) : ce sont les deux dimensions
de la culture, c’est-a-dire sa visibilité et sa transcendance. Sa
formule : « La religion, en tant que ce qui nous concerne absolument,
est la substance qui donne du sens a la culture, et la culture est
Uensemble des formes dans lesquelles s’exprime la préoccupation
fondamentale de la religion. En résumé : la religion est la substance
de la culture, et la culture est la forme de la religion » (Gesammelte
Werke, vol. 9, p. 102 : Aspekte einer religiosen Analyse der Kultur).



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 69

vrirons toutes les portes a la disparition du christianisme,
devenu purement insignifiant.

Dans notre étude, ces références aident a comprendre a la
fois la nature du présent lasallien et son passé immédiat
comme l'orientation fondamentale pour sa survie. Nous
pouvons mieux le comprendre a partir d'une expression
qui a 80 ans d’histoire, a laquelle nous avons également
fait référence dans la premiere partie de cette étude : « pays
de mission ».

Le lien entre « pays de mission » et « nouvelle évangéli-
sation » est évident. Et les 60 années qui se sont écou-
lées entre la publication de cette étude et I'apparition de
la seconde expression sont vraiment éloquentes. Prendre
conscience que ces années se sont écoulées entre les deux
revient a projeter sur I'histoire lasallienne une lumiere qui
révele des liens autrement cachés.

Lorsque le terme a été inventé dans les premieres années
de I'apres-guerre, ses auteurs le référaient a leur pays, la
France.® Peu a peu, au cours du demi-siecle suivant, il est
devenu évident qu'il s’étendait a de nombreux endroits du
monde, jusqu’alors considérés comme des pays de chré-
tienté. En ce sens, nous avons appris qu’il n’était pas le
fruit des conditions concretes d'un pays, mais qu’il expri-
mait un changement global, beaucoup plus important.

15 Il convient de rappeler une nuance : ses auteurs ont intitulé
leur ouvrage : La France, pays de mission ?, avec un point
d’interrogation a la fin. C’est-a-dire un titre-question. C’était en
1943. Cf. Premiére partie, dans le contexte du Chapitre général de
1946 : 1. Restaurer, 3. Un demi-siécle plus tard, a nouveau les Régles.



70 2. La nouvelle évangélisation

En effet, la référence locale, c’est-a-dire le domaine a re-
conquérir, n’était plus I'ordre de ce monde chrétien dont la
société s’était éloignée sur des questions ponctuelles. Ces
facteurs étaient en réalité I'expression de quelque chose
de plus grand, que les années nous ont fait comprendre
comme un changement d’époque.

Lorsque les Papes de la seconde moitié du XX° siecle ont
parlé de ces choses, ils les ont situées dans un horizon ini-
maginable il y a 80 ans. La qualification d'un pays concret
comme lieu de mission semblait parler de la récupération
de la chrétienté dans un lieu concret ; une génération plus
tard, nous avons compris que nous étions face a une situa-
tion mondiale. Le monde était a nouveau pays de mission,
un espace global nécessitant une premiere présentation
de 'Evangile.

Nous l'avons mieux compris lorsque nous avons pris
conscience que non seulement le monde était ce pays de
mission, mais que I'Eglise elle-méme I'était aussi. LEglise
elle-méme, partie intégrante de ce monde, dépourvue du
soutien social et culturel dans lequel elle exprimait sa
propre conscience, devait se considérer comme un champ
d’évangélisation.

L'Eglise elle-méme avait besoin, et a toujours besoin, de
retrouver son vocabulaire doctrinal et institutionnel, sans
se baser principalement sur celui qui vient d’expirer, mais
sur la situation des premiéeres communautés chrétiennes,
lorsque « église » signifiait avant tout la communauté la
plus proche et que tout le développement doctrinal et ins-
titutionnel ultérieur restait a concevoir.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 71

Il n’est donc pas surprenant que nous nous adressions éga-
lement a la grande communauté lasallienne en tant que
pays de mission. Evangélisatrice, oui, mais aussi a évangéli-
ser. Nous pouvons le voir en soulignant simplement le lien
entre le chemin qui mene d'une expression a I'autre et cer-
tains moments clés de I'histoire de I'Institution lasallienne.

Il y a tout d’abord la proximité entre I'ceuvre de Godin et
Daniel et 'esprit du Chapitre de 1946 : il s’agissait de se ré-
armer face a la détérioration institutionnelle, alors qu’ils
étaient qualifiés de terre de mission. Trente ans plus tard,
a I'époque d’Evangelii nuntiandi, nous ruminons encore
les échos de la Réunion (intercapitulaire) des Freres Visi-
teurs de 1971, dans la tension sourde et violente entre les
commissions sur le theme des veeux, c’est-a-dire autour
de I'identité lasallienne et a ’'aube du Chapitre général de
1976. Trente ans plus tard, nous trouvons les Chapitres gé-
néraux de 1993 et 2000, avec leurs slogans sur le partage de
la mission et ’Association lasallienne. A la méme époque,
nous trouvons, par exemple, Tertio millennio adveniente, en
1994, qui parle avec force du renouveau dans les formes de
vivre et de présenter 'Evangile....

On ne peut s’empécher de faire remarquer : combien I'Ins-
titution aurait mieux réussi si elle avait pu contextualiser
sa propre dynamique dans le grand jeu de I'histoire et de
I'Evangile....

Inutile de poursuivre. La relation entre les deux voies est
claire. Il est donc évident qu’'on ne peut emprunter I'une
sans étre conscient d’emprunter également l'autre.



72 2. La nouvelle évangélisation

En d’autres termes, on ne peut pas interpréter, par
exemple, le déclin numérique du nombre de Freres sans se
souvenir de I'effondrement de la relation entre 'Evangile
et la culture professée dans les institutions lasalliennes.
Et cela n'empéche pas que cette rupture puisse étre plus
structurelle que consciente. De méme, on ne peut pas
comprendre suffisamment I'’émergence de nouveaux en-
gagements, en dehors des veeux, sil'on ignore I'’émergence
de nouvelles réponses a la proposition de I'Evangile dans
les nouvelles sociétés.

C’est clair et, a y réfléchir un peu, c’est aussi bouleversant.
Car la distance entre 'Evangile et la culture dans des insti-
tutions comme celles des lasalliens est le reflet d’'une autre
distance plus profonde, commune a toutes les institutions
éducatives : celle qui existe entre la culture et 'école. Elle
ouvre un horizon inconnu, dans lequel les indications des
cartes utilisées jusqu’a présent ne sont guere utiles. Et, bien
str, elle renvoie a la racine du message chrétien : elle indique
qu’il faut un modele ou une référence capable d’orienter la
recomposition des relations entre 'Evangile et la culture.

Alors, pourquoi avons-nous le sentiment que le fait de
porter ou non I'habit n’a guéere d’'importance ? Pourquoi
les institutions éducatives héritées sont-elles considérées
avec méfiance ? Pourquoi la rencontre de tous les membres
de la nouvelle communauté lasallienne est-elle si difficile ?
Ou en sommes-nous lorsque ces questions se posent ?



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 73

Dans quelle Eglise

Au moment de la premiere évangélisation, les premieres
communautés chrétiennes I'avaient tres clairement com-
pris : tout consistait a vivre dans ce monde comme une
annonce, une présence anticipée du définitif. C’était et
c’est toujours la loi de I'Incarnation.

La parole de Jésus, d’abord, puis sa personne, le mon-
traient : Dieu, Dieu le Pere, le Seigneur d’Israél et auteur
de la Création, ce Dieu était la vie de la vie de ces commu-
nautés. Il était leur Pere et leur sens, présent et accessible
non seulement a leurs membres, mais a tout étre humain.
Sa présence dans le monde était attestée par la présence
continue de Jésus, le Messie, I'Oint, qui continuait a vivre
parmi eux par son Esprit.'®

L'évangélisation consistait donc a diffuser le caractere sa-
cramentel de 'humain, a célébrer le « sacrement de I'hu-
manité », pour reprendre nos termes.

16 Sur ce théme, nous évoquons les hymnes des Lettres de Paul,
Ephésiens et Colossiens, qui ne sont pas les seuls a le formuler,
mais qui sont peut-étre les plus riches dans le panorama qu'ils
dessinent. Leurs termes « plérome » (la plénitude, la totalité, de
ce monde en Dieu) et « anakefalaiosis » (le sens et la présence du
Christ, téte, dans cet ensemble) orientent I'attitude du croyant
et la « compréhension » de 'humanité du Dieu un et trine.
Ils situent dans une compréhension clairement spirituelle ou
existentielle tout le message chrétien. C’est aussi un théme
et un esprit tres clairs dans la tradition des origines, dans la
spiritualité de Monsieur de La Salle.



74 2. La nouvelle évangélisation

C’est pourquoi la vie de foi consistait a se sentir pauvre et
en mesure d’accueillir Dieu, habités"” par Jésus ressuscité
dans son Esprit, le méme Esprit de Dieu, qui disait en lui
des paroles inexprimables, sGrement incompréhensibles,
plus grandes que la bouche qui les pronongait.

Elle consistait a entendre et a répéter ces paroles et a les
comprendre comme le souffle non seulement de leurs per-
sonnes, mais de toute vie dans ce monde, du monde lui-
méme, de la création toujours vivante et continue, du par-
cours de 'humanité, venant de Dieu et allant a Dieu.

C’était cela I'Evangile : rencontrer Jésus, I'Oint, vivant
dans sa propre vie et croire que cette rencontre était la
plénitude de la création, I'incorporation de tous dans
I'0int déja dans ce monde, comme expression anticipée
de ce que serait le non-temps final, c’est-a-dire l'inclu-
sion définitive dans le non-temps initial. C’est ce qu’affir-
maient des hymnes similaires a ceux que nous trouvons
aujourd’hui dans les Lettres de Paul.

Il s’agissait, bien str, d'incarner cette manifestation ou
cette rencontre avec le Ressuscité. Il fallait savoir le voir
dans son empreinte sur toute 'humanité : 1a ou il y avait
conscience de sa propre limitation et de pouvoir la sur-
monter ; la ou s’allumait la faim de Dieu ou la conscience
de pouvoir le rencontrer un jour, la se trouvait 'empreinte
de Dieu, la preuve de son Signe.

17 Dans Col 1,29, pour faire référence a cela, Paul utilise le verbe
« energueo » (étre I'« énergie » intérieure): le Christ et ceux
qui croient en Lui. Et la méme observation que dans la note
précédente sur la nature de ces termes s’applique ici.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 75

La, on pouvait partager la priere du Seigneur et célébrer
avec Lui et avec les autres sa grande Action de Grace. Car
la perception de cette empreinte de Dieu dans ’humanité,
cette apparition du Seigneur dans les pauvres, dans les né-
cessiteux, dans les gens simples, cette manifestation était
déja la grace salvatrice du Pere, qui tendait ainsi sa main
en garantissant sa fidélité.

Il fallait écouter sa Parole, la parole des pauvres, de ceux
qui désiraient et avaient besoin, de ceux qui confessaient
leur indigence ou leur manque, de ceux qui offraient leur
personne comme présence anticipée de Dieu dans I'amour
mutuel. C’est pourquoi les deux grandes manifestations
ou preuves de la présence du Seigneur étaient les pauvres
et la Communauté.’®

Les pauvres, comme on peut le comprendre, étaient tous
ceux qui assumaient leur manque ou leur espérance. C’est
en eux que Dieu appelait : Dieu allumait d’abord leur espé-
rance, puis, peu a peu, de maniere mystérieuse ou incompré-
hensible, il la satisfaisait. Lécouter en eux ou en soi-méme,
c'était recevoir sa Parole, 'Evangile, la véritable bonne nou-
velle : Il est avec nous ou nous sommes en Lui. Et cela ne
manque pas, car sa fidélité est un don qu’il fait a tous.

Il fallait rendre effective cette écoute, cet accueil de Dieu.
Et pas tant en comblant ses manques qu'en répondant a
ses espoirs. C’était ainsi et il n'y avait pas d’autre secret.

18 Il est impossible de passer sous silence le fait que les Méditations
pour le temps de retraite s’'ouvrent précisément sur cette
référence. Elles inscrivent la vocation de la Société des Ecoles
chrétiennes dans ce contexte d’éternité, rien de moins.



76 2. La nouvelle évangélisation

Dans notre étude, c’est d’ailleurs un langage qui trouve son
écho immédiat chez les éducateurs : combler le manque
d’aujourd’hui et I'espoir de demain. 'Evangile et 'école ne
sont pas loin I'un de I'autre.

Combler les manques était la premiere condition pour
se présenter devant le Seigneur apres avoir répondu a sa
grace par sa propre fidélité. Mais il fallait aller plus loin :
combler les manques ne pouvait faire oublier la source in-
time d’ou jaillissait I'appel de Dieu. Elle ne pouvait en au-
cun cas laisser quelqu'un s’accommoder de ce monde ou
de cette vie. Il fallait que les peuples aient soif d’éternité
pour orienter leur vie vers la vie de Dieu.

Et c’est ce qui les constituait en communauté, c’est-a-dire
en Eglise.

Percevoir 'appel de Dieu dans I'espérance humaine était
le premier moment de 'évangélisation. Tout commencgait
et commence dans la conscience de son propre besoin, de
ses propres limites comprises comme une frontiere in-
franchissable. C’est le point de départ du phénomene reli-
gieux, sous toutes les formes de ses institutions ou tradi-
tions doctrinales.

Une parenthese : c’est aussi le point de départ de toute
science, de tout savoir-faire ou connaissance. C'est la
source et I'objectif de tout ce que les étres humains pro-
posent aux nouvelles générations dans leurs institutions
éducatives. C’est pourquoi ils comprennent immédiate-
ment que la maniere d’apprendre un savoir est de le re-
lier a son propre besoin de savoir. C’est pourquoi ils com-
prennent aussi tres vite que leur tache consiste précisé-



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 77

ment en cela, a stimuler la conscience du besoin et sa sa-
tisfaction par la connaissance.

Dans les deux perspectives, religieuse et éducative, il s’agit
de la pauvreté, du mystere ou du sacrement de la pauvreté.

C’est pourquoi, pour revenir a l'espace strictement reli-
gieux de cette réflexion, lorsque cette limite est interprétée
et vécue comme le lieu de la manifestation de Dieu — pour
parler dans la tradition chrétienne —, elle devient une fron-
tiere franchissable, le lieu du saut, la porte vers un monde
nouveau. C’est la bonne nouvelle de Jésus, 'Evangile.

Or, comme |'enseigne I'histoire de toutes les formes religieuses,
cet « Evangile » n’était pas — n’est pas — complet tant qu’ap-
paraisse un groupe ou une communauté qui partage ce par-
cours et n’en fasse un itinéraire commun et unique.

La communauté construisait son langage, en recréant des
mots déja connus ou en en inventant. Ainsi, en trouvant ses
mots, elle devenait communauté. C’est alors que s’accom-
plissait le ministere de I’évangélisation : désormais, c’était
tout un groupe ou une Eglise qui 'exercait. Cela rendait
'évangélisation définitivement visible, car il ne s’agissait
plus seulement de quelque chose de personnel-individuel,
mais de quelque chose de personnel-partagé. Et la Parole de
Dieu apparaissait avec une clarté définitive : lorsque l'atti-
tude de quelqu'un devenait I'attitude des autres, la fidélité
personnelle devenait fidélité communautaire. C’est dans ce
sens que I'on parle de « ministeres » dans les lettres de Paul.

Il est impossible de dire lequel des deux axes est appa-
ru en premier, la pauvreté ou la communauté. Probable-



78 2. La nouvelle évangélisation

ment, le premier est toujours le besoin, la conscience et
'expression du besoin. Ce qui ne fait aucun doute, c’est
la constitution mutuelle des deux au fur et a mesure que
l'itinéraire partagé progresse.

Au fil du parcours, les fonctions les plus appropriées pour
faciliter la communication au sein de la communauté et
avec son environnement sont apparues. C’est ainsi que
se sont répartis les différents ministeres, fonctions spé-
cialisées pour le soutien du projet d’évangélisation et
sa transplantation dans d’autres domaines. C’est ainsi
qu'ont vu le jour tant I'action concrete vers I'intérieur ou
vers I'extérieur, que sa dénomination et sa consolidation
organisationnelle ou statutaire.

C’est ainsi qu’est également né I'appareil hiérarchique,
c’est-a-dire de service, dans la communauté chrétienne ;
ainsi que son interprétation et sa fixation doctrinale ;
ainsi que sa ritualisation, c’est-a-dire I’expression festive
de I'expérience sacramentelle, désormais transformée en
culte et en calendrier.

...Il devait en étre ainsi, et il en fut ainsi dans la premiere
communauté lasallienne : c’est le sens de son parcours,
concretement, au XVIII¢siecle, ainsi que celui vécu dans
différents lieux de son implantation au cours des siecles
suivants.

Avenir et contemplation

Pour notre étude, c’est la perspective a partir de laquelle
se préparer a I'avenir dans la communauté lasallienne.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 79

Au milieu du XX¢ siecle, I'héritage consistait en sa maniere
de lire I'Incarnation au début de la modernité. C’était le
sens de son « double » esprit, de foi et de zéle. A sa lu-
miere, on lisait I'Incarnation du Verbe de Dieu dans un
espace concret, le lieu théologique qu'était I’école nais-
sante. Or, comme I'a suggéré la Premiére partie, ce n’est pas
exactement notre cas, et cela se comprend. Ce début de la
modernité a déja porté ses fruits, de sorte qu’il ne répond
pas et ne peut répondre a notre question sur les signes de
I'Incarnation de Dieu aujourd’hui.

Peu a peu, il est devenu évident que la lumiere et ce qui
est éclairé ne faisaient pas qu'un.

C’est pourquoi, a I'’époque du Concile, alors que se répandait
la conscience de vivre dans une autre époque, déja « post-
moderne », I'héritage recu semblait rétréci sur lui-méme
et montrait son insuffisance face a la réalité du projet la-
sallien. D’'une part, il consistait dans le souvenir de deux
ou trois siecles d’histoire ; d’autre part, en un demi-siecle
supplémentaire d’examen perplexe de sa cohérence avec
les temps nouveaux. C’est la raison de tant de tensions et
de confusion au sein de la communauté lasallienne entre
1960 et 1990. Une chose est que cela pourrait se voir et autre
chose que cela se verrait dans tout 'univers lasallien.

Il semble clair qu'au moins au début de la modernité, il
existait un lien entre la religion chrétienne et la culture
dans la société européenne. En fonction de ce lien, toutes
les institutions, ecclésiastiques ou non (monasteres ou
corporations professionnelles, par exemple), donnaient un
sens a leur action, a leurs structures et a leur discours.
Ainsi, les mots qui exprimaient leur propre conscience



80 2. La nouvelle évangélisation

avaient un contenu précis. Ils étaient le vecteur de la si-
gnification religieuse de la vie d'une institution.

Aujourd’hui, il est évident que nous ne pouvons pas sup-
poser que ces mots puissent continuer a I’'étre, méme épu-
rés de telles ou telles connotations historiques. En effet, le
probleme peut résider dans les mots eux-mémes, et non
dans leurs connotations. C’est pourquoi nous disons qu’il
ne suffit peut-étre pas de les rafraichir : il faut peut-étre
les remplacer. Et nous devrons proposer la méme chose
pour les « mots » institutionnels, structurels, c’est-a-dire
'organisation de leur fidélité tant dans les formes locales
que territoriales ou mondiales.

Ce qui est impressionnant dans ce fait, c’est qu'’ils coin-
cident avec la simplicité et la pauvreté évangéliques. IIs
nous y conduisent. Cette coincidence, en effet, fidele reflet
du Sermon sur la montagne, constitue un groupe humain
en groupe chrétien, et en groupe porteur du signe de la
simplicité,” note spécifique de ce que nous appelons la
« consécration religieuse ».

Si nous nous souvenons de I'histoire de la tradition fami-
liale lasallienne, il nous paraitra vraiment frappant que la
consécration soit arrivée a I'Institution lasallienne beau-
coup plus a partir de sa rencontre avec les pauvres qu'a
partir de son rattachement a des points du droit cano-

19 Nous utilisons le vocabulaire de Raimon Panikkar. I parle
de « I'archétype de la simplicité » comme d’'une structure
indispensable a la compréhension de 'humain, dont cette
méme humanité trouve une visibilité particuliere dans la vie
monastique, dans son Eloge du simple.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 81

nique. Il ne s’agissait méme pas de la théologie de ce sujet,
franchement déficiente a I'époque.

Ce sont les pauvres et leur école qui ont conduit ce groupe a
vivre un modele de consécration totalement fidele au mes-
sage de la premiere communauté chrétienne et porteur de
vie face a I'avenir des nouvelles sociétés. Lorsque cet avenir
arriverait, d’apres cela, la référence ne serait pas tant la théo-
logie de la consécration que la proximité avec les pauvres.

Il est difficile d’exagérer la portée de tout cela. On ressent
simultanément la relation et la distinction entre la lu-
miere et ce qui est éclairé, que nous venons de rappeler.

Il semble donc naturel, dans les pages suivantes, de dé-
couvrir qu’il ne s’agit pas seulement de refonder la Com-
munauté lasallienne, mais de refonder cette institution
de I'Eglise que nous appelons Communauté consacrée. Et
nous dirons la méme chose du vocabulaire de I'identité la-
sallienne face a la tache de formuler le langage de 'Evan-
gile. Ou, dans la méme logique, de I'école chrétienne par
rapport a I’école tout court.

L'ampleur de ces contenus impose la disposition ou I'es-
prit pour les vivre.

C’est quelque chose de si impressionnant que cela nous
submerge, nous bouleverse. Cela nous fait prendre
conscience que nous ne sommes pas suffisamment prépa-
rés pour y faire face. Ce que nous vivons exige avant tout
une attitude d’écoute, d’accueil, de sorte que la réponse
viendra plus tard. La réponse, en effet, est I’écho de la réa-
lité qui rencontre notre accueil.



82 2. La nouvelle évangélisation

Et nous ne pouvons manquer d’évoquer les deux traits
avec lesquels les biographes dépeignent Monsieur de La
Salle : mystique en action. On peut le dire de différentes
manieres, mais c’est cela : la combinaison de I'écoute et de
la parole, de 'acceptation et de 'engagement, du silence et
de 'organisation, de la passivité et de l'initiative. Il en fut
ainsi lors de cette premiere fondation, comme il convenait
a une époque semblable a la notre : dans les deux cas, une
nouvelle facon de vivre s’ouvre.

Dans le présent lasallien, seule une telle attitude, contem-
plative/active, est capable d’interpréter le fait éducatif.
Elle seule est capable de vivre et de montrer la relation
entre le Royaume de Dieu et 'universalisation de I’hu-
main que nous vivons aujourd hui.

Et un nouveau langage

Lorsque, par exemple, a la suite d'un Chapitre général, I'Ins-
titution lasallienne change son modele d’administration
centrale ou d’animation de I'Institut, elle change son lan-
gage. C’est ce qui se passe aujourd’hui : ce n’est pas la méme
chose de parler d’Assemblée pléniere et de Chapitre général,
ou de responsabilité subsidiaire et de « Projet Levain ».

Le langage, en effet, est une autre maniere de marquer
les limites de notre monde, comme I'a écrit Wittgenstein.
Notre langage exprime notre vision des choses, notre ma-
niére de découvrir des ensembles et leurs relations, nos
aspirations et nos frustrations. De plus, il exprime notre
maniere de nous configurer au pluriel, notre organisation,
nos codes de fonctionnement, explicites ou implicites.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 83

Le langage fait référence a nos mots, certes, mais il s’ex-
prime également dans nos institutions. C’est pourquoi on
ne peut pas inclure dans la Régle I'expression « Mission
partagée » sans établir en méme temps les canaux de cette
participation ; on ne peut pas non plus parler de Projet
communautaire sans établir en méme temps les procé-
dures de communication personnelle au sein de la com-
munauté. Auparavant, avant d’utiliser ces deux expres-
sions, il n'y avait ni réunions de I’ensemble du corps en-
seignant ni méme d’évaluation des relations personnelles.

Le renouveau du langage et le renouveau des institutions
vont de pair. Car ils ne font qu'un.

En ouvrant précisément la derniere décennie de notre ré-
flexion et en mettant en contexte tout ce qui est pensé
et fait dans I'Eglise ces jours-ci, nous trouvons en 2012
le Synode des évéques sur la Nouvelle Evangélisation ; et
le premier grand document du Pape Francois, Evangelii
gaudium, en 2013. C'est I'horizon qui permet d’apprécier
directement le Chapitre général de I'année suivante, puis
toute la réflexion et l'action de l'institution lasallienne
jusqu’a nos jours.

On pourrait dire que c’est la méme situation que celle de
saint Paul a '’Aréopage, avec son expression bien connue::
«...j'ai aussi trouvé un autel sur lequel était cette inscrip-
tion : « Au Dieu inconnu ». Celui que vous adorez sans le
connaitre, c’est lui que je vous annonce » (Ac17,23). Nous
savons comment cette rencontre s’est terminée, mais ce
n’est pas cette fin qui nous importe. Ce que nous trou-
vons aujourd’hui, c’est cette méme attention a I'inconnu,
le désirant, le recherchant, essayant de I'imaginer.



84 2. La nouvelle évangélisation

Dans notre cas, comme a I’époque, des problemes surgiront
lorsque sera abordé le théeme de I'Incarnation et, par consé-
quent, celui de la mort et de la résurrection de Dieu. En
d’autres termes, des problemes surgiront des lors que I'on
tentera de donner a ce Dieu inconnu le visage du quotidien
personnel. Le probleme fondamental ne réside pas, comme
nous le voyons a '’Aréopage, dans I’acceptation de la trans-
cendance de Dieu, mais dans 'acceptation de sa petitesse,
de son immanence, c’est-a-dire de son humanité.

Nous disons « comme a I’époque » : dans le Projet lasallien,
tout cela se traduit par la question de savoir comment une
communauté éducative peut vivre et transmettre le lan-
gage de I'Evangile. C’est, si I'on y regarde de plus pres, I'un
des principaux protagonistes du dernier demi-siecle.

Pour le chrétien, la question du langage nait avec le mys-
tere de I'Incarnation, c’est-a-dire avec le mystere de la
seule connaissance que nous avons de Dieu, le Seigneur :
Jésus. Il est le visage de Dieu, sa Parole. Par conséquent,
Dieu, notre Dieu, est imaginable et peut étre dit.

Cependant, si toutes nos paroles ou toutes nos images
servent a le décrire, aucune ne le résume, aucune ne le
définit. Nous ne pouvons en absolutiser aucune.

Que Jésus soit la téte du corps, de 'Eglise (comme le chan-
tait 'hymne des Colossiens), signifie que tout ce monde
est son corps ou son visage ou la manifestation de Dieu :
« tout subsiste en Lui » (1,17). Mais, précisément en rai-
son du caractere passager de notre vie et de notre monde,
il s’avere que notre Dieu, 'lmmuable, le Transcendant,



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 85

I'Eternel, notre Dieu, a une histoire, a des limites : nous.?
C’est-a-dire qu’il ne tient dans aucun de nos mots, qui
coulent avec nous, instables et pleins d’espoir, mais il n’en
a pas d’autres pour nous annoncer sa Bonne Nouvelle.
Exactement : nous sommes ceux qui n’avons pas d’autres
mots que les notres.

C’est pourquoi il est important de parler de Nouvelle
Evangélisation.

Car nous pouvons tres bien vivre dans un monde de mots
aussi différents ou nouveaux que les systemes logiques
qui les soutiennent. Notre étude le montre, en évoquant
le chemin parcouru entre ses deux pages limites, 1904 et
2015, les deux Chapitres généraux ou, mieux, les deux ré-
visions des Régles.

On peut vivre dans ce monde qui nous entoure et auquel
nous appartenons. C’est possible. Mais en méme temps, il
peut arriver qu'a I'intérieur de cette Institution, on vive
ou on croie vivre dans un autre monde. C’est une facon
de rejeter ou de se défendre contre la proximité de Dieu :
rejeter ce qui n’en a pas l'apparence parce que cela ne cor-
respond pas a l'idée que nous nous faisons de Lui.

20 Evocation du vers de Damaso Alonso : Dieu est un immense
lac sans rive / sauf en un point tendre / minuscule, effrayé /
ou il s’est plu a se limiter : / moi /.. Cf. son ouvrage Hombre
y Dios. Plus loin, dans les derniéres pages de cette Deuxiéme
partie, nous établirons un lien entre « limite » et « frontiéere ».
La référence a D. Alonso et a son langage facilite grandement
notre interprétation ultérieure.



86 2. La nouvelle évangélisation

C’est pourquoi nous terminons en rappelant, une fois
encore, que rien de tout cela n’a de sens si 'ensemble de
I'Institution ne se considere pas comme faisant partie de
ce pays de mission qu’est notre Eglise elle-méme.

Notre étude a rappelé a maintes reprises la nécessité de
considérer le projet comme nous le faisons avec toutes les
présences de I'Eglise dans ce monde, dans cette société :
au sein du monde lasallien, il existe la méme distance ou
la méme rupture qu'au sein de la société et de I'Eglise en
général entre la religion et la culture.

C’est pourquoi nous disons que I’horizon de la refondation
de cette institution (et de tant d’autres similaires) ne se
trouve pas au XVII¢ siecle ni au XIX¢ siecle, mais dans les
Actes des Apotres, dans les générations qui se sont expri-
mées dans les évangiles.

Comme elles, les Communautés lasalliennes actuelles
doivent s’interpréter a partir de I'Incarnation de Dieu.
C’est le coeur du message chrétien, le critere par excel-
lence de ’herméneutique chrétienne.

La culture, lieu théologique

Dans cette étude, il est important de toujours garder a
I'esprit la relation entre évangélisation et langage, c’est-
a-dire entre religion et culture, comme le disait le Pape
Montini. De cette maniere, I'adjectif « nouveau » prend
une portée a la fois beaucoup plus précise et ambitieuse.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 87

En effet, si 'on entreprend la tache de renouveler le lan-
gage — lasallien, religieux, chrétien — sans la contextua-
liser dans la Nouvelle Evangélisation, tout l'effort peut
se réduire a une adaptation inefficace. En revanche, si le
renouvellement du langage s’inscrit dans la nécessité de
procéder a une nouvelle évangélisation, le processus est
beaucoup plusradical et, paradoxalement, ce n’est qu’alors
qu’il peut étre soutenu.

Il est important de le garder a 'esprit pour étre a la fois
fideles et réalistes. Et pour surmonter les difficultés, les
erreurs et les réussites inhérentes a cette tache.

C’est la qu'intervient le principe cité de Tillich : religion et
culture, substance et forme. Sans trop nous attarder sur
le sens ou la portée de chacun de ces termes, nous com-
prenons la véritable dimension séculiére ou incarnée de
I'Evangile, celle-1a méme que ses contemporains voyaient,
surpris, dans la parole de Jésus, ainsi que dans sa personne.
Surtout dans sa personne.

Cela signifie que la parole ou le langage de I’évangélisation
ne sont pas différents, a I'oreille, des mots et du langage de
la culture. Ils le sont dans leur intention, dans leur por-
tée. Autrement dit, le renouvellement du langage, dans le
cadre de notre réflexion, réside davantage dans la charge
de transcendance que peut avoir le langage quotidien que
dans 'invention de nouveaux termes.

C’est pourquoi, par exemple, les Méditations pour le temps
de retraite contiennent une lecture théologique de 'identi-
té institutionnelle sans utiliser du tout le vocabulaire que
'on pourrait attendre de la théologie de la vie religieuse.



88 2. La nouvelle évangélisation

Elles parlent du plan de Dieu, de l'identification a Jé-
sus-Christ, de I'Eglise, des anges gardiens, de 'engagement
et de la personnalisation des éducateurs, de la responsa-
bilité dans la tache éducative, de 'espérance dans la re-
connaissance de Dieu et de la société. Méme dans la seule
mention® de I'institution ou de la société des écoles chré-
tiennes, méme 13, il n’est pas question de vie religieuse, de
vie monastique ou de veeux religieux.

C’est pourquoi nous avons rappelé précédemment la for-
mule de Wittgenstein sur le langage et le monde. Elle est
tres utile pour se rendre compte que parfois, on peut uti-
liser un langage étranger a la vie quotidienne, comme si
I'on existait dans deux mondes différents et simultanés,
celui qui est parlé et celui qui est vécu. Cela se produit
lorsque le langage institutionnel et le langage doctrinal ne
coincident pas.

Cela est particulierement vrai dans le vocabulaire identi-
taire d’institutions telles que les institutions lasalliennes,
en partie a cause d'un culte indu d'un vocabulaire hérité,
en partie a cause d'une prévention a I’égard de la profon-
deur et de la transcendance du langage de la vie quoti-
dienne. Dans ce type de situation, notre langage nie la na-
ture méme du christianisme, qui est I'Incarnation ou la
proximité absolue de Dieu, le caractere profane de son ap-

21 MTR 2073,2. Le terme « Institut » est utilisé : « Demandez-lui
aussi instamment qu'il lui plaise d’accroitre votre Institut et de le
faire fructifier de jour en jour, afin que, comme dit saint Paul, les
ceeurs des fideéles soient affermis dans la sainteté et dans la justice ».
Il est entendu qu’il s’agit de la Société ou de la Communauté
des « Fréres des Ecoles chrétiennes », présente dans le titre
complet des MTR.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 89

parence, sa présence en chaque personne et dans chaque
événement.

Et il est également compréhensible, comme nous l'avons
souligné, que le renouveau du langage implique nécessai-
rement celui de l'institution. Ainsi, parfois, pour rejeter
les modifications institutionnelles, nous rayons de notre
langage de vastes domaines, ou bien nous les réduisons a
de I'idéologie.



90 3. Lappel

Dans les jours qui ont précédé le Concile Va-
tican Il et tout au long de la préparation du
Chapitre de 1966, un double slogan s’est ré-
pandu dans la Communauté lasallienne : il fal-
lait rendre le Fondateur a I'Institut et I'Institut
aux Freres.

Il s’agissait de redécouvrir la source premiere
et la nouvelle responsabilité.

Lappel émerge, nouveau, au cceur de la for-
midable tache de vivre les temps nouveaux.?

3. L'appel

La premiere partie de ce slogan proposait que le Fondateur
soit rendu a I'Institut, c’est-a-dire que tous connaissent et
prennent conscience des origines, qu'ils les fassent leurs et
que cette propriété oriente leur vie. Ils voulaient se débar-
rasser des modeles théologiques et spirituels étrangers, dont
ils n’attendaient aucun avenir. C'est ce qui fut fait et ils
réussirent a grandir dans leur propre identité et spécificité.

La seconde partie rappelait que c’étaient les Freres qui
devaient orienter le présent de I'Institut a partir de leur
connaissance du milieu et de leurs propres cheminements

22 La Circulaire 475, 9.2.2020, intitulée « De l'espérance a l'enga-
gement : comprendre les vocations lasalliennes » serait un témoi-
gnage suffisant. Nous ne pouvons toutefois passer sous silence
la référence a la récente Assemblée pléniére de juillet 2024 :
la coincidence entre tout le discours vocationnel et le sens de
cette rencontre est évidente.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 91

personnels. Ils voulaient retrouver la responsabilité ins-
titutionnelle a travers des procédures plus communau-
taires, partagées. Cela fut également fait et, bien sir, la
responsabilité et 'initiative se sont développées partout.

Peut-étre, cependant, y avait-il un vide important des
deux coOtés : la conscience du temps écoulé depuis les
origines lasalliennes jusqu’au présent. Ainsi, la fidélité a
trouvé sa référence dans la Premiere Communauté, mais
elle a ignoré I'histoire de la Communauté, le message de la
mondialisation lasallienne, celui des métamorphoses de la
vie des peuples.

Ce déficit d’historicité a contribué a une tendance vers un
engagement existentiel dans lequel la maitrise de I'avenir
a quelque peu occulté sa réception des mains de Dieu.

C’était une approche pleine d’enthousiasme, bien que net-
tement volontariste. C’était compréhensible : se considé-
rer a une époque de changements invite davantage a I'en-
gagement qu’a la contemplation ; en revanche, a mesure
que le sentiment de changement d’époque grandissait,
'appel a la contemplation du mystere caché sous tous les
engagements se faisait plus fort. La conscience de I'his-
toire, de son passage dans la vie des institutions et dans
la configuration de leurs formes, nous amene a regarder le
présent avec un autre respect.

C’est ce qui correspond a une considération transcendan-
tale de la vie et de la société. C’est, pour nous comprendre,
ce qu’il y a sous la catégorie biblique de I’Alliance. Il existe
en effet un lien profond entre la conscience de 'histoire et
la vie de foi, la contemplation du Mystere de Dieu.



92 3. Lappel

En ce qui concerne notre étude, on peut certainement dire
que, pendant au moins une génération, la Communauté
lasallienne a cultivé la configuration de son projet de vie
un peu au-dessus de I'appel de Dieu. Ce qui devait étre fait
était urgent et, dans de nombreux cas, évident.

Le monde dans lequel nous vivons, évoqué dans l'itiné-
raire de notre premiére partie, souligne le caractere plau-
sible de cette interprétation de la dynamique du siecle
dernier. C’est le message clair de la derniere génération de
documents lasalliens et celui des itinéraires de vie de ses
membres, en particulier des nouveaux.

A cet égard, il est symptomatique que, a plusieurs re-
prises, les documents récents de I'Institution lasallienne,
cherchant a formuler des concepts ou des systemes de
concepts, recourent au genre narratif. Ils ne proposent pas
un discours, mais présentent 'expérience de personnes
qui vivent ces concepts.?

Et il est probablement utile de passer en revue les bio-
graphies des Freres particulierement significatifs du point
de vue institutionnel, décédés au cours du dernier de-
mi-siecle. On ne peut pas affirmer que I'ensemble consti-
tue un bloc bibliographique tres fréquenté, et pourtant

23 La derniére, ou presque, la Circulaire 478 rendant compte des
orientations du dernier Chapitre général, en novembre 2022.
Dans ce cas, cependant, il n'y a pas d’histoires personnelles,
mais le recours littéraire a un prétendu capitulant qui, dans
20 ans, nous raconte ses souvenirs de ce qu'il a vécu. Il s’agit
davantage de ses expériences que de définitions. Cela rappelle,
entre autres références similaires, le Bulletin n° 254, en 2015.
Et, bien str, les témoignages recueillis dans cette étude.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 93

il contient un appel ou une mise en garde que personne
n’avait prévu. On voit dans beaucoup d’entre elles com-
ment les biographes tentent de faire le bilan entre ce que
ceux dont ils écrivent la biographie se sont proposés dans
leur vie et leur connexion ou déconnexion profonde avec
'appel de Dieu, de leurs Freres et de leur peuple.

Il est particulierement intéressant de passer en revue les
biographies des Supérieurs généraux de ces dernieres dé-
cennies. C’est sans doute leur dernier cadeau a la Commu-
nauté lasallienne.?*

Il ne semble pas exagéré de tirer de ces faits un message
qui rappelle le sens profond de cette devise. Rendre 1'Ins-
titut aux Freres ne signifiait pas seulement leur en rendre
propriétaires, mais aussi leur montrer d’'une maniere
nouvelle I'appel de Dieu. Les chroniques personnelles té-
moignent du sens de cette propriété retrouvée.

Dans ce cas, dans ce monde et dans ces sociétés ou le dis-
cours vocationnel semble appartenir a une autre époque,
nous le retrouvons dans des situations personnelles ou
nous ne I'attendions pas et ot nous ne I'avions pas cherché.

Ainsi, a partir de notre évocation des 100 ans et a partir
des témoignages au cceur de nos chroniques locales, nous

24 Prenons l'exemple de celui consacré au Frére Michel, La
fragile espérance d'un témoin. 1l s’agit certes d’'une biographie
exceptionnelle, a I'image de sa vie. Cependant, elle illustre
suffisamment ce que nous voulons dire et vaut pour tant
d’autres : on y voit non seulement ce que Michel proposait,
mais aussi sa généreuse volonté d’étre fidéle.



94 3. Lappel

comprenons que dans I'accent mis sur la vocation, il y a au
moins trois avertissements, trois propositions d’envergure.

Ce sont trois réalités propres a cette Institution, mais qui
ne lui sont en aucun cas exclusives.

Retrouver la vocation (un)

La premiere concerne la nécessité de reconnaitre que tout
commence par I'appel vocationnel et que sans lui, il n'y a
que des mouvements vains. Elle rappelle ainsi que, peut-
étre en raison de la lassitude face aux vicissitudes d'une
époque si mouvementée, I'Institution lasallienne a besoin
de retrouver la dimension transcendantale ou théologique
de I'appel. Cela est tres clair dans les documents lasalliens
depuis au moins trois décennies.

Dans ce cas, « retrouver » signifie prendre conscience qu'il
s’agit de quelque chose de bien connu, que nous avons la,
SOus Nos yeux.

C’est certainement le secret des différents processus a
travers le monde lasallien autour du discours de I’Asso-
ciation ou de la nouvelle Communauté. En effet, si nous
disons qu’il ne s’agit pas d’'un processus programmé par
un centre lasallien quelconque et que tout nait d'une ex-
périence locale et personnelle, il n'est pas difficile de se
rendre compte que I'appel vocationnel est ce qui soutient
le cheminement de I'Institut depuis 50 ans. Il est difficile
de trouver une meilleure raison pour expliquer la conti-
nuité et la croissance de ces gestes pendant si longtemps.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 95

Quand on y regarde de plus pres, on le voit tres clairement.
Il y a parfois en eux une excitation frappante, mais il ne
s’agit généralement pas de situations bruyantes. Il s’agit
plutot de 'expérience de recevoir un appel, une invitation,
la possibilité d’assumer dans sa propre vie quelque chose
d’'imprévu, de surprenant et de gratifiant.

Dans cette préface ou présentation des Régles de 1967, il
était dit :

Frere, tu as connu le désir de servir Dieu et les hommes,
les sentiments des besoins et des pauvres, le goiit d’ensei-
gner et de faire le bien autour de toi et tu es venu dans
I'espoir de réaliser ton idéal dans I'Institut des Freres des
Ecoles Chrétiennes. Sans bien le comprendre encore, tu es
venu parce que Dieu lui-méme te cherchait et que tu com-
mengais a le trouver et qu’au fond de ton coeur tu voulais
'aimer, le louer et te dévouer entiérement a son service...>

De belles paroles de tout un programme qui ont été écrites
spécifiquement pour les Freres, comme le voulait la na-

25

Le Frére P-A. Jourjon commente spécifiquement cette préface
dans son ouvrage Pour un renouveau spirituel, op. cit., pp. 381-394.
On remarque qu’il en avait été le rédacteur définitif, de sorte
qu’il en transmet 'esprit avec un intérét particulier, comme
s’il n’avait pas tout a fait accepté la décision du Chapitre de ne
pas I'inclure dans le texte méme de la Régle. Et on le comprend :
trois ans auparavant, a I'occasion du Chapitre général, avait
été publiée en francais la Régle de Taizé, du prologue de laquelle
il s’était inspiré. Il comprenait a juste titre qu'elle contenait
'esprit de tout le reste et qu'il convenait donc de I'inclure dans
la rédaction adoptée par le Chapitre. Il s’agit 1a d’'un paralléle
trés suggestif a I'aube de ce premier demi-siécle du XXI¢ siecle.



96 3. Lappel

ture de ce document, mais qui, aujourd’hui, se concré-
tisent sans cesse chez tant d’autres personnes.

C’est la vocation qui transforme ce que I'on connait de la
vie et donne un sens ou de petites réponses au quotidien.
Partout, nous retrouvons le méme theme : il y a quelque
chose qui surprend et comble, qui satisfait. Il y a quelque
chose la oul'on ne s’attendait a rien d’autre qu’a du travail
ou a des taches contractuelles. Soudain, le discours, tout
en restant professionnel, est aussi quelque chose d’autre.

C’est facile a imaginer. Au début, c’est une entrée curieuse,
aimable, intéressée, dans un domaine inconnu mais in-
trigant. Rapidement, cela devient plus attrayant. On dé-
couvre un groupe de personnes intéressées par le méme
sujet et on comprend dans la foi ce qui se passe.

La considération de foi surgit généralement a tel ou tel en-
droit de I'Ecriture ou de la Tradition lasallienne qui montre
soudainement un lien avec ce que quelqu'un ressentait
dans son coeur ou dont il avait besoin. Il n’était peut-étre
pas tout a fait conscient de le vivre et, a un moment donné,
face a une personne donnée, ou dans un processus de for-
mation donné, il le pergoit. Il s’émerveille et se réjouit.

Dans le contexte qui entoure cette expérience intime, il y
a toujours le fait communautaire, local ou institutionnel.

Au niveau local, il y a d’autres personnes qui, d'une cer-
taine maniere, partagent la méme expérience d’étre gui-
dées par Dieu ou par le Mystere de la vie. Et au niveau
institutionnel, cela est percu comme faisant partie d’'une
grande continuité, d'un processus de plusieurs siecles qui



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 97

renforce la cohérence du moment présent. Dans les deux
cas, cela est re¢u comme un témoignage que le projet est
garanti par quelque chose ou quelqu’un de plus grand.

La confirmation que la vocation n’était I'apanage de per-
sonne n'est pas le moindre des signes de notre époque.

Lorsqu’une personne, apres avoir dépassé ou assumeé le mo-
ment d’admiration amicale envers une autre personne ou
un projet, se trouve face au Mystere qui 'enveloppe et la
guide, sa vie est bouleversée. Dans le secret de son ceeur,
elle sent et sait qu'elle est désormais bien plus qu'aupara-
vant ou bien plus qu’elle ne croyait étre. Si cela est partagé
avec d’autres personnes autour du méme projet, alors nous
sommes certainement face a 'ame d’'une communauté.

Cela peut étre vécu en silence ou a voix haute, de maniere
explicite ou implicite. Peu importe, tant que 'on sait que
cela se produit, car méme la plus longue des explications
ne peut en témoigner.

Il s’agit du Mystere de Dieu conduisant I'Institution
au-dela du temps.
Redeécouvrir le laicat (deux)
Toujours en 1967, la Déclaration stipulait :
..C’est pourquoi les Freres sont heureux de collaborer
avec des laics qui fournissent a la communauté éducatrice

I'apport irremplagable de leur connaissance du monde, de
leur expérience familiale, civique, syndicale. Ils font en



98 3. Lappel

sorte que les laics soient en mesure de tenir leur place
dans toute la vie de 'école... (Déclaration 46,3.2).

La ‘contribution irremplacable de leur expérience’ inclut,
logiquement, leur cheminement vers le Mystere ou le che-
min du Mystere dans leur vie. Leur expérience spécifique
inclut leur maniere de vivre I'appel et la réponse du Sei-
gneur dans leur travail éducatif et dans le reste de leur vie.

Nous voyons ainsi que le sens de cette contribution est
double, si 'on regarde a l'intérieur de I'Institution.

Tout d’abord, I'apport de leur propre sensibilité face aux
réalités de la vie : famille, société, travail, participation
publique. Tout cela est influencé par leur expérience vo-
cationnelle et, s’il ne s’agit pas d'un apport de ces expé-
riences elles-mémes, c’est au moins un apport de leur per-
sonne a partir de ces expériences. De ce point de vue, il y
a déja une spécificité et un enrichissement dans la qualité
de la conscience vocationnelle dans son ensemble.

En dessous ou a l'intérieur, nous trouvons une autre fa-
cette de cette contribution : celle de rapprocher la consé-
cration et le laicat.

C’est un sujet tres important, dans la mesure ou les
membres déja connus des communautés lasalliennes, les
Freres, apres trois siecles de marche a travers I'histoire,
peuvent tres bien avoir sacralisé indiment leur pratique
existentielle, ainsi que tout le langage avec lequel ils s’ex-
priment. De ce point de vue, donc, 'apport des nouvelles
vocations agit sur la conscience des précédentes comme un
correctif ou un recentrage sur l'essentiel. Il éloigne d'une



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 99

sacralisation possible et souvent réelle de la vie du Frere
qui la dénature et, avec elle, avec chacun d’entre eux, tout
le projet lasallien.

Si, en allant plus loin, nous considérons cette contribution
possible du point de vue de la mission, nous trouvons éga-
lement des themes tres importants.

Si nous vivons a une époque non seulement de Nouvelle
Evangélisation, mais aussi de Nouvelle Humanité, il est
clair que la conception des projets éducatifs doit subir une
adaptation radicale aux nouvelles conditions sociales. Il ne
s’agit pas du monde de la méthodologie, mais de quelque
chose qui touche au concept méme de 'éducation et a sa
relation avec I'Evangile.

Dans notre premiére partie, nous avions distingué deux
types de défis : les défis techniques et les défis de 1'adap-
tation. Si les défis techniques sont considérables, ceux de
I'adaptation le sont encore plus. Et c’est précisément la
qu’il faut étre proche de la source de la nouvelle culture ou
de la nouvelle société.

C’est pourquoi il est indispensable de prendre en compte
et d’assumer la nature spécifique des nouvelles vocations.
Assumer la responsabilité (et trois)

Troisiemement, nous sommes confrontés a un défi, conte-

nu dans cette proposition : il est plus facile de lancer la
réorganisation de ce qui existe que de refonder la Commu-



100 3. Lappel

nauté lasallienne. D’'une maniere ou d'une autre, cela a di
nous frapper tout au long de cette réflexion.

Rendre I'Institut aux Freres ou le rendre a la Communau-
té, selon que 1'on parle comme il y a 70 ans ou comme au-
jourd’hui, signifie mettre sa propre vie entre les mains de
Dieu ou la laisser dans le domaine de nos connaissances. La
différence réside dans le fondement de la foi qui peut mo-
tiver cet engagement : s’agit-il de nos propres ressources
ou de I'appel de Dieu ?

Au cours des 70 ou 60 dernieres années, les invitations a
s’engager dans la refondation de I'Institution lasallienne
n’ont pas manque.

Au cours du Concile et du Chapitre général de 1966-1967,
on a employé le terme ‘renouveau’. C’est ce qu’a fait, par
exemple, le Frere Supérieur général dans la présentation de
la Déclaration. C’était logique, dans la mesure ou le Concile
lui-méme parlait de « renouveau adapté » dans Perfectae
caritatis. Et nous avons souligné combien il est rapidement
apparu que le renouveau conduisait a des limites jusque-
la insoupconnées, de sorte qu’il a peu a peu été remplacé
par un terme plus ambitieux : « refondation ».

Si nous repensons aux tensions de cette époque, de 1966
a l'aube de 1986, il n’est pas difficile d'imaginer celles que
suscitait I'un ou l'autre de ces termes, surtout le second.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 101

Finalement, 30 ou 40 ans apres le Concile, les Supérieurs
généraux eux-mémes utilisaient le terme.?

Cependant, c’est une chose d’aborder la refondation sous
I'angle des dynamiques entrepreneuriales ou institution-
nelles, et c¢’en est une autre de le faire sous I'angle de I'ap-
pel de Dieu. Ainsi, nous pouvons probablement convenir
que, ces dernieres décennies, nous avons utilisé le terme
« refondation », mais surtout dans le sens d’adaptation.

C’est parfaitement discutable et trés grave, de sorte qu’il
suffit d’en signaler la possibilité. Mais ce qui n’est en au-
cun cas discutable, c’est que dans le mot-clé de refonda-
tion, nous trouvons la conscience de I’appel de Dieu a en-
gager notre vie dans cette tache.

Le plan de Dieu

Il s’agit littéralement de la proposition de Monsieur de
La Salle : I'esprit de foi, c’est-a-dire tout envisager par les
yeux de la foi, tout attribuer a Dieu et ne rien faire que
dans la vue de Dieu.

Rien de nouveau : les différentes révisions de la Régle le
rappellent sans cesse. Ainsi en 1967, 1986 et 2015. Cela ne
nécessite aucun commentaire.

26 A ce sujet, cf. la Lettre pastorale du Supérieur H. Johnston,
1.1.93, intitulée Transformation ; et de Fr. M. Sauvage, les
dernieres pages de son essai Perspectives de refondation, dans
Cahiers lasalliens 55, pp. 293-312, en particulier ses derniers
paragraphes sur la fragilité et 'espérance.



102 3. Lappel

Une question se pose inévitablement : croyons-nous en
Dieu ou en nos ressources ?

On ne peut I'ignorer, comme si, dans les milieux lasalliens,
il n’y avait pas lieu de se poser la question ou comme si
les réponses étaient évidentes. Ces lieux sont aussi les en-
fants de leur temps, c’est-a-dire d’'une époque, ou tout le
langage — verbal et institutionnel — a presque cessé de si-
gnifier ou de renvoyer a la transcendance. C’est pourquoi,
dans la communauté lasallienne, les mots ou I'organisa-
tion ne manquent peut-étre pas, mais leur référence a la
foi peut souvent rester présumeée.

Le rappeler est le grand service que la nouvelle commu-
nauté recoit de ses membres de toujours, mais surtout des
nouveaux.

Les membres de longue date maitrisent le vocabulaire et
les chemins de la conscience. Mais ils peuvent étre comme
des tunnels souterrains ou la lave a circulé, désormais
vides, et qui ne sont plus qu'une ressource touristique. Les
nouveaux peuvent aider a se souvenir du feu de Dieu.

Ce souvenir de la foi donne tout son sens aux trois critéres
suivants.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 103

Les trois criteres précédents sont comme les points
cardinaux de l'univers lasallien (et d’autres univers
similaires, bien str). Ils marquent les limites ou les
possibilités du scénario. Entre les trois — le Mystere
de I'histoire, la Nouvelle Evangélisation, le Mystére de
la Vocation - ils conduisent a considérer de maniere
tres spécifique les grandes questions qui apparaissent
dans cet univers au cours du siecle dernier.

Tout d’abord, ils posent la grande question de savoir
ce qu’il faut entendre par « mission » dans le Projet la-
sallien. En introduisant le theme du Mystere de I'his-
toire et de 'Evangile, ils obligent a se demander si la
Mission coincide avec le travail ou si elle est quelque
chose de plus, quelque chose de différent mais qui ne
semble pas I'étre...

Ensuite, face a la nouveauté que représente la présence
du Mystere de Dieu dans la vie et le parcours des per-
sonnes, nous sommes face a la question de savoir si le
travail éducatif est ou non une occasion de rencontre
avec Dieu. Nous nous demandons si le modéle éducatif
est ou non indifférent a la manifestation de Dieu.

Et enfin, face a I'évidence que I’éducation, quelle que
soit la maniere dont on la considere, est une tache
partagée, se pose la grande question de savoir si un
groupe de professionnels est une organisation ou une
communauté éducative. C’est la question de ce qui
constitue la Communauté lasallienne.

Ce sont les trois critéres restants.



104

4. L'envoi

Les trois criteres précédents apportent des
thémesdontlanatureseréveleimmédiatement,
si 'on considere la Communauté lasallienne
actuelle. Maintenant, en quatrieme lieu et a
partir de I3, apparait un autre critére beaucoup
plus énigmatique : le probléeme de la relation
entre la vie religieuse et la vie apostolique.

Ce siecle a démontré que leurs relations
ne sont pas faciles et laisse a I'Institution
la conviction que tant que ces relations ne
seront pas naturelles, il n’y aura pas d’avenir
pour la nouvelle Communauté.

Il s’agit de devenir Signe de Dieu : cette
quatrieme page est celle de la théologie de la
consécration.

4. ’envoi

Faisons maintenant un pas de plus. Dans ce cas, il s’agit de
quelque chose de spécifique a toutes les institutions de vie
apostolique qui, tout au long de la modernité, ont adopté
des formes de vie consacrée* d’époques antérieures, en les
adaptant a la société de leur temps.

27

La théologie de la consécration oblige aujourd’hui a réfléchir
avec rigueur a la formule de saint Thomas qui, explicitement
ou implicitement, a orienté toute la formation dans la
communauté lasallienne (et dans beaucoup d’autres, comme
on le sait) : « Ita maius est contemplata aliis tradere quam solum
contemplari ». Sa vision, dans Summa Theologiae, 2-2. 188,6.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 105

Tout comme le theme précédent — la conscience voca-
tionnelle — est proposé des son apparition aux nouveaux
membres des Communautés lasalliennes, celui-ci répond
initialement a I'état d’esprit des Freres : ou est leur role
traditionnel ? Ou est leur mission face a ’engagement de
tant de personnes qui « n’ont pas fait leur noviciat » ?

Elle nait 1a, oui, en eux. Mais avant méme d’en avoir la
réponse, elle saute a I'esprit de tous les autres et devient
une question commune.

En effet, tous se posent des questions sur ce qu'on attend
qu’ils fassent. Et qu'attend-on qu’ils soient ? Et la relation
entre étre et faire ? Et ce qui restera de leur vie lorsqu’ils
n’auront plus rien a faire ou qu’ils ne pourront tout sim-
plement plus le faire ? En somme, en quoi consiste ce mi-
nistere de I’école chrétienne, que signifie étre enseignant ?

Dans cette étude, nous devons nous demander comment
les uns et les autres peuvent accueillir la réflexion des Su-
périeurs généraux ou les propositions des Chapitres géné-
raux, a partir de quelle idée qu’ils ont d’eux-mémes.

Pour répondre, il faut revoir notre langage habituel, car il
n'est peut-étre plus valable tel quel. C’est le moment de
garder a l'esprit les perspectives des chemins de I'histoire et
ceux de la Nouvelle Evangélisation. Et oser s'attaquer a tout
ce qui bloquait ou rendait possible la rédaction des Reégles.

Il vaut la peine d’étudier la question a la lumiere des trois
criteres précédents.



106 4. L'envoi

Le Ministére du Signe (un)

Tout d’abord, la vie consacrée est entrée dans les Com-
munautés de vie apostolique de la modernité comme un
moyen de garantir la stabilité de 'engagement évangélisa-
teur, et non comme une fin en soi. Il est essentiel de garder
cela présent a l'esprit et de considérer sous cet éclairage
tout son développement ultérieur.

Au départ, l'utilité du renoncement était ce qui comptait
par rapport au dévouement apostolique.

Ce début laissait en suspens la grave question de savoir si
le renoncement a ce monde était compatible ou non avec
le dévouement a I'Evangile dans ce monde. 1l y a deux,
trois ou quatre siecles, cette question ne se posait pas. Elle
n’avait tout simplement pas de sens.

Il s’agissait d’'une autre société et d’'une autre culture, qui
n’avaient pas connu 'invention du concept de progres et
de sa portée dans la profession de foi. Cette question a
commencé a se poser au XVIII¢siecle, surtout dans les mi-
lieux protestants, ou la vie religieuse avait en fait disparu.

Aujourd’hui, en revanche, étant donné que le dévouement a
I'Evangile dans ce monde avait et a toujours un sens, on ne
peut éluder la question. Cela nous amene a nous demander
sile renoncement a ce monde peut étre ou non la spécificité
de la vie consacrée. C’est la question du sens du renonce-
ment évangélique et de sa compatibilité avec 'engagement
apostolique. Cette question est posée tres clairement de-
puis déja un siecle. Dans notre étude, nous la retrouvons
des les dates auxquelles commence notre Premiere partie.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 107

C’est pourquoi, lorsque nous essayons aujourd’hui de
comprendre nos Communautés et que nous partons di-
rectement de la vie religieuse, nous ne sommes peut-étre
pas en accord avec ce que nous visons. Il se peut que nous
nous positionnions davantage a partir d’'une habitude,
voire d'un préjugé, qu’a partir de l'identité méme de la
communauté examinée.

Il s’agit de l'interaction entre la consécration et I’engage-
ment apostolique.

Au sein du systéme couvert par ces deux concepts, il y a
au moins deux autres jeux impliqués dans la méme ré-
flexion : d’'une part, le travail (apostolique, éducatif dans
ce cas) et la mission (également apostolique et éducative) ;
et d’autre part, la communauté (éducative) et I'organisa-
tion (également éducative).

Ainsi : consécration et engagement, travail et mission,
communauté et organisation. Des themes centraux, a n’en
point douter.

Or, nous ne pouvons pas dire qu'il y ait, sinon unanimité,
du moins harmonie autour de ces concepts, ni dans le cor-
pus doctrinal émanant de la direction de la grande Com-
munauté lasallienne, ni dans les processus et instruments
élaborés au niveau sectoriel et territorial. Il n’y en a pas.
Nos documents et nos pratiques indiquent que I'Institu-
tion lasallienne souffre d'un déficit qui n’a pas été comblé
depuis un demi-siecle. Par exemple : lorsque I'un de ces six
termes apparait dans les projets locaux ou dans les Lettres
des Supérieurs, il ne signifie pas toujours la méme chose.



108 4. L'envoi

Dans cette situation, il est presque irresponsable de parler
de Famille lasallienne, d’Association, de Mission partagée,
de Fraternité ou, plus récemment, de Projet Levain.

Prenons comme exemple la récente Déclaration sur la mis-
sion éducative lasallienne (2020), citée et applaudie a plu-
sieurs reprises dans cette étude. C’est un beau document,
avec des passages vraiment heureux. Voyons, par exemple,
ces deux paragraphes :

C’est la communauté qui éduque, qui renforce ses
membres, qui prend soin des faibles et nourrit leur esprit ;
c’est la meilleure garantie pour répondre aux plus grands
défis imaginables. Etre Lasallien, par définition, c’est ap-
partenir a une communauté et s’engager au sein de cette
communauté dans une tiche commune. La communauté
et la mission sont les deux faces d'une méme médaille.
La communauté est pour la mission et la mission crée la
communauté ; 'une ne peut aller sans I'autre (p. 65).

L'abandon, comme l'exprimait La Salle, consiste a re-
mettre entre les mains de Dieu sa vie, ses projets, ses illu-
sions ; comme le navigateur qui prend la mer sans voiles
ni rames. C’est 'attitude de celui qui attend tout de Dieu.
C’est la source de la vertu profondément évangélique de
'espérance (p. 67).

Les deux sont excellents. Le premier souligne la relation
entre la Communauté et la Mission ; le second, I'attitude
profonde qui la constitue. Il ne s’agit donc pas de n'im-
porte quel groupe humain. La relation entre l'attitude
d’abandon et la maniere dont cette communauté vit et
comprend la mission est claire. Logiquement, lorsque



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 109

nous les voyons, nous ne pouvons pas nous empécher de
nous préoccuper de la réalité des groupes lasalliens de ce
point de vue. Et nous voyons que c’est la le grand défi de
cette Institution.

Or, lorsque la quatrieme partie de cette Déclaration (la der-
niere, qui offre le plus de propositions) évoque les défis de
la mission éducative, elle n’en dit pas un mot. Tous les dé-
fis sont externes, pédagogiques ou sociaux. D’apres ce que
nous pouvons lire, pour ce document la redéfinition de la
communauté éducative n’est pas un défi, alors que dans le
monde lasallien, il n'y a pas de plus grand défi. Et nous nous
rendons compte que nous sommes face a un document
sur I'éducation chrétienne dans les nouvelles conditions
sociales, certes, mais pas sur la Communauté qui I'anime.
Pour ce document, la mission consiste en un projet éduca-
tif, et non dans le Signe de la communauté qui I'anime.

En réalité, nous étions prévenus des le titre. Il ne s’agit pas
d’une déclaration sur la mission lasallienne, ni sur la mis-
sion de la Communauté lasallienne. Son theme est la Mis-
sion Educative Lasallienne. Ce n'est pas la méme chose.
En effet, si nous y réfléchissons bien, « Mission Educa-
tive Lasallienne » est une redondance ou un pléonasme :
il ne peut y avoir d’autre mission que I'’éducation. Pour-
quoi alors I'ajouter ? Peut-étre parce que nous séparons la
mission et I’école lasalliennes et que nous parlons alors de
I’école, mais pas de la mission.

On peut dire la méme chose d'un autre beau document,
publié un an avant celui-ci. Il s’intitule Formation lasal-
lienne pour la mission. Un itinéraire de vie. Encore une fois,
le pléonasme : dans cette communauté, il ne peut y avoir



110 4. L'envoi

de formation si ce n’est pour la Mission. Pourquoi alors
'ajouter ? Peut-étre parce que nous séparons la formation
lasallienne et la formation pour I’éducation, et que nous
parlons alors de formation pour I’école, mais pas de forma-
tion lasallienne.

Ce sont la des affirmations qui nécessitent de nombreuses
nuances et qui ne sont proposées ici que dans le but d’ai-
der a la réflexion, en allant un peu plus loin que les clichés
ou ce a quoi on pourrait s’attendre. Mais, méme ainsi,
elles nous font percevoir que, en fait, ni la mission ni la
formation n’incluent la consécration.

Nous ne savons pas si c’est parce qu’elle n’est pas percue
ou parce que, si elle est percue, il est trop inconfortable
d’aborder un sujet qui n’est pas encore résolu.

Parole de celui qui envoie

Lidée et le terme de « consécration » ont évolué au cours
des trois derniers siecles dans un contexte que nous
n’avons percu qu'apres le Concile Vatican II. Il s’agit de
l'irruption, du développement et de la désintégration de
'idée et du terme de « progres ». Ce sont trois périodes
au cours desquelles s’est opérée la séparation entre reli-
gion et culture, méme si le terme lui-méme a continué a
étre utilisé a maintes reprises. Au-dela de la conscience de
ceux qui I'utilisaient, il a pris un sens différent a chacune
de ces périodes.

Des le début, a la toute fin du XVII¢siecle, le « progres » si-
gnifiait s'occuper du développement des sociétés, ou plu-



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 111

tot de leur gestion, comme si elles n’avaient aucun rapport
avec la religion. C’était I'héritage de cette premiere laicité
marquée par les traités de Westphalie (1648), maintes fois
cités dans cette étude. Comme les savants nous 'ont indi-
qué deux siecles plus tard, la définition du progres diffusée
par les Lumieres présentait déja un déficit.?® La dialectique
de la distinction entre science et mystere a en effet été
occultée par la prédominance quasi totale de la science,
de sorte que l'attitude face a la vie et au progres présumé
s’est limitée a I'aspect quantitatif, empirique, qui a cer-
tainement atteint son apogée dans les formules de Comte.

Au cours du XIXe siecle, le progres s’est peu a peu emparé
du monde, transformant les sociétés et, bien str, toute leur
vision de la vie. Peu a peu, il s’est vidé de tout ce qui n’était
pas logique organisationnelle. Il a donné lieu a la terrible
catastrophe du premier demi-siecle du XX¢ siecle, dont il
a encore prétendu sortir diment amendé et plus apte a la
paix et a 'avenir. Mais dans cette deuxieme phase, 20 ans
apres la mise en place des institutions pour I'ordre mon-
dial, au début des années 70, il était déja évident que le
progres n’était pas tel ou n’avait pas été tel.

Il avait supposé un grand développement du bien-étre des
peuples, mais toujours au détriment des uns et au profit
des autres. Et surtout, face a la perspective que ses désé-
quilibres soient corrigés, un panorama allant de I'incon-

28 C’est la these que Max Horkheimer et Theodor Adorno ont
présentée comme personne avant eux dans leur Dialectique de
la raison (Gallimard, 1974), dés 1944, avec I'amertume profonde
de la guerre, de I'’émigration et de la décomposition sociale.



112 4. L'envoi

fortable au désolant se dessinait, laissant un immense
b
point d’interrogation sur le progres réel hérité.

A chacune de ces phases, comme on peut le comprendre,
le mot « consécration » avait une signification différente
dans la vie de ceux qui voulaient la vivre.

Dans la premiere, tres proche de ce qui fut ensuite appelé
'éthique protestante, la consécration signifiait effort, aus-
térité, ordre, honnéteté, générosité, inventivité, dévoue-
ment. Dans la deuxieme, en revanche, elle ne signifiait
rien, ou du moins rien d’efficace : elle se limitait a faire le
jeu du développement, en s’en éloignant, dans une atti-
tude de mépris et de condamnation de ce qui avait été ac-
compli, basée sur ce qui manquait. En fait, cela équivalait
a « étre plus apte a travailler ». Dans la troisieme, la consé-
cration a signifié un défi, une réponse a la désintégration
de l'ordre établi, une proposition entre I'accompagnement
et la transcendance du chemin du monde.

Dans notre étude, bien que nous nous intéressions uni-
quement au parcours de I'Institution lasallienne au cours
du XX siecle, nous avons trouvé les trois types ou les trois
significations. Tout dépendait de la situation des diffé-
rents territoires par rapport aux modeéles sociaux du reste
du monde. Cela apparait tres clairement si I'on trace une
ligne entre le Chapitre de 1905 et celui de 2015, en passant
par celui de 1966-67. On peut le voir dans la bibliographie
interne de I'Institution lasallienne au cours du siecle, de-
puis les premiers jours du Bulletin de I'Institut, puis entre
1907 et 1935, et enfin de 1950 a 1980, sans oublier ceux qui
ont accompagné le passage d'un siecle a I'autre.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 113

Il est certain qua chacun de ces moments, le terme
« consécration » a une signification différente et nous de-
vons en tenir compte pour que notre réflexion ne soit pas
anachronique.

L'anachronisme a souvent de tres mauvaises conséquences,
surtout lorsque plusieurs interlocuteurs utilisent le méme
terme, mais dans des contextes différents. Ainsi, chacun
peut faire référence a 'une des trois étapes ou modeles
que nous venons d’évoquer, et alors ils n'aboutissent a
rien, perdus dans un débat nécessairement sans fin.

Audépart,laconsécrationsignifiaitlaremiseoulaprésenta-
tiondequelqu'unoudequelquechoseaDieu,afind’étresanc-
tifié. On supposait que seul Dieu consacrait, car seul Dieu est
« sacré ». Il s’agissait alors d’offrir et de promettre de
maintenir 'offrande. Consacrer signifiait étre consacré.
Mais avec le temps, cette idée a évolué, comme un signe
supplémentaire de la routinisation des charismes : ils
perdent leur sens et pourtant ils persistent, sous la forme
de routines dont 'esprit s’est absenté.

Ainsi, la consécration signifiait en fait quelque chose
qu'une personne s’attribuait a elle-méme. Il ne s’agissait
pas principalement de quelque chose dont le premier pro-
tagoniste était Dieu, mais I'étre humain. Ce qui condui-
sait précisément a souligner ce qui distingue la personne
consacrée des autres. En revanche, la référence a Dieu
souligne le contraire : la source commune de nos vies, qui
se manifeste d'une maniere chez certaines personnes et
d’une autre chez d’autres.



114 4. L'envoi

C’est pourquoi, selon I'approche que I'on privilégie, la ré-
férence a la source commune ou a la différence entre les
personnes prévaudra. Le sujet est grave, comme on le per-
coit lorsqu’on se rend compte que nous parlons de mis-
sion pour désigner ce qui est fait, 'activité dans laquelle
s’exprime un engagement. Si la source commune ne prime
pas, cette tache sera presque une fin en soi, de sorte que la
mission consistera en la tache. Dans I'autre approche, en
revanche, la tache est I'occasion de rendre transparente
la source de tout. La mission n’est plus de faire quelque
chose en soi, mais de renvoyer a celui qui consacre, a celui
qui envoie pour que soit fait ce qui est fait.

Et c’est ainsi qu’il faut également concevoir le terme
« mission ».

« Mission » signifie envoi. Le mot a 'origine du terme est
le verbe « mittere », c’est-a-dire envoyer. Dans son par-
ticipe, 'envoyé est le « missus », et I'envoi lui-méme est
la « missio ». La mission est donc I'envoi. Son objectif est
de reproduire le message ou la tache qui a été confiée a
quelqu’un, pour la reproduction duquel il est envoyé. Il ne
s’agit pas d'un message autonome, d'une tache inventée
par 'envoyé ou le missionnaire. Le contenu de la mission
est le souvenir de Celui qui envoie, du premier expéditeur.
Rien d’autre.

Ainsi, nous retrouvons a nouveau I'importance tant de la
consécration que de la mission : toutes deux renvoient a
celui qui consacre, qui est celui qui envoie. En réalité, il
consacre pour un envoi, pour une mission. Celle-ci, logi-
quement, ne peut consister en une autre tache que celle
de rappeler Celui qui consacre/envoie.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 115

C’est exactement l'idée du Messie : celui qui est consacré
(« oint ») par Dieu pour étre son témoin au milieu de son
peuple. Le Messie — consacré, oint, « christ » — apparait
au milieu de son peuple pour lui rappeler que son Dieu est
parmi eux et que, par conséquent, leur vie et ce monde a
un sens. C’est le Royaume ou le Regne de Dieu.

Il n'est pas inutile de souligner a cet égard que, tout
comme dans le cas du Messie, on utilise le terme « oint »
ou « christ », dans la théologie lasallienne des origines, le
Frere est Jésus pour ses éleves. Le Frere est I'envoyé, c’est-
a-dire celui qui est consacré par Dieu pour ses éleves. C’est
pourquoi, pour eux, il est Jésus, '0int.

Oui, nous parlons de quelque chose de bien plus important
que le travail d’éducateur. Le travail devient une mission
en raison de son caractere de Signe de Celui qui envoie.

Mission, Signe, fidelite

C’est pourquoi 'attitude fondamentale dans cette mis-
sion est la fidélité. Et pas simplement la fidélité a quelque
chose de déja établi, c’est-a-dire a une maniere d’organi-
ser, de travailler, de penser, de parler. C’est cela, bien str,
mais la fidélité se réfere avant tout a I’écoute de celui qui
envoie, qui se manifeste dans ceux qui nous sont proches.

En vertu du principe de I'Incarnation que nous avons sou-
ligné, la consécration est célébrée dans les lieux et aupres
des personnes ou Dieu se manifeste. C’est-a-dire en marge,
dans les lieux ou regnent le désir et le besoin. Le percevoir
et y répondre, c’est cela la fidélité.



116 4. L'envoi

Logiquement, il s’agit de quelque chose d'une fécondité
unique.

En effet, si la fidélité se réfere avant tout au Dieu qui
consacre et appelle, elle se vit en contact direct avec une
source supérieure a toute autre source. Il n'y a pas d’autre
explication au maintien d’institutions telles que I'Institu-
tion lasallienne a travers I'histoire. Sa garantie n’est pas
son ingéniosité, mais sa fidélité.

On comprend ainsi le lien entre la réussite professionnelle
et la référence a Dieu.

La société le sait parce qu’elle le voit. D’abord, elle applau-
dit, c’est-a-dire qu’elle montre sa satisfaction, remercie,
reconnait et met a disposition de nouvelles ressources.
Mais aussitot, elle se tait et attend : elle est allée au-dela
du succes et s'interroge sur la source de ce quelle voit.
Quand vient ce silence, I’action est devenue Signe. C’est
pourquoi, quand elle ne le trouve pas, elle perd tout res-
pect pour cette institution, I'ignore et en déduit que pour
obtenir ces résultats, il n’est pas nécessaire de vivre d'une
maniere particuliere et en déprécie la différence appa-
rente, qui n'a plus aucune signification.

C’est la le véritable fond du discours des Lettres pastorales,
des messages de Noél, lorsqu’ils parlent du Signe de la Fra-
ternité, entre 2010 et 2020. Il ne s’agit pas de la fraternité
en soi, comme exemple de convivialité et de communauté,
ni de la fraternité pour le travail, pour son amélioration et
son efficacité. C’est la fraternité a partir de I'action, c’est-
a-dire de la Mission. Ce n’est pas la méme chose. Méme si
cela semble un peu compliqué, voire tordu : nous parlons



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 117

de la fraternité consacrée dans la Mission, vécue comme le
Signe de Quelqu'un, définitive et féconde car fidele.

Personne ne 1'a imposée, mais c’est ce qui sous-tend tous
les processus de formation, d’articulation des nouveaux
et anciens groupes lasalliens. Cela, dit ou suggéré de dif-
férentes manieres, mais cela-méme. De méme, sil'on y re-
garde de pres, on découvre que c’est la constante et la ga-
rantie de toutes les initiatives qui ont vu le jour au cours
des 30 derniéres années et qui sont toujours vivantes, bri-
sant toutes les limites héritées.”

C’est aussi ce qui fonde, en définitive, la vie de tous les
membres de la Communauté lasallienne, au-dela des li-
mites de leurs contrats professionnels. La mission trans-
cende tous les contrats, elle les précede et leur survit. La
mission fait que des personnes en dehors des conditions
de travail continuent a vivre le ministere de I'’éducation
en participant au Signe qui les constitue en communauté.

Toute foi, quelle qu’elle soit, est le signe de ce que 'on croit,
qu’elle s’accompagne ou non d’une action. C’est pourquoi
nous disons que lorsque la foi s’accompagne d’'une action,
le signe n’est pas 'action en soi, mais I’action transcendée
de l'intérieur par l'objet de la foi de celui qui agit. Ainsi,
lorsque cette foi est partagée, le signe devient beaucoup

29 Le chemin parcouru entre, par exemple, le Guide de formation
de 1991 et le dernier, celui de 2019 (que nous venons de citer
dans le corps de cette derniére section), est impressionnant. La
simple comparaison de leurs deux index, séparés par 30 ans, le
montre clairement. On ne peut trouver un meilleur moyen de
prendre conscience du chemin parcouru par la Communauté
lasallienne au cours de cette derniére génération.



118 4. L'envoi

plus précis, il adopte un caractere qui est spécifique et qui
caractérise : dans le cas de notre réflexion, c’est la foi en
Dieu qui se manifeste quotidiennement dans la relation
personnelle et éducative, et pas seulement dans l'intério-
rité de chaque personne qui partage.

On pourrait dire que cette maniere de relier le travail et
le Signe ou la Communauté et la mission renvoie a I'épi-
sode d’Emmaiis, désormais devenu un état, une chose ha-
bituelle, une maniére d’étre.

« Emmais », en effet, ne consiste pas en une référence a un
autre monde a venir, mais a celui dans lequel nous vivons.
Emmadtis signifie non pas que cette vie est un passage vers
une autre, mais que cette vie a en elle-méme sa propre
transcendance. Et il ne peut en étre autrement, car nous
ne parlons pas d’'un temps nouveau, une fois que celui que
nous connaissons aura pris fin.

« Emmatlis » nous laisse dans ce monde, mais nous y
plonge jusqu’a y trouver son propre au-dela : au-dela des
apparences, au-dela des limites ou des incompréhensions,
au-dela des joies et du péché, des haines et des frustrations,
au-dela de tout cela et en méme temps en son sein, se trouve
le Seigneur. C’est ce que I'on apprend a Emmaiis. Non pas
a attendre un autre monde, mais vivre celui-ci autrement.

Tout consiste a y croire et a s’abandonner a Lui. Alors
toute notre vie est Signe. Tout notre travail, notre engage-
ment, ou bien tout notre étre, silencieusement, contem-
plant, aimant et étant aimés, tout cela se révele comme
I'au-dela qui est déja la.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 119

C’est ce que l'on attend de la Communauté : non pas
qu’elle indique ce qui va venir, mais ce qui est déja venu et
qu’elle le découvre/révele chargé de sens, c’est-a-dire d’es-
pérance. Quand une telle communauté se dit éducative,
alors son école est pour son peuple la garantie que la vie
mérite d’étre vécue.

C’est le message des prophetes.

Temoins de la fraternite

Il est indispensable de rappeler sans cesse que Monsieur
de La Salle n’est pas le fondateur des Ecoles chrétiennes,
mais des Fréres des Ecoles chrétiennes. Ce que lui et ses
compagnons ont fondé, c’est une communauté et un ré-
seau de communautés pour soutenir I'ceuvre des Ecoles
chrétiennes. Nous le savons.

Eh bien, au moment de penser a 'avenir et de formuler
des lignes directrices ou des définitions, nous devons te-
nir compte de la densité de cette formule, de I'héritage
qu’elle a représenté pour I'Institution lasallienne. Et nous
devons y réfléchir a partir de ce que nous avons dit sur les
« signes des temps », de I'’évangélisation et du langage.

Nous constatonsainsidansun premier tempsque « maitre »
signifie engagement envers un éléve ou, plus exactement,
envers un groupe d’éleves. Et cela peut nous sembler suf-
fisant car, dans un certain sens, cette relation peut étre
qualifiée de « communauté ». Cependant, lorsque nous
parlons de Communauté, de Communauté des Freres des
Ecoles Chrétiennes, nous parlons de quelque chose de plus.



120 4. L'envoi

Nous ajoutons au terme « maitre » la présence d’autres
maitres aux cotés du premier, d’autres qui s’engagent avec
lui au service de leurs éleves. De « relation », nous passons
a « Fraternité ».3°

C’est ce qu'ils ont fondé et que nous avons recu en héritage.
C’est 1a que réside la spécificité de l'identité lasallienne :
dans la profondeur de la vie que partagent ses membres
et qu'ils diffusent a 'extérieur comme un Signe de ce qui
les envoie et les unit. C’est ce que nous percevons lorsque
nous contemplons simultanément une organisation édu-
cative et une communauté éducative.

Il se trouve que cela n’a pas toujours été valorisé tant par
la culture et le langage ambiants que par la conscience
méme de ses membres. Aussi choquant ou audacieux que
cela puisse paraitre. Tant la culture ambiante que leur
propre conscience pouvaient penser que l'essentiel était
'action, 'engagement ; et ils croyaient que la Communau-
té n’était qu'un moyen, un facilitateur.

Cela, incontestablement, constituerait un frein lorsque
viendraient des temps ou la culture ambiante, la parole
chrétienne ou I'anthropologie changeraient. Car pendant
un certain temps, une conscience défectueuse d’eux-
mémes pouvait tres bien étre compatible avec leur récep-
tion par leur société comme des gens appartenant a un

30 Comme nous l'avons dit plus haut a propos de la lecture
paralléle des Guides de formation, nous ajoutons maintenant : il
vaut la peine de revoir sous cet angle, entre autres, la Circulaire
466 de janvier 2013, IIs s'appelleront Fréres, et la Lettre pastorale
de décembre 2019, Témoins de la fraternité, titre que nous avons
repris pour cette page et dont nous nous souviendrons plus loin.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 121

autre monde, dont ils étaient le Signe. Le premier était
corrigé par le second. Or, lorsque les temps changeraient,
lorsque cette suppléance sociale et institutionnelle n’exis-
terait plus, ils devraient purifier leur propre conscience
et s’exprimer autrement. Car ils auraient découvert que,
pour bien organiser I'école, il n’était pas nécessaire de
vivre comme ils vivaient.

Depuis plus d'un demi-siecle, ils vivent dans cette autre
époque.

Peu a peu, ils ont compris qu'a I'avenir, ils devraient vivre
leur communauté non pas comme un moyen pour autre
chose, mais comme la réalité méme a laquelle ils ont
consacré leur vie. Leur mission, leur raison d’étre, sera de
se montrer en faisant ce qu'ils font.

On peut toutefois dire que cette orientation n’est parfois
pas tres prise en compte dans les processus de formation
au sein de l'institution lasallienne. Malgré sa présence
tant dans les Régles que dans les Guides de formation, on
met peut-étre davantage 'accent sur le service éducatif
que sur la référence au sens de la vie, au Mystere de Dieu.
Peut-étre propose-t-on davantage l'invitation a I’engage-
ment et a I'initiative personnels qu'a la conscience de se
sentir ministres du Seigneur, témoins de sa réalité dans ce
monde. En fait, dans plus d’une situation, cela peut étre le
cas, et en accord avec ce qu'on appelle la « pensée faible »,
nous ferions une « lecture faible » des documents. C’est
possible, oui.

Parfois — ce n’est qu'une hypothése — on peut proposer
aux nouveaux membres de la Communauté uniquement



122 4. L'envoi

la devise de I'abnégation, du don généreux, de 'engage-
ment et de l'initiative. Eh bien, peut-étre qu'en agissant
ainsi, on ne tient pas suffisamment compte de la portée
du parcours vocationnel possible qui peut animer cet en-
gagement. Une chose est de suivre un appel qui vient de
I'extérieur et nous transcende, et une autre, de suivre un
appel qui n’est que le notre, plus volontaire que fidele.®

Il est important de le souligner, car leur héritage ou leur
identité consiste a vivre 'école comme le visage de Dieu.
C’est-a-dire a se spécialiser dans le ministere du Signe.

31 Il y a déja de nombreuses années — la premiére édition date de
1960 — G. Huygue a publié Equilibre et Adaptation, dans le cadre
du grand théme « Problemes de la vie religieuse aujourd’hui »
(Cerf, Paris). Il est impressionnant de lire des paragraphes
tels que ceux-ci : « ...nous sommes toujours en danger de baptiser
zéle du salut des dmes’ ce qui n’est que l’expression plus ou moins
désordonnée d’un besoin incoercible d’activité. On peut se dévouer et
ne jamais révéler la personne du Christ. On peut se dévouer et ne
révéler que soi-méme. Il s’agit d’ailleurs beaucoup plus d’évangéliser
que de se dévouer, et il y a un monde entre les deux... » (O.c. p. 233).
Ce sont des expressions répétées et connues en de nombreux
endroits, hier comme aujourd’hui. Si nous les rappelons, c’est
en raison de leur emplacement : aux portes du Concile et du
renouveau de nombreuses institutions telles que l'institution
lasallienne. On ne peut pas dire que nous tous (ni méme une
majorité notable) en ayons tenu compte, ni a I'époque, ni au
cours des deux ou trois décennies suivantes. Et, au moins dans
les premiéres années de la publication, nous avons connu et
applaudi 'auteur.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 123

Encore un pas de plus, en suivant le chemin
précédent : I'intégration entre la transparence
de Dieu et le professionnalisme éducatif. Le
processus nous amene a un panorama basé
autant sur l'effort et l'ingéniosité que sur la
contemplation du mystére du savoir et du
développement humain.

Au cours des dernieres décennies du XX siecle,
face au risque de réduire I'éducation a un simple
fonctionnement, le chemin présente avant tout
la sagesse ou la vie intérieure, c’est-a-dire la
proposition de vivre I'école a partir de la personne.

Dans ce cas, nous sommes dans le domaine
de la théologie de I'éducation. Nous parlons
de I'éducation et du Mystere.

5. L'ecole chretienne

Notre étude a rappelé qu'au cours des 80 dernieres années,
I'un des themes les plus récurrents dans le monde lasallien
a été la référence aux origines. Elle était déja apparue avec
force avant le Concile ; ensuite, les 70 ou 80 derniéeres an-
nées ont été magnifiques a cet égard.? Elles ont été évo-

32 Hommage a leurs noms : Michel Sauvage, Maurice-Auguste,
Saturnino Gallego, Luis Varela, Carlos Alcalde, Yves Poutet,
Michel Fiévet, Vincent Ayel, Jean Pungier, Luke Salm, Miguel
Campos, Luis Aroz, Augustine Loes, Henri Bédel, Jean Guy
Rodrigue, Secondino Scaglione, André Rayez, Emile Lett,
Georges Rigault, W.J. Battersby, Leo Burkhard, Félix-Paul,
Mario Presciuttini, Emile Rousset.



124 5. L'école chrétienne

quées comme jamais auparavant dans tous les processus
de formation des nouveaux cadres lasalliens. Pendant cette
période, les jours de la premiere fondation nous ont semblé
tres proches, attrayants, enthousiasmants, voire fascinants.
Il suffit de voir comment et combien ils sont cités.

Cette récupération a toutefois eu un effet déséquilibrant :
purement fascinante, elle a peut-étre davantage invité a
'’érudition qu’a la réflexion au cours des siecles suivants.
C’était comme si I'on tendait un pont de trois siecles et
que I'on prétendait le traverser d'un bout a I’autre en par-
lant la méme langue. Il faut insister la-dessus encore et
encore, au risque de tomber dans une lecture purement
volontariste de ’ame du projet.

Par exemple : en voyant qu’'au milieu du XX siecle, les
Meéditations pour le temps de la retraite étaient encore tres
peu prises en compte, que la Méthode d’oraison était lue de
maniere tres simpliste, ou qu’aucune importance n’était
accordée au Recueil, en voyant ces choses, seul I'intérét de
retrouver une autre lecture de ces textes surgissait. Mais
pas la question de savoir pourquoi cela s’était produit.
Nous I'avons rencontrée a plusieurs reprises.

Puis, nécessairement, vint 'autre itinéraire, non plus ce-
lui du Fondateur, mais celui de I'Institution, de I'Institut,
de la Communauté et de la Société des Ecoles Chrétiennes.
Et alors, la réflexion devint plus complete. C’est pourquoi
ce n'est qu'a partir de la Régle de 1987 que nous trouvons :

Convaincus que 'Esprit-Saint s’est manifesté de maniere
particuliere dans la vie, 'ceuvre et les écrits de saint
Jean-Baptiste de La Salle, leur Pere, et par la suite dans la



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 125

tradition vivante de leur Institut, les Fréres y puisent le prin-
cipe inspirateur de leur mission et de leur conduite. C’est
pourquoi ils s’efforcent d’approfondir de plus en plus leur
connaissance du Fondateur et de I'histoire de I'Institut
(Article 4. Les italiques sont de nous).

Et I'édition de 2015 reproduit ce texte mot pour mot dans
son article 10. Auparavant, non. Auparavant, dans l'édi-
tion de 1967, il n'y avait pas de place pour la tradition
ou I'histoire de I'Institut. En 1976 non plus, il n'a pas été
jugé opportun d’'introduire cette nuance. Nous supposons
qu’elle était pergue, certes, mais pas avec la méme impor-
tance que 20 ou 30 ans plus tard.

C’est ce qui s’est passé, oui, et il est important de le préciser.

Avant méme que les études sur la reconstitution des sources
ne soient planifiées, Georges Rigault avait déja publié son
formidable ouvrage intitulé Histoire de I'Institut. Le premier
de ses dix volumes, en particulier, faisait précisément cela
: il dressait le portrait des origines, et ce avec une vigueur
difficile a surpasser. Il est donc tres intéressant de lire en
parallele ce premier volume et, par exemple, les deux vo-
lumes du Frere Yves Poutet sur les origines lasalliennes, la
biographie du Fondateur par Frere Saturnino Gallego et la
derniere biographie, celle de Bernard Hours. Poutet, Galle-
go et Hours peuvent nous sembler — parce qu’ils le sont —
rigoureux dans la localisation des influences ou dans une
contextualisation historique tres précise, mais tous trois
sont redevables du travail de Rigault.

L'ceuvre de Rigault s’était composée sur des modeles ap-
partenant a d’autres époques. Lorsqu’il acheva sa série en



126 5. L'école chrétienne

1952, la grande crise n’avait pas encore éclaté, tant sur le
plan social que lasallien. Elle était latente, comme notre
étude I'a suggéré et comme nous I'avons mentionné il y a
quelques pages. Il n’y avait aucune raison de remettre en
question le type d’histoire de ce grand homme.

Il a recueilli des données, les a classées et les a exposées
dans un ouvrage monumental. Mais il neles a pasinterpré-
tées, du moins pas aussi radicalement que nous en avons
besoin aujourd’hui. C’est pourquoi, lorsque les textes fon-
dateurs ont été redécouverts au milieu du siecle dernier,
la question de savoir pourquoi ils avaient été oubliés ou
interprétés de maniere réductrice ne s’est pas posée avec
la méme force. On n’avait probablement pas suffisamment
conscience du role de I'histoire dans le parcours de I'Insti-
tution lasallienne.

On peut peut-étre dire qu’il s’agissait davantage de chro-
nique que d’histoire. La différence entre les deux est évi-
dente en période de changement d’époque.

33 Le premier, en 1937. Nous parlons de dix volumes et non de neuf
en raison du dernier de la série, consacré au premier tiers du
XXesiecle lasallien, qu'il a laissé sous forme de manuscrit et que
nous avons cité plus d'une fois. Il a été publié dans la derniére
décennie du siecle, sous le titre Les temps de la sécularisation
(1904-1914), ouvrant la série Etudes Lasalliennes, 2 Rome, en
1991. 11 est tres présent dans les premieres sections de notre
Premiére partie.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 127

Les temps modernes : la premiére harmonie

Eh bien, a la fin du XVIIe¢ siecle, la modernité était en train
de naitre.? La premiere Communauté lasallienne ne le sa-
vait pas, mais c’était le cas. Ce n’est qu’en tenant compte
de cela que nous pouvons comprendre le parcours de I'Ins-
titution. C’est pourquoi nous devons admettre que les di-
mensions de son ceuvre transcendaient les limites de sa
conscience. C’est une constante historique qui, logique-
ment, nous affecte trois siecles plus tard.

Dans 'esprit de Monsieur de La Salle, il s’agissait avant tout
d’'une combinaison entre son propre projet apostolique et
son obligation morale envers Nicolas Roland. Nous devons
supposer la référence a I'Evangile, car son ordination était
tres récente et il avait déja passé dix ans dans les struc-
tures diocésaines, en tant que clerc d'une maniere ou d’'une
autre. De sa relation avec Roland, son directeur spirituel
récemment décédé et pont avec Nicolas Barré, il lui restait
l'obligation morale de mener a bien son ceuvre scolaire.

Tres vite, en s'impliquant davantage personnellement, il
comprit qu’il fallait avant tout une organisation plus sé-
rieuse, que nous qualifierions aujourd’hui de profession-
nelle. C’est 1a que tout commenca : pour le groupe d’ensei-
gnants, avec l'organisation ; pour lui, avec 'organisation

34 Nous rappelons une fois encore que, dans cette étude, le terme
« moderne » désigne la période comprise entre les traités de
Westphalie (1648) et la fin du Concile Vatican IT (1965). Elle
couvre ainsi une période d’environ trois siecles, avec ses trois
phases naturelles: constitution, développement et épuisement.
Il est important de le préciser car I'Institution lasallienne est
née avec la modernité. Elle en est un produit, pourrait-on dire.



128 5. L'école chrétienne

et 'Evangile. A partir de 13, le reste se construirait, a com-
mencer par une organisation et un projet communs.

Pourquoi a-t-il connu le succes, et qui plus est un succes
pluri-centenaire ? Il est important de le savoir pour ima-
giner son avenir.

Tout d’abord, grace a I'organisation. Il fallait unir le projet
d’évangélisation et 'organisation, non seulement locale,
mais initialement régionale, car plusieurs autres écoles ont
rapidement vu le jour et devaient fonctionner en réseau et
en harmonie.®® C’est pourquoi l'organisation s'imposait. Le
facteur décisif d'un tel démarrage était que 'organisation
ne résultait pas uniquement d’un besoin du groupe ou du
fait que le fondateur trouvait le désordre insupportable.
A son époque, sa société et I'évangélisation connaissaient
la méme situation. C’était une constante de I’époque : un
nouveau mode de vie sociale était en gestation.

Au cours des dernieres décennies de ce siecle, apres 100
ans de bouleversements guerriers, doctrinaux, religieux
et scientifiques, les choses laissaient déja un sédiment sur
lequel se construiraient les temps nouveaux : il s’agissait
de l'ordre, de la logique, appliqués tant a la pensée qu’a
la coexistence sociale. C’est pourquoi nous disons que la
contribution du Fondateur ne fut pas seulement la sienne.

35 L'« héritage » recu par Monsieur de La Salle est déja un petit
réseau ou groupe d’écoles, marqué surtout par 'empreinte du
Pére Barré.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 129

C’était l'esprit de son temps, qui dans son cas s’exprimait
a travers son engagement dans 1’école populaire.3

Nous voyons ainsi mieux la correspondance qui existait
entre I'ordre rationnel et le bien-étre social, pour le dire
en nos termes. La séparation ou la distinction entre le
Mystere (qui se réfere surtout a la religion) et la raison
(incarnée surtout dans l'organisation sociale) appor-
tait un niveau de bien-étre qui satisfaisait les organes
responsables. Mais surtout, elle était urgente face a la
misere terrible héritée des siecles précédents. La raison
et 'ordre rachetaient la misére des pauvres. A tout le
moins, ils leur ouvraient la possibilité de comprendre
un peu mieux le fonctionnement de la société. Au bout
d’'un demi-siecle, ils seraient le vecteur qui permettrait
de faire valoir leurs droits par la voie des lois et de la par-
ticipation au gouvernement.¥

Il s’agissait d'une société dans laquelle la valeur de la
communauté restait encore importante et qui découvrait
I'ordre social a un nouveau niveau. L'école, en particu-
lier élémentaire, en constituant et en diffusant la valeur

36 Pour illustrer I'époque ou le moment historique, nous citons,
parmi plusieurs autres, I'ouvrage de P. Hazard, La Crise de la
conscience européenne (1680-1715), Boivin, Paris, 1935.

37 L'ouvrage de Ph. Sassier, Du bon usage des pauvres, Fayard, Paris,
1990, est trés suggestif a cet égard. Son sous-titre résume sa
thése : Histoire d’un théme politique. 11 aide a comprendre la
véritable portée de ce que faisaient ces écoles depuis le début
du XVIII® siécle et au cours des siecles suivants.



130 5. L'école chrétienne

organisationnelle, était pour le peuple le principal agent
de cette découverte.® Rien de moins.

Si, en outre, les enseignants vivaient leur vocation, alors
tout cela leur était palpable. Et cela les satisfaisait. Ils trou-
vaient un sens a la rigueur de leur uniformité. En revanche,
ceux qui, 100 ans plus tard, les méprisaient pour leur maigre
bagage intellectuel se trompaient. « Ignorantins »* en ap-
parence, ils étaient a I'avant-garde de la modernité et lui
ouvraient la voie en diffusant la clé de ses secrets, c’est-a-
dire I'ordre, fait de lecture, d’écriture et de calcul.

Comme on peut le comprendre, cela a eu des le début au
moins deux effets importants en ce qui concerne notre
étude : la communauté et le professionnalisme.

Avant tout, cela renforcait le caractere gratifiant de leur
constitution en communauté. Ils pouvaient la vivre avec
plus ou moins d’enthousiasme, mais son sens positif était
tres clair. Et des le début, ils avaient appris a la com-
prendre comme le plan de Dieu qui les unissait. Dieu les
avait choisis, avait compté sur eux, avant méme la créa-

38 Telle serait, par exemple, I'une des conclusions de la République
francaise apres la défaite de Sedan, en 1870, alors que le projet
lasallien fétait ses deux cents ans : les enseignants prussiens
étaient en avance sur les Frangais. Ce phénomene, ou cette
conclusion, s'imposerait peu a peu dans tous les pays du
monde. Dans le cas frangais, cette situation est a I'origine de
'attitude de la III® République a 1'égard de l'enseignement
primaire et, plus précisément, de la présence des religieux dans
I’école publique.

39 Lexpression, datant du XVIII¢siécle, traduit bien le sens social
des despotes éclairés qui l'utilisaient.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 131

tion du monde, comme 'exprimaient les textes pauliniens
que leur fondateur leur interprétait dans les Méditations
pour le temps de la retraite. Ainsi, la vision de I’école issue de
la foi et de leur association ne faisait plus qu'un.

C’est un point clé, celui de la rencontre entre la naissance
de I’école moderne, la communauté, I’association des com-
munautés/écoles et la foi. Et cela doit étre considéré avec
le respect que méritent les grands signes sociaux.

Reprenant le terme de Westphalie,*® a 1'époque ou tout
cela a commencé, la rencontre de ces facteurs signifiait
que ces « Ignorantins » sécularisaient déja depuis 80 ans
I’école primaire populaire lorsque La Chalotais et Voltaire
les ont connus. Oui, vous avez bien lu : sécularisaient. Et
ce, dans deux sens.

D’une part, ils distinguaient la nécessité de connaitre Dieu
et celle de vivre dans la nouvelle société. Et, reconnaissant
I'importance de ces deux objectifs, leur distinction et leur
relation, ils leur consacraient leur formule scolaire. C’est
pourquoi leur école n’était plus le catéchisme paroissial
plus un peu de lecture, mais autre chose : I'’école populaire
moderne.

Mais il y avait plus: ils se sont constitués en réseau, conce-
vant une « association » trans-locale avec une identité
propre et une autonomie institutionnelle. Ils formaient

40 Leurs documents, ensemble de « traités », contiennent pour la
premiérefoisdans!’histoireoccidentaleleterme«sécularisation»,
qui fait référence a la séparation des compétences ou des
administrations, ecclésiastiques et civiles.



132 5. L'école chrétienne

une entité au service de la société naissante, mais en
méme temps autonome dans son administration. Ils com-
prenaient que leur service exigeait ’autonomie de leur as-
sociation de communautés éducatives.

Au fil des siecles, ce double mouvement de sécularisation
— par rapport a I'Eglise et a I'Etat —allait étre leur meil-
leur service a la nouvelle société. Et aujourd’hui, cela leur
permet d’envisager leur avenir d’'une maniere qui leur est
propre. C’est ni plus ni moins la porte par laquelle nous
entrons dans le monde de leur espérance en tant qu'insti-
tution.

Le mystére intime

Dans cette harmonie, il y avait une chose que nous devons
rappeler, en raison de sa proximité avec notre époque. C’est
son aspect intérieur, spirituel. C’était et c’est la condition
pour que tout fonctionne, hier comme aujourd’hui. Tout
dépendait et dépend du fait que le travail, en plus d’étre
satisfaisant sur le plan personnel et institutionnel, rende
ou non possible la foi.

Ce secret constitue le theme de ce cinquiéme critere. Nous
parlons de I’ame de la Mission.

Cette harmonie naissait de la correspondance entre le
besoin social, I'actualité de la pensée et 'organisation
de I'école. Elle produisait une expérience intime de sé-
rénité, de cohérence intérieure. Avec simplicité, voire
pauvreté, et sans trop d’expression orale ou écrite, cela



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 133

répondait aux attentes vitales et professionnelles de ce
groupe de maitres. Nous pouvons facilement I'imaginer.
C’était la satisfaction du travail bien fait et de son image
sociale positive.

C’était leur secret (nous pouvons parler ainsi). Il se trou-
vait a I'intérieur, au cceur de cette cohérence profession-
nelle ou spirituelle : ils comprenaient que cette sérénité et
cette satisfaction étaient le visage de Dieu. (L'expression
est notre, mais pas son contenu).

Ils parlaient de I'esprit de foi et de I'esprit de zele, avec un
vocabulaire propre a I'’époque, tres inspiré de 1'école fran-
caise de spiritualité. La foi, I'esprit de foi, était 'ame de
tout : elle leur proposait de voir Dieu en tout, tant dans ce
qu’ils recevaient que dans ce qu’ils offraient : tout considé-
rer avec les yeux de la foi, ne rien faire qu'en vue de Dieu,
tout attribuer a Dieu.

Il fallait qu’au coeur de cette cohérence, il y ait quelque
chose qui puisse étre vécu ainsi.



134 5. L'école chrétienne

Il ne s’agissait pas simplement d'un esprit de travail clair.
C’était bien plus que de comprendre 'effort comme un
moyen de gagner l'autre vie. C’était vivre des maintenant
I'autre vie. Comme cela semble évident. C’est pourquoi,
'autre face de l'esprit de foi — l'esprit de zele — ne pou-
vait étre seulement l'exutoire, le défoulement. Le lieu qui
nourrissait leur foi était celui ou vivait le zele, nulle part
ailleurs. Cette école était la médiation sacramentelle de la
rencontre avec Dieu.

Car c’était Dieu qui se révélait a eux dans leurs efforts,
dans leur service, dans leur utilisation méticuleuse d’une
didactique pleine de détails. C’était, pourrions-nous dire,
I'esprit d’ordre ou, avec une certaine audace dans 'expres-
sion, I'autre sacrement de I'ordre.

41 Le Commentaire des douze vertus du bon maitre, dans lequel le
Supérieur général de I'époque, le Frére Agathon, présente aux
Fréres sa maniére de lire ce que le Fondateur n’avait laissé que
sous forme d’énumération, en est un témoignage suffisamment
clair. Ce qu’il propose dans la présentation de l'ouvrage est
symptomatique, car il prétend établir un ordre qui, n’étant pas
celui de Monsieur de La Salle, il ne peut lui-méme trop souligner.
Mais cela reflete sa maniere d’interpréter le Fondateur pres d'un
siécle plus tard. Pour le Supérieur, I'ensemble est comme un grand
arc, appuyé d’abord sur la sagesse (il va sans dire qu'il ne s’agit pas
d’'une grande connaissance, mais d'une vie intérieure profonde),
puis sur la douceur : « ...Ainsi, on pourrait mettre la Sagesse dans le
premier rang, parce qu’elle présente le grand objet, l'objet entier qu'un
Maitre doit se proposer ; la Prudence dans le second, parce qu’elle lui fait
connaitre la maniére de le bien remplir. Ensuite viendraient les autres
vertus, chacune da sa place, et l'ouvrage serait terminé par la Douceur.
Elle est en effet le complément des vertus d’un bon Maitre, par ['excellence
du prix que lui donne la Charité, qui est la reine et la maitresse de toutes
les vertus... ». Nous sommes en 1785.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 135

Cela était grandement facilité par la simplicité de leurs
programmes (du point de vue du contenu). En effet, plus
leur travail était proche de la logique de base, moins ils
pouvaient se laisser distraire par des exercices de mé-
moire, des compétences sans réflexion, des répétitions de
connaissances étrangeres. C’est pourquoi nous assistons
chez eux au paradoxe de la grande qualité de leur niveau
de programmation, apparemment disproportionnée par
rapport au niveau du contenu. Nous comprenons ainsi,
par exemple, leur résistance a I'inclusion de matieres dans
leur programme scolaire. Il est juste de reconnaitre qu’au
début, ils ne comprenaient pas pourquoi, des le premier
tiers du XIXesiecle, ils devaient introduire des contenus
qui n’avaient jamais été enseignés dans leur école.

Deux siecles plus tard, on comprend pourquoi ils ont initia-
lement décidé de « tolérer » cette rénovation de leurs pro-
grammes.*? Ce n’était pas seulement parce qu'ils ne les mai-
trisaient pas, parce qu’ils les ignoraient. C’était aussi pour
cette raison, bien siir, mais il y avait sous-jacent ce que nous
avons souligné. La mémorisation d’'une multitude de nou-

42 Lexpression « tolérer » vient de cette Assemblée de 1834.
Cependant, tres vite, I'expérience positive de leur réseau/
association et ses résultats dans leur population les pousseront
a progresser en quantité et en qualité dans leurs programmes.
Quatre ans plus tard, lors du Chapitre général de 1837, nous
constatons qu'ils sont conscients du changement de situation.
Ainsi, a la demande de différentes instances sociales, ils
diversifieraient et élargiraient leurs modeéles scolaires aux
domaines professionnels et aux situations particulieres
(aveugles, prisonniers, handicapés d’autres types). Cf. I'étude
du Frere Bruno Alpago, Réponses éducatives de ['Institut ; éléments
pour une vision panoramique, dans 'ouvrage collectif Que [’école
aille toujours bien, Rome, 2013, pp. 222-240.



136 5. L'école chrétienne

veaux contenus n’était pas une occasion de vie intérieure ;
'expérience de la logique, oui ; du moins, elle pouvait I'étre.

Il en fut ainsi, depuis I'’époque du Frere Bénilde a Saugues
jusqu’a celle du Frere Exupérien a Paris. Et le fait que cela
se produisait davantage dans le domaine de l'implicite,
voire de I'inconscient, ne I'invalide pas en tant que catégo-
rie fondamentale de leur spiritualité.

Un epuisement pas tout a fait conscient

Nous ne pouvons pas faire abstraction de cette perspec-
tive, car sinon nous commettrions l'erreur d’interpréter
I'objet de notre étude — ce dernier siecle lasallien — uni-
quement sous son angle social, anthropologique ou cultu-
rel. Car il I'est, mais d'une maniere tres particuliere. Ils se
sentaient, ou se proposaient d’étre, des ministres de Dieu,
animés par I'Esprit de Jésus. C’est pourquoi ils pouvaient
dire qu'il n’y avait pas de fossé entre les choses de Dieu et
les choses de I'Ecole, celles de leur profession d’éducateurs
et de leur consécration baptismale.

Cela peut sembler étre une perspective hors des limites
d’'une réflexion qui se veut objective, mais ce n’est pas le
cas. La proximité du mystere fait que I'expérience méme
de la vie est considérée d'une autre maniere : comme une
partie, un aspect, un coté, une dimension... complémen-
taires d’autres, qui les transcendent. Si, comme nous le
savons, l'efficacité du maitre augmente en fonction de
sa satisfaction personnelle dans sa profession (en suppo-
sant bien str la dignité professionnelle, comme cela va de



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 137

soi),® alors nous accepterons que lorsque quelqu'un vit en
considérant que sa vie est déja autre chose a I'intérieur de
celle-ci, alors sa créativité et sa résilience augmentent.

Et ce n'est certainement pas le cas, car il s’agit d'une inté-
riorité plurielle ou partagée.

Il est important de le souligner car, comme nous I’avons
déja mentionné a plusieurs reprises, il s’agit d'une commu-
nauté sacramentelle. Nous ne sommes pas face a une ex-
périence de foi personnelle hébergée dans une organisation
professionnelle. Lorganisation devient sacrement parce que
la vocation et le travail partagés sont le lieu d'une foi véri-
tablement personnelle, c’est-a-dire partagée, relationnelle.

On comprend ainsi que, si un jour cette harmonie se bri-
sait, leur association, leur école et leur foi seraient insigni-
fiantes pour leur peuple, inutiles, invisibles. Elles ne leur
diraient rien. On le verrait rapidement, sans que personne
ne s’y oppose : leur créativité disparaitrait, tant dans leur
conception institutionnelle que dans leurs modeles didac-
tiques ou éducatifs en général. Malgré tous leurs efforts,
ils perdraient leur sens pour leur peuple en tant qu'insti-
tution sociale.

43 A titre d’exemple, deux références seulement. Actuellement, J.-P.
Delahaye, s’appuyant sur son expérience dans I'administration
de I'éducation en France, L'école n'est pas faite pour les pauvres, Le
Bord del'eau, Lormont, 2022. Le sous-titre est éloquent : Pour une
école républicaine et fraternelle. Et il y a un demi-siécle, C. Freinet,
cette fois a partir de son militantisme de plusieurs décennies
dans I’école élémentaire, dans son recueil Les dits de Mathieu,
Delachaux et Niestlé, Neuchatel, 1967. Dans ce cas également, le
sous-titre est a retenir : Paraboles pour une école populaire.



138 5. L'école chrétienne

Cette observation, qui releve du bon sens, est importante
dans la mesure ou elle décrit une situation qui n’est pas
exclusive aux siecles passés, mais qui était tres réelle il
n'y a pas si longtemps dans plus d’'une région du monde
lasallien. Et cela est compréhensible, compte tenu de la
différence de rythme d’acces a la modernité d’abord, et a
la postmodernité finalement.

Il est important de le percevoir pour comprendre cette
combinaison paradoxale d’honnéteté et d’erreur dans
tant de paroles et de gestes institutionnels. Elle apparait
a maintes reprises dans la succession des Chapitres géné-
raux ou régionaux au cours des 50 dernieres années ou
dans les efforts et les programmes visant a augmenter le
nombre de personnes engagées dans le projet.

Honnéteté et erreur : cela s’explique en partie par le fait
qua ce moment de désagrégation, deux circonstances
ont rendu cette perception plus difficile, comme on peut
le voir dans la premiére partie de cette étude. Cela se voit
avant tout dans les lacunes du vocabulaire et du systeme
théologique utilisés pour codifier I'identité du Projet lasal-
lien. Deux exemples, précisément dans deux expressions
tres influentes : Mission partagée et Association. Cela a
été souligné plus haut. Aucune des deux n’était suffisam-
ment précise et tout le monde les utilisait déja.

A la fin du XVII° siécle, un modéle de connaissance et de
construction de la société avait vu le jour. Il se manifes-
tait dans ses différentes dimensions (culture, esthétique,
science, politique, religion). Deux siecles plus tard, ce mo-
dele s’était replié sur lui-méme, réduit a un systeme d’ex-
ploitation des ressources sans tenir compte de leur sens.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 139

Et au milieu, au croisement de toutes ces dimensions, se
trouvait I’école, I'éducation en général, servant cette ré-
duction plus qu’elle ne pouvait le percevoir elle-méme. La
Circulaire de Frere Irlide de 1881, déja mentionnée, en est
un symptoéme incontestable.

De plus, comme le vocabulaire théologique utilisé pour ex-
primer et se dire son identité correspondait a un monde
clairement antérieur, sans rapport (voire en opposition)
avec I'histoire des peuples, il était beaucoup plus difficile
d’interpréter et de se situer face a la nouveauté sociale en
tant qu’institution. Cela a également été souligné des les
premieres pages de notre Premiére partie.

Ces deux facteurs — sociologique et théologique — ont été
manifestement présents dans les quatre Chapitres géné-
raux lasalliens de 1946 a 1976. Ils n'ont pas aidé a clarifier
l'interprétation du présent. Par la suite, le panorama a peu
a peu changé, comme on peut le voir dans les chroniques
capitulaires.

Defis et nouvelle communaute

Aujourd’hui, a la fin du XX¢ siecle et au début du XXI¢
siecle, nous vivons un autre modele de relation entre
I'éducation et son environnement, un autre modele de
gestion des institutions éducatives, un autre modele d’in-
clusion de chaque projet dans ceux de la société dans son
ensemble... En fait, nous sommes face a un autre modele
de Communauté lasallienne.



140 5. L'école chrétienne

C’est comme un refrain que nous entendons sans cesse et
que nous devons interpréter. C’est le contexte de tout, ab-
solument tout, ce qui a été vécu dans le Projet lasallien au
cours du XX¢siecle. Et tout est marqué, rendu possible ou
conditionné par lui, bien plus qu'une référence a I'histoire
de la pédagogie.

Une nouvelle fagon d’appartenir : c¢’est ce qui était dans la
conscience de ces Chapitres de 1993 et 2000. C’est ce que
nous ressentons dans le discours de la Mission partagée
et dans les actions régionales qui ont vu le jour un peu
partout. C’est ce qui se cache derriere le theme de la re-
fondation.

Notre étude a repris a I’époque l'initiative du District de
San Francisco, vers I'an 2000, en proposant une distinc-
tion : pour toute institution, il existe des défis techniques
et des défis structurels.** Nous I’avons mentionné pour si-
gnaler précisément que I'’éducation, tout comme la culture
et la société postmodernes, a besoin de réponses aux défis
techniques qu’elle rencontre, mais surtout face aux défis
structurels qui I'entourent.

Pour mieux nous comprendre dans cette étude, nous di-
rons qu’il s’agit d’'une situation analogue a celle qui préva-
lait dans I’enseignement primaire des pauvres a I’époque
de la premiere Communauté Lasallienne. U'école moderne
populaire que ses membres ont diffusée, avec d’autres, a
représenté une révolution, d’abord en ce qui concerne ses

44 Voir la transition entre les Chapitres généraux de 1993 et 2000.
Cf. Premiére partie, 2. Refonder, 1. 1993 : partager la mission (2).



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 141

destinataires, ensuite en ce qui concerne son contenu, et
enfin en ce qui concerne sa méthodologie.

En ce qui concerne les destinataires, rappelons que méme
eux-mémes et leurs contemporains continuaient a considé-
rer leurs écoles comme des écoles de charité, c’est-a-dire des
centres qui accueillaient les pauvres pour les aider a sup-
porter les épreuves de la vie. Il ne s’agissait pas de les former
pour qu'ils puissent s’en sortir, trouver un métier, jeter les
bases d'une formation ultérieure. Non. C’étaient des écoles
de miséricorde, de charité. Et ce fut la premiere révolution
de cette communauté et d’autres similaires.** Ils 'ont fait :
leurs actes allaient bien au-dela de leur conscience.

Il en a été de méme pour les contenus ou les programmes :
nous avons du mal a le comprendre, mais le fait que cette
école se consacrait strictement a la logique, aux mathé-
matiques et a la grammaire était une révolution. Cette
premiere communauté, en revanche, a sécularisé I'école
chrétienne en la consacrant a la logique, au calcul, a

45 Outre I'étude déja citée de Ph. Sassier, Du bon usage des pauvres,
comme contexte général d'un point de vue strictement
sociopolitique, nous signalons les deux ouvrages de M. Fiévet
Les enfants pauvres a ’école (la révolution scolaire de Jean-Baptiste
de La Salle) et L'invention de l’école des filles (des Amazones de Dieu
aux XVII et XVIIT siécles), tous deux publiés chez Ed. Imago,
2001 et p. 254, 2006 et p. 237 respectivement.



142 5. L'école chrétienne

I'analyse grammaticale,*® sans pour autant cesser d’étre
chrétienne. Plus encore : elle était chrétienne précisément
parce qUu'elle s’y consacrait.

Sa méthodologie a donné a son projet sa forme définitive,
a la fois en tant qu'école et en tant qu’école chrétienne.
Encore une fois, sa pratique allait bien au-dela de ses
consciences.

Elle devait étre a la hauteur des besoins de ses destina-
taires et de la sécularisation des contenus. C’est pourquoi
I'école s’est imposée en réseau avec d’autres écoles, toutes
fonctionnant de maniére homogene et rigoureusement
organisées dans chaque établissement. C’est ainsi qu'ont
été établis les registres et les différents niveaux au sein de
I’école et dans chaque classe. En s’adaptant, comme nous
le disons, aux urgences qu'’ils rencontraient autour d’eux,
nous pouvons comprendre comment ils ont essayé de don-
ner une image de discipline, c¢’est-a-dire d’ordre.

Eh bien, c’est précisément ce qui correspond a I'ere postmo-
derne. C’est a ce type d’actions que font référence les défis
d’adaptation formulés pour I'an 2000 et qui se sont concré-
tisés dans toutes nos chroniques locales. Dans toutes.

Au début du siecle dernier, pendant les jours terribles de
1904, il était déja évident que nous étions face a une époque

46  La lecture chrétienne de I'émergence de l’école populaire
moderne nous appartient. Elle s’appuie, entre autres, sur la
Théologie du mondede ].B. Metz. La synthése de cette école autour
de la logique peut étre vue, par exemple, dans le classique de
M. Foucault, Surveiller et punir, ainsi que dans La République des
instituteurs, de Jacques et Mona Ozouf.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 143

radicalement nouvelle du point de vue de I'adaptation.*
Cependant, une grande partie des Supérieurs généraux et
des forces des Chapitres généraux ont eu tendance a inter-
préter cette nouveauté comme un défi technique. A titre
d’exemple, citons, a cette méme époque, ce qu'on a appelé
I'’Affaire du latin : de la derniere décennie du XIX¢ siecle
a 1923, ce fut une manifestation, tout aussi terrible, de la
désorientation dans I'approche.*®

En effet, dans I'univers lasallien, la premiere moitié du XX¢
siecle dans son ensemble est un exemple clair de la tension
entre la nécessité d’élargir et de modifier la conception des
projets éducatifs, d'une part, et I'impossibilité de le faire
avec une attitude plus réactionnaire que créative, d’autre
part. Le Chapitre de 1946, par exemple, lu a la lumiere de
la distinction entre les défis, offre une vision claire de I'état
interne de I'Institution au cours des 50 années précédentes.

Ensuite, en avancant dans I’histoire et en nous situant au
Chapitre de 2000, la distinction entre les deux types de
défis va encore plus loin. Il ne suffit pas de dire que les
problemes d’une institution sont d'un type ou d'un autre.

47 La présence lasallienne a été tres remarquée lors des différentes
Expositions universelles qui se sont tenues au cours du dernier
quart du XIXe siecle. Paris, Londres, Chicago et a nouveau
Paris témoignent, avec leurs médailles, du mouvement de
modernisation pédagogique de [I'Institut lasallien a cette
époque. Cela se reflétait également dans les Chapitres généraux
de I'époque et dans la refonte de ses manuels scolaires/éducatifs.

48  On trouve une excellente synthese de tout ce sujet dans le
quatriéme volume de l'Initiation a histoire de 'Institut..., du
Frére Bédel (XIXe-XXe siécles, 1875-1928 ; Etudes lasalliennes 11,
Rome, 2006), pp. 99-124.



144 5. L'école chrétienne

Il ne suffit méme pas de constater l'erreur qui consiste a
considérer les problemes d’adaptation comme s'ils étaient
techniques. Car il est toujours possible que quelqu'un,
connaissant la distinction et essayant d’en tenir compte,
agisse avec des formules techniques et croie qu'il agit au-
trement.

Ce sujet est important dans notre réflexion sur l'identité
de la communauté, comme on le verra a la suite.

Les chroniques locales ainsi que le panorama des docu-
ments lasalliens des dernieres décennies montrent clai-
rement que ce geste est souvent fait dans l'espoir de ré-
pondre a un défi d’adaptation. Et pourtant, plus d'une
fois, une formule purement technique est proposée, en
imaginant qu’elle ne I'est pas, mais qu’elle va plus loin. Le
résultat est toujours frustrant et finit par aveugler face a
toute nouveauté possible, ce qui conduit a la désintégra-
tion progressive de l'institution.

Le renouveau de l'’éducation repose aujourd’hui sur le
principe que tout dépend des relations. Tout existe parce
qu’il fait partie de structures, d’ensembles qui donnent
leur étre a chacun de leurs éléments. C’est pourquoi il est
juste de dire qu'en réalité, ce sont les matieres ou les dis-
ciplines qui disparaissent, mais pas les contenus. Ceux-ci
dépendent de la place de chaque élément de la réalité au
sein de son ensemble. C’est pourquoi il s’agit toujours de
réalités multidisciplinaires, marquées non pas par l'auto-
nomie mais par I'appartenance.

Ce n'est généralement pas facile a comprendre. Cela est
certainement da a I'habitude, tant dans 'esprit de chaque



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 145

enseignant que dans la configuration de ses relations pro-
fessionnelles. L'un va avec I'autre.

En effet, 'application naturelle de ces principes conduit a
la reconstitution de la communauté éducative. Car la per-
sonne est également fonction de sa relation. C’est pour-
quoi l'organisation éducative — communauté ou non —
est le reflet nécessaire de la réalité du savoir qu’elle sert. Et
c’est un concept qui n’est pas encore tres répandu parmi
nous. On le voit, comme il ne pouvait en étre autrement,
dans la derniere Déclaration sur la mission éducative lasal-
lienne. Mais la réalité de ses établissements n’atteint pas
encore ce niveau de réponse aux temps actuels.

Il faut donc prendre conscience qu'une équipe de travail
n'est pas encore une communauté d’enseignants. Une
équipe est davantage marquée par l'organisation de dif-
férentes spécialités que par les besoins d'un theme com-
mun. A mesure que ce dernier prend de I'importance, on
parle de communauté. Le « theme commun » fait bien str
référence au programme scolaire, mais aussi au sens de
I’école. Du moins, en tant que principe général.

D’apres ce que nous avons vu au cours des dernieres dé-
cennies de I'histoire lasallienne, nous pouvons oser affir-
mer que la pérennité du projet dépend de la constitution
de communautés autour de projets réellement structu-
rels, interdisciplinaires ou contextuels. Peut-étre méme
que l'expérience le montre déja dans les tentatives de ré-
novation qui ont eu lieu au cours des 80 dernieres années.
Lorsque I'innovation disparait, ce n’est pas la vision de la
rénovation des programmes qui a échoué, mais I’équipe,



146 5. L'école chrétienne

la communauté enseignante.*® Et partout dans le monde
lasallien, nous en connaissons des exemples.

Une nouvelle harmonie

Dans ce cas également, en ces temps nouveaux, la clé de
I’harmonie se trouve a I'intérieur, dans la spiritualité. Tout
le discours précédent, tant dans cette Deuxiéme partie que
dans la précédente, a dii le montrer : ce n'est que dans la
vocation partagée par un groupe que l'on peut parler de
communauté éducative et c’est donc seulement alors que
nous sommes aujourd’hui face a une école. Nous ne vou-
lons pas dire « face a une école chrétienne aujourd’hui »,
non. Nous voulons dire ce que nous disons : il n’y a d’école
que s’il y a une communauté. Sa constitution importe
beaucoup plus que sa couleur idéologique.

Dans notre réflexion, nous ’avons rappelé, en nous ap-
puyant sur 'ensemble des documents institutionnels : il
faut que la maniere de vivre ’éducation ravive notre ca-
pacité a contempler le Mystere de Dieu.

49  Clest ce qu'évoque I'expression récemment répandue en Europe :
«I'école qui apprend ». C’est une image heureuse pour souligner
I'amélioration de l'institution scolaire, ainsi que celle de ses
enseignants, et comme garantie définitive de son adaptation a
son époque. Cf., par exemple, M.A. Santos Guerra, La Escuela que
aprende, Morata, 2000, p. 146. Dans son contexte d’origine, on
trouve surtout Peter Senge et son ouvrage The Fifth Discipline:
The Art & Practice of The Learning Organization (1990), largement
diffusé dans tous les milieux organisationnels. A la base de cette
facon de penser et de constituer les institutions sociales se trouve
toujours le chemin qui relie 'organisation et la communauté.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 147

Il est vrai que l'esprit de I’éducation ou de la pédagogie
peut y conduire, mais il faut aller plus loin pour ne pas en
rester a I'organisation, c’est-a-dire a quelque chose qui ne
garantit que le présent de I'institution éducative, mais pas
sa viabilité a moyen terme. Sil'on vit le ministere éducatif
selon les clés de ce que nous appelons la postmodernité, il
semble clair que peu a peu, on vit cette appartenance ou
ce nouveau systeme, qui le conforte dans la vérité.

Si tout est question d’appartenance, c’est-a-dire de rela-
tions, personne ne peut étre membre d'une organisation
éducative s’il ne vit pas ce méme esprit. En d’autres termes,
celui qui éduque est celui qui se sent partie prenante, qui
communie avec son groupe de travail et avec les connais-
sances qUu'il partage, qui se sent appartenir a I’histoire d'un
lieu concret et au cheminement du monde ou de la nature.
On pourrait dire : celui qui ne fait qu'un avec I’ame de ce
qu’il enseigne. Sinon, il ne fait qu'instruire : il sera bientot
remplacé par une machine.

A T'époque précédente, que nous appelons la Moderni-
té, ’harmonie s’est peu a peu installée dans I'expérience
du travail bien fait, de 'ordre et de la rentabilité, du
progres dans le bien-étre de la société, dans la maitrise
des connaissances et leur application a la croissance des
peuples. Tharmonie naissait lorsque, en partageant ex-
plicitement ou implicitement cette expérience intime, le
groupe découvrait qu’il en découlait une capacité pédago-
gique particuliere, efficace et solide.

De maniere analogue, dans cette autre époque que nous
appelons Postmodernité, '’harmonie émerge d’'une autre
source.



148 5. L'école chrétienne

Il s’agit désormais de la contemplation du flux dela vieet de
I'histoire au-dela de ses logiques constantes, de I'expérience
de se savoir partie intégrante d’'une conscience collective,
de la perception des virtualités et des limites de I'appar-
tenance, de la caducité et du caractere indispensable de
tous les programmes et de toutes les expressions. Au fond,
de I'insaisissable mysteére de la rencontre entre I'éleve et le
maitre, de la conscience que le lien qui les unit les dépasse,
les porte, les anime et, au fond, les empéche de se juger.

Lépuisement de la modernité nous conduit a rechercher
un Dieu au-dela de Dieu, une Eglise au-dela de I'Eglise,
une religion au-dela de la religion. Et, par le méme raison-
nement, une école au-dela de I'école.

Nous pourrions dire que nous avons besoin de trouver
quelque chose qui ne soit pas contaminé par notre défor-
mation logique ou critique. Nous avons besoin de quelque
chose qui mette 'accent sur la communauté et la ren-
contre avec Dieu, quel que soit le nom donné a cette ren-
contre. Un lieu ou I'on célebre ensemble le besoin de vivre
le mystere, ou I'on passe de la purification critique de tous
les mots a I'identification a une expérience partagée.

Apres la modernité, I'Esprit : en ce sens, nous invoquons
Joachim de Fiore, comme nous pourrions le faire avec Teil-
hard et sa Messe sur le Monde, 1a-bas dans les steppes d’Asie
centrale il y a maintenant 100 ans.*® C’est aussi le souvenir

50 De Joachim de Fiore, dans la seconde moitié du XII¢ siécle, nous
retenons sa compréhension de I'histoire et sa place dans I'’Age
de I'Esprit. De son coté, Teilhard a vécu et écrit sa longue prieére,
a la maniere d'un canon d'une Eucharistie cosmique, en 1923.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 149

de la naissance de la premiere communauté, ces 50 jours
entre Paques et la Pentecote.

Remarquons bien : en réalité, les commémorations de la
Pentecote et de Paques n’en formaient qu'une seule, au
début de la chronique chrétienne. La premiere Pentecote,
pour commencer, s’entend a partir de Paques, comme son
aboutissement. C’est pourquoi, dans le christianisme,
la scéne ou la maison tremble, les langues comme des
flammes et la parole que tous comprennent, sont le paral-
lele ou la continuité de la premiere rencontre avec le Res-
suscité. Nous ne parlons plus des saintes femmes ni des
disciples. 1l s’agit désormais de la manifestation du Res-
suscité a tout le peuple, sans murs ni portes.

Tous comprennent qu’ils sont face a I'esprit de Jésus, le
crucifié qui vit désormais. Son esprit, présent dans ce
groupe et dans cet événement, le prouve. C’est le groupe
de Jésus et son esprit les a envahis violemment. Ce qui
a été entendu et ce qui est vu, c’est I'esprit de Jésus, qui
sera bientot le Saint esprit de Dieu, puis I'Esprit-Saint,
empreinte du Pere et présence de 1'0int, fils de la femme.
L'Esprit, devenu groupe, ekklesia.>!

51 Rappelons que le terme était déja utilisé en Grece, cinq siécles
avant Jésus-Christ, pour désigner I'assemblée ou I'organe de
gouvernement de la ville.



150 5. L'école chrétienne

La Pentecote signifie la rencontre avec 'Esprit.® Et si-
multanément, la constitution de la Communauté, qui est
Eglise et sera Eglise.

Ils savent que le Mystere, la plénitude, le sens définitif
s’est installé en eux et parmi eux. Toute I'histoire de leur
peuple est arrivée a son terme: c’est 'Esprit de Paques, ce-
lui qui transcende tout et donne sens, celui qu'a annoncé
Jésus, celui qui est mort et ressuscité et qui vit désormais
pour toujours.

Ils ne sont pas maitres de ce qu’ils ont devant eux, mais
c’est cela, précisément cela, qui fait d’eux des personnes. Ce
quelque chose est désormais Quelqu'un. C’est pourquoi ils
comprennent la tension qui guidera désormais leur vie : leur
Dieu est en eux et en méme temps il est plus grand qu’eux
tous. Désormais, ils connaissent son nom, ses noms, car ce
sont les leurs, ceux de chacun et de chacune, ceux de leurs
gestes, de toutes leurs paroles, de toutes leurs expériences
fondamentales. Ce sont les noms de leur Seigneur. Mais en
meéme temps, ils savent qu'aucun ne I'englobe entierement,

52 Une fois encore, rappelons la conclusion de K. Rahner : le
chrétien du futur sera mystique ou ne sera pas chrétien. Dans
Ecrits de théologie, vol. 7 (éd. allemande) et Ecrits de théologie
(Madrid : Taurus, 1969), 7:13-34.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 151

de sorte que le connaitre n’est pas le dominer, ni se compor-
ter correctement n’est acquérir des droits sur Lui.®

Ils savent qu'll est 'amour qui les unit et que cet amour
est la seule loi et la seule vérité. Désormais, vivre, c’est le
montrer. C’est leur bonne nouvelle.

Dans notre cas, dans cette réflexion sur le cheminement
d'une Communauté lasallienne vers une autre, il faut
prendre conscience et vivre consciemment ce qui a fondé
le sens des Ecoles chrétiennes au siécle dernier : le Signe de
la Communauté. C’est une chaine de sources ou un cercle
vertueux : 1’école est vécue comme une Communauté ; la
Communauté, comme un Signe ; le Signe, a partir de la re-

53 Le texte suivant illustre particuliéerement bien cette idée.
Il est de Lorenzo Milani, alors a Calenzano, et en hommage
a sa contribution a la compréhension de l'école, nous nous
permettons une longue citation. Il écrivait ainsi, en 1950, a
un jeune communiste auquel il se sentait tres lié : « ...Pipetta,
fratello, quand pour chaque misére que tu subiras, j'en subirai deux,
quand pour chaque défaite que tu subiras, j'en subirai deux, Pipetta,
ce jour-ld, laisse-moi te le dire tout de suite, je ne te dirai plus comme
Jje te le dis maintenant : « tu as raison ». Ce jour-la, enfin, je pourrai
rouvrir la bouche pour pousser le seul cri de victoire digne d’un prétre
du Christ : « Pipetta, tu as tort. Heureux les pauvres, car le ropaume
des cieux est a eux ». Mais le jour ou nous aurons ensemble enfoncé
la grille d’un pare, installé ensemble la maison des pauvres dans la
demeure du riche, souviens-toi, Pipetta, ne me fais pas confiance, ce
jour-la, je te trahirai. Ce jour-ld, je ne resterai pas la avec toi. Je
retournerai dans ta petite maison pluvieuse et puante pour prier pour
toi devant mon seigneur Crucifié. Quand tu n’auras plus faim ni soif,
souviens-toi, Pipetta, ce jour-la, je te trahirai. Ce jour-la, enfin, je
pourrai chanter le seul cri de victoire digne d’un prétre du Christ :
« Heureux les... faim et soif... ». Voir Lettere di don Lorenzo Milani
priore di Barbiana, Mondadori, 1970, p. 12.



152 5. L'école chrétienne

lation personnelle et partagée avec Dieu ; et cette relation,
a partir de I'appel des pauvres dans I'école.

Au sein de ce circuit, les dernieres décennies nous ont fait
découvrir quelque chose que nous n’avions sans doute pas
percu ou du moins cultivé. Nous le trouvons aussi bien dans
les chroniques locales que dans les textes de I'Institut.

C’est son ame : la relation personnelle et silencieuse avec
le Dieu qui appelle. C’est la que nous en venions dans
notre discours sur ’harmonie intérieure et son caractere
spirituel.

Communion et Evangile

L'appartenance, la mystique de I'appartenance : c’est
'orientation claire qui découle de la modification du pa-
radigme culturel, c’est-a-dire de la médiation éducative
concernant l'identité lasallienne.

On peut dire que le parcours de la modernité a conduit a
son propre dépassement, laissant la société a un point nou-
veau, imprévu. Au cours de cette période, au cours de ces
trois siecles, le point de départ et la méthode, c’est-a-dire
les clés du parcours, étaient la logique, 'analyse, I'orga-
nisation. Cependant, leur développement, en les rendant
mondiales, a conduit a leur dépassement. Ainsi, la nou-
velle logique doit étre comprise non seulement a partir de
sa décomposition en unités successivement plus petites,
mais aussi a partir de son inclusion dans des structures
successivement plus complexes.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 153

Cela a transformé toutes les formes de conscience de I’hu-
manité, de sorte que tout est interprété en fonction de
I'ensemble et non pas seulement sur le plan économique
ou quantitatif, mais aussi sur le plan culturel, spirituel et
meéme religieux.

Il en découle une approche tres spécifique de ce qu’il faut
entendre par éducation et toutes les formes d’école.

A Tavenir, s’éduquer, se former, signifiera devenir capable
de découvrir des relations, de maitriser des visions d’en-
semble tout en exploitant des points précis au niveau lo-
cal. Eduquer signifiera s’habituer a percevoir des identités
collectives, des savoirs partagés, et y parvenir grace a la
méthodologie correspondante.

Il est clair que cela impose, et impose déja, un nouveau
modele d’'institution éducative. Il n’y a plus d’horaires ex-
clusifs ou excluants, ni de disciplines, ni de spécialistes.
Tout s’articule, et c’est déja le cas, a partir du dialogue
entre I'institution éducative et les autres institutions so-
ciales, entre le personnel enseignant et les institutions
d’animation sociale, entre la formation de base ou initiale
et la formation continue, entre la spécialisation et la vi-
sion de la vie, c’est-a-dire entre les savoirs et la culture.

C’est la situation dans laquelle nous vivons. Paradoxale-
ment, les institutions éducatives que nous connaissons
ont tendance a se replier sur elles-mémes, laissant une
grande partie de I'objectif de la formation entre les mains
d’autres institutions sociales. En d’autres termes, le mo-
dele complet d’éducation qui fonctionne aujourd’hui dans
le monde entier se compose d’institutions traditionnel-



154 5. L'école chrétienne

lement éducatives et d’autres nouvelles, qui ne préten-
daient pas initialement étre formatrices mais occuper une
place dans la socialisation des nouvelles générations.

Nous connaissons la situation et il n’est pas nécessaire de
s’étendre sur le sujet. Il est devenu évident pour nous que
'« éducation » ne coincide plus aujourd’hui avec I'institu-
tion éducative conventionnelle. Parallelement, cela sup-
pose un nouveau modele d’éducateur.

Sa nouveauté doit bien str résider dans sa connaissance
de sa spécialité. Elle réside également dans son intégration
dans des contextes sociaux complexes et dans sa capaci-
té a travailler en équipe. Et, enfin, dans sa vie intérieure.
Ce point doit étre souligné, précisément en raison de la
logique qui nous conduit de la modernité a ce que nous
appelons la postmodernité.

En effet. La garantie de qualité dans le ministere de ’école
et de I'école chrétienne doit résider non seulement dans
I'étendue des connaissances de chacun des acteurs impli-
qués, mais aussi dans leur capacité contemplative, c’est-
a-dire dans ce que nous pourrions appeler leur rapport
habituel a 'unité de tous les savoirs.* On pourrait dire

54 Ouvrant ainsi la porte a la derniére partie de cette deuxiéme partie,
nous rappelons ici toute I'ceuvre de F. Capra, en soulignant en
particulier The hidden connections (2002) qui permet de découvrir
au cceur d'Institutions telles que [I'Institution lasallienne.
Nous rappelons également, dans le domaine de I'éducation, E.
Morin, avec Sept savoirs nécessaires a ['éducation du futur (Unesco,
1999), une réflexion formidable et a la fois simple sur la pensée
complexe, que nous considérons dans cette étude comme le
fondement de la communauté éducative.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 155

que la vie et les savoirs sont maitrisés de I'intérieur et non
de l'extérieur, c’est-a-dire a partir de leur source plutot
que de 'ensemble de leurs résultats. Toutes les Circulaires
et Lettres pastorales des vingt dernieres années le sou-
lignent. Toutes.

Sinous considérons cela du point de vue de la foi, celle a la-
quelle nous nous rapprochons dans ces réflexions lorsque
nous parlons d’harmonie intérieure, nous nous retrouvons
dans un lieu familier : I'Esprit de Dieu, le Saint-Esprit, ou
I'Esprit de Jésus, ou...

Dans ce cas, la médiation professionnelle invite a ressen-
tir et a accepter son animation universelle, plutdt qu’a
la connaitre, la raisonner, la purifier, la fragmenter et la
théoriser. 1l s’agira donc de vivre une spiritualité plus
marquée par la contemplation que par l'effort, et plus par
I'appartenance que par la distance.

Encore une fois, il s’agit de I'esprit de foi, dans sa dénomi-
nation lasallienne.



156 6. La communauté de I’école chrétienne

Nous I'avons vu dans cette étude : partout,
on parle et on essaie de construire des com-
munautés au service de ce projet, vécu au-
jourd’hui, signe de Dieu aujourd’hui, dans
cette globalité.

Partout, la preuve que sans relation il n’y a pas
d’éducation : le méme défi des origines, entre
le baroque et la modernité, lorsque la créa-
tion de ces communautés était la garantie du
succes et de la pérennité des nouvelles écoles.

Cest 1a la page de la théologie de la com-
munauté : redécouvrir qu’elle est le Signe de
Dieu, la clé de la refondation. C'est ce dont
nous parlons avec « Association » et « Frater-
nité », trois siecles plus tard.

6. La Communaute de 'ecole chretienne

Dans les jours qui ont précédé le Concile Vatican II et les
deux ou trois décennies qui ont suivi (environ 1956-1986),
les efforts de I'Institution lasallienne se sont concentrés
sur 'analyse critique de ce qui était vécu sous le présumé
sceau de I'héritage recu. Ce fut, comme en témoignent les
Chapitres et les Circulaires, un effort magnifique, indis-
pensable et souvent épuisant. Cela s’est surtout remarqué
dans les programmes de formation initiale et permanente.
Nous I’avons rappelé.

Mais tout n’était pas fait pour autant. L'analyse et la ra-
tionalisation des structures se concentraient davantage



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 157

sur la configuration des médiations que sur leur sens. La
configuration visait a remodeler 1’école ; le sens méme de
'école était une autre question. Il n’aurait peut-étre pas
pu en étre autrement.*

La révision du sens semblait moins urgente, voire inutile.
Au milieu du travail de reformulation des médiations, la
réalité du sens était considérée comme acquise, c’est-a-
dire, on espérait que 1'ame de la fidélité a Dieu et aux
pauvres serait préservée grace a cet effort honnéte et la-
borieux. I'un entrainerait l'autre.

Mais il n’en fut rien. Cela ne pouvait pas étre le cas, comme
on le vit rapidement. Tout dépendrait du degré de percep-
tion du changement social. A mesure que l'on en verrait
la portée, on verrait aussi qu'outre les médiations, c’était
leur sens qui était en jeu.

55 Impossible ici de passer sous silence le mouvement qui
proposait de déscolariser la société, selon I'expression d’Ivan
Illich (par exemple dans son ouvrage Deschooling Society,
1971). 1l est également impossible d’oublier I'effort généreux
et intelligent de Frere D. Piveteau et de I'équipe de la revue
Orientations, en phase avec les propositions de Cuernavaca lues
a la lumiere de I'expérience francaise de mai 1968. On peut
rappeler ici la distinction entre les comment et les pourquoi.
Aujourd’hui, un demi-siecle plus tard, nous constatons que
nous nous sommes souvent préoccupés de la maniere de faire
les choses, sans suffisamment nous interroger sur leur raison
d’étre. Dans notre théme, par exemple, cela a pu et peut
signifier se consacrer a la configuration de I'identité lasallienne
sans remettre en question ce qui est considéré comme acquis.
En ce qui concerne la culture et I’éducation en général, mais
d’'une manieére tres proche de notre étude, ]. Wagensberg y
réfléchit de maniere trés suggestive dans son ouvrage A mds
como, menos porqué (Barcelone, 2016).



158 6. La communauté de I’école chrétienne

LInstitution lasallienne — comme beaucoup d’autres sans
doute — vivait une relation avec Dieu dans laquelle la
pureté de la pratique comptait un peu plus que la pro-
fondeur de la contemplation et la fidélité personnelle de
toute la communauté. On pourrait dire que les temps ap-
pelaient encore plus au renouveau qu'a la refondation.
C’est du moins l'air que semblent avoir respiré les diffé-
rents groupes de I'Institution depuis Vatican II jusqu’a
aujourd’hui.

C’est compréhensible : la premiere chose que I'on percoit,
c’est le déséquilibre ponctuel et ses causes immédiates.
En revanche, la racine profonde de tous les déséquilibres
met du temps a apparaitre. Lune est I'appel a la réforme,
I'autre, I'appel a la refondation. Ainsi, a 'époque du
Concile, il était plus facile de voir les déséquilibres que le
changement d’époque. La résidait la véritable raison des
déséquilibres. Logiquement, les institutions ont besoin
d’au moins une génération pour le percevoir. De plus, cette
perception ne se fera pas simultanément dans tous les ter-
ritoires ou elles sont implantées.

Si tel est le cas, comme il semble, cela laisse pour au-
jourd’hui et les décennies a venir une tache indispensable :
la fidélité et I’avenir des institutions de I’école chrétienne
nécessitent que la relation entre la communauté éduca-
tive et I’évangélisation soit vécue consciemment.

C’est ce a quoi nous faisons référence lorsque nous parlons
du sens des médiations dans le renouvellement du Projet
lasallien.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 159

Dans la littérature et les textes officiels lasalliens du siecle
dernier, cela n’apparait que dans les dernieres décennies,
peut-étre depuis le début du siecle. Cela n’apparait pas
avant, c’est-a-dire jusqu’a ce qu'une perception, quelque
peu confuse ou initiale, de la nouvelle Communauté se
fasse jour a travers le slogan « Mission partagée ». Et
bien sir, sans la force, la puissance ou 'unanimité d’au-
jourd’hui.

Cette Institution sait que, dans le parcours de I'’éducation
au cours du dernier demi-siecle, le développement et la
spécialisation ont encore davantage compté que I’apparte-
nance ou la communauté. Elle sait également que 1’abon-
dance des succes dans 'insertion professionnelle dans la
société a été plus importante que la visibilité du modele
communautaire.

En ce sens, la mondialisation du Projet lasallien a pu
jouer en sa défaveur, freinant la prise de conscience de
I'ensemble. Ce fut un paradoxe dramatique : la quantité,
universelle, d’expériences n’a pas facilité 'appréciation de
'ensemble.

En effet, au cours des 80 derniéeres années, nous avons vu
comment, a I'apparition de la nouveauté sociale, celle-ci
était considérée comme étrangere a la tradition familiale
héritée. Elle était interprétée comme une présence indue
du social (ou du politique) dans I’éducation. Peu a peu, ce-
pendant, la vie aimposé sa loi et I'institution scolaire a fini
par tenir compte de son appartenance a la société. Comme
un processus qui se répete partout, le probleme venait de



160 6. La communauté de I’école chrétienne

sa situation historique différente et de la conscience diffé-
rente de la mondialisation selon les régions.>

En ce sens, on ne peut pas dire que, au cours du dernier
demi-siecle, I'ensemble du Projet lasallien ait été harmo-
nieux, précisément.”” Il faut comprendre la valeur média-
trice des situations économiques sur la maniere de ressentir
la culture et la religion. Certaines situations économiques
ne permettent pas d’adopter la perspective historique qui
est possible dans d’autres. C’est une considération tres im-
portante dans le processus de la Communauté lasallienne
et surtout face a la proposition de son avenir.’® Cela se voit
dans la conscience de soi de I'Institut a travers la succes-
sion des Chapitres généraux ou dans la variété des chro-
niques locales qui décrivent leurs propres processus.

56 Ainsi, la diversification des modules de formation au travail,
I'attention portée aux étrangers, les relations avec les
administrations, la création de clubs sportifs, la promotion
du folklore régional, la formation des adultes, les groupes
catéchuménaux, etc.

57 C’est I'écho que suscite en nous la lecture du numéro 250 du
Bulletin de I'Institut (définissant I’Association et proposant
des témoignages personnels trés intéressants) et des numéros
255-260 (consacrés a la description de la situation des cing
grandes zones du monde lasallien, 2015-2020).

58 Au cours du dernier siécle lasallien, cette réalité a été vécue
au sein du Conseil général, du Régime ou de la direction de
I'Institut. Il n’est pas nécessaire de citer des noms, car certains
faits suffisent, comme ceux dont nous nous souvenons au sein
du Conseil général dans les années 60 et 70 du siécle dernier.
Cf. Premiére partie, 2. Renouveler, 1. Une déclaration.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 161

Il en a été ainsi dans la mesure ou ce qui s’est manifesté
dans un endroit a souvent été rejeté dans un autre, attri-
bué a une erreur ou a un défaut de la communauté étran-
gere. Ainsi, la réaction locale face a la nouveauté et ses
résultats était comparée a celle d'un autre territoire face
a des résultats apparemment différents. Le verdict était
compréhensible : cela ne va pas ; ou, du moins, ce qui a été
fait n’est pas sir, mieux vaut continuer avec ce que nous
avons ici.

Ce qui suit, cette derniere considération, veut en tenir
compte et proposer un horizon d’espérance.

Le sacrement de la communaute

Nous commencons par un retour en arriere jusqu’au der-
nier tiers du I'V¢ siecle, dans 'Eglise chrétienne d’Orient.
Un autre monde, certes.

Il y a un passage dans l'ceuvre de saint Jean Chrysostome
qui peut aider a comprendre I’hypothese ou la proposition
finale a laquelle nous arrivons. Il se trouve dans son Traité
contre les détracteurs de la vie monastique.

Louvrage se compose de trois discours dont le dénomina-
teur commun peut étre déduit du titre. Le premier est gé-
néral, c’est-a-dire qu'il fait référence a I'appréciation de la
vie monastique par la société dans son ensemble ; le deu-
xieme s’adresse a un pere non chrétien confronté a la vo-
cation monastique de son fils ; le troisieme s’adresse a un
pere chrétien confronté a la méme situation. La référence
qui nous intéresse se trouve dans ce dernier :



162 6. La communauté de I’école chrétienne

Ne voyez-vous pas que les laboureurs, quelque pressés
qu’ils soient de recueillir les fruits de leurs sueurs, se
gardent bien de les récolter avant qu’ils soient mars ?
N’allons pas non plus arracher avant le temps, nos en-
fants aux salutaires exercices du désert, mais donnons le
temps a la science céleste de s’enfoncer et de s’enraciner
profondément dans leurs ames. Fall(it-il les laisser dix ans
et vingt ans dans le monastere, ne nous en troublons pas,
ne nous en affligeons pas plus ils passeront de temps dans
le gymnase, plus ils acquerront de force. Ou plutot, si vous
voulez, ne fixons pas de temps ; qu'il n'y ait point d’autre
terme que celui qui amenera a leur maturité les fruits de
vertu que doit porter votre fils ; qu'il revienne alors du
désert, mais pas auparavant.®

Ce que le saint propose, c’est qu'il est tres bon pour tout
chrétien de vivre quelques années de sa vie dans un mo-
nastére. Oui, vous avez bien entendu. A cette époque his-
torique (seconde moitié du IV® siecle), face a la dégéné-
rescence ou a la massification de la foi, il convenait a tout
chrétien de se rendre au monastere et de s’y former, en de-
venant moine pendant quelques années. A tout chrétien.

En entamant la lecture du Traité, nous nous attendions
a une exposition sur les excellences de la vie monastique
telle que nous la comprenons ou telle qu’elle est vécue au-
jourd’hui dans les Eglises chrétiennes, du moins en Occi-
dent. Et soudain, nous nous rendons compte que le saint ne
parle pas de ce que nous connaissons. Il s’agit d’autre chose.
Pour lui, la vie monastique signifie la formation chrétienne

59 http://jesusmarie.free.fr/jean_chrysostome_apologie_de_la_
vie_monastique.html. Livre troisieme : A un pére chrétien, 18


http://jesusmarie.free.fr/jean_chrysostome_apologie_de_la_vie_monastique.html
http://jesusmarie.free.fr/jean_chrysostome_apologie_de_la_vie_monastique.html

D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 163

par excellence, de sorte que tout le monde — telle avait été
précisément son expérience personnelle — devait la vivre
jusqu’a ce qu'il se sente m{ir en tant que chrétien et citoyen.
C’est pourquoi un pére qui ne respecterait pas les rythmes
de maturation de son fils agirait mal.

C’est ce que dit le texte et nous sommes immédiatement
d’accord avec lui. Si nous lisons le Traité de ce point de vue,
c’est-a-dire en considérant le temps monastique comme
un temps de formation chrétienne, il nous semble que
c’est ainsi que les choses doivent étre.

Cependant, si nous y réfléchissons plus calmement, nous
nous trouvons face a des questions dont la réponse n’est
passisimple: pendant ces dix ou vingt années, le jeune a-t-
il été membre d’'une communauté monastique ? Qu'est-ce
qu'une communauté monastique ? Qu'est-ce que la vie
monastique ? Et, ce qui nous importe dans notre étude,
cela a-t-il quelque chose a voir avec ce que nous appelons
aujourd’hui la vie religieuse ou la vie consacrée ? En ré-
sumé : cela peut-il nous aider a comprendre les nouvelles
formes de communauté ?

Nous avons évoqué ces quelques questions quelques para-
graphes plus haut en parlant des différents rythmes de la



164 6. La communauté de I’école chrétienne

mondialisation lasallienne et de 'acceptation ou du rejet
des différentes réponses a I'actualité.®

En réalité, comprendre la vie consacrée comme une école de
christianisme n’est pas quelque chose de nouveau. Cela ne
peut pas I'étre, bien sir, si ces choses étaient déja proposées
au IVe siecle. Mais ce n’est pas non plus le cas si I'on consi-
dere les siecles suivants. En effet, les communautés « consa-
crées » ont toujours exercé un ministere similaire : non pas
tant en accueillant en leur sein des membres « temporaires »
comme des stagiaires a long terme, mais en se proposant a
leur peuple comme référence ou exemple de relation avec
Dieu et méme avec la société et le monde en général.®!

Eh bien, réfléchissons a cette approche de la consécration
a la lumiere des messages des Chapitres et des Supérieurs
lasalliens des 30 dernieres années. Imaginons, par exemple,
le titre de la Lettre pastorale du Fr. Robert Schieler en 2019 :
Témoins de la fraternité. Avec une certaine surprise, nous

60  La Circulaire 435, rendant compte du Chapitre général de
1993, le soulignait tres clairement : [elle parle de la Mission
partagée et de I'histoire de I'Institut, en particulier a la fin du
XXe siecle] « ... La diversité des situations nous ameéne a ouvrir
de nouvelles voies. Et cela nous oblige parfois a nous interroger
sur certains faits de notre passé. Le mouvement n’a pas été
uniforme : il y a eu des tensions, des reculs, compréhensibles,
sans doute, a I'époque. Certains Freres ont été marqués par ces
attitudes: cela nous permet de comprendre certaines réticences
d’aujourd’hui » (souligné dans le texte).

61 Il est tres suggestif, en ce sens, d'imaginer un pont entre ces
moines d’Egypte des premiers siécles du christianisme et les
monasteres bouddhistes du sud-est asiatique d’aujourd’hui.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 165

trouverons une continuité ou une cohérence claire a tra-
vers un arc de 15 siecles.

Et c’est précisément la racine de cette cohérence ou de cette
continuité qui nous emmene plus loin que ce que nous pen-
sons parfois. Car elle nous place au-dela de la question de
la redéfinition du lasallien. Elle nous conduit a la grande
question de la réinterprétation de la vie consacrée.

Non, avec le titre de la lettre du Supérieur Schieler que
nous venons de citer, nous ne sommes pas seulement face
a une question qui s’adresse a une institution particuliere,
mais au sens de la consécration traditionnellement appe-
1ée « religieuse ».

Les dimensions de la question

En conséquence de tout ce qui précede, nous proposons
que la question lasallienne du passage d'une communau-
té a une autre au cours de ces 100 années... n'ait pas de
réponse en soi. En revanche, nous voyons qu'elle s’ins-
crit dans une autre question plus large : comment com-
prendre aujourd’hui la relation entre I’évangélisation et la
vie consacrée (la « vie monastique » du Chrysostome). Et
nous apprécions également que ce Traité aide a interpréter
le chemin parcouru au cours du siecle dernier, non seule-
ment dans cette Institution particuliere, mais dans toutes
les formes de rencontre entre consécration et évangélisa-



166 6. La communauté de I’école chrétienne

tion (« vie apostolique », dans le vocabulaire du Code de
droit canonique).®

Dans cette étude, cela semble tout a fait évident tout au
long du siecle dernier. C’est I'effet que le contraste avec
I'événement de Vatican II a produit sur tout le christia-
nisme. Le Concile a tout bouleversé, sans toutefois appor-
ter de solution. Cette tache, la solution ou les solutions,
incombe a chaque espace de I'Eglise et constitue son pro-
gramme postconciliaire. Pour notre étude, concretement,
cela signifie que si on n’en tient pas compte, on ne peut
interpréter l'itinéraire interne de cette institution.

Depuis le début du XX¢ siecle, comme nous l'avons souli-
gné, il existait a cet égard un déficit tant structurel que
de conscience dans I'Institution lasallienne. Nous nous en
souvenons dans les deux épisodes de Conditae a Christo et
de la lettre de saint Pie X, en 1900 et 1905. Il est réapparu
dans les perplexités du milieu du siecle autour de la ques-
tion des enseignants laics et surtout du sacerdoce et de la
nature des veeux, de 1946 a 1976. Il a commencé a devenir
un cri de ralliement avec I'entrée de membres non Freres
dans les communautés éducatives ou dans I'ensemble du
Projet, a partir de 1976. Le summum de la perplexité a été
atteint lors des Chapitres de 1993 et 2000 avec la présence,
méme partielle, de laics dans les travaux de la plus haute
instance d’animation de la communauté. Et a partir de ces

62 CDC, livre 11, sec. II, cc.731-746. 1l n’est pas inutile de signaler
que les Institutions de vie consacrée occupent la section I de
ce méme livre (cc. 573-730), de sorte que le Code accuse la
méme perplexité doctrinale que ceux qui ont du mal a relier
consécration et apostolat.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 167

dates, logiquement, les médias lasalliens ont regu des in-
vitations répétées a expérimenter de nouvelles situations
et a les transformer en discours institutionnel. La derniere
en date s’appelle Projet Levain (2022) et Assemblée plé-
niere (2024).

Dans le cadre spécifique généré par cette derniere dyna-
mique de présences et de propositions, I'Institution a créé
une sorte de réseau paralléle ou double pour I'animation
de 'ensemble : un réseau d’institutions et de flux spéci-
fiques aux communautés de Freres et un autre, centré sur
'action, comprise comme la Mission. En fait, a I'exception
de la direction, occupée par le Frere Supérieur général,
tout le reste fonctionne de maniere parallele, générale-
ment coordonnée et parfois autonome.

Cette derniere réalité, I'autonomie, est compréhensible
surtout si I'on tient compte des définitions insuffisantes
de chacun des réseaux. C’est la qu’intervient ou apparait
le discours du renouveau, non plus de I'Institution la-
sallienne, mais de la vie consacrée elle-méme. Certaines
situations le montrent clairement : partout, on ressent
I'insuffisance ou l'inefficacité ultime du vocabulaire héri-
té et, en méme temps, partout apparaissent des indices
qui supposent un nouveau concept de consécration et de
communauté. C’est pourquoi nous pouvons parfois nous
demander si ce double réseau, plutot que de résoudre le
probleme, se contente de le poser. Parfois, il semble méme
le retarder ou le reporter.

Il est évident que rien de tout cela n’est compréhensible
sans l'interpréter dans un contexte beaucoup plus large
que l'itinéraire de cette institution. C’est pourquoi le



168 6. La communauté de I’école chrétienne

grand saut en arriere vers la lointaine référence de Chry-
sostome peut étre utile.

Il est clair qu'a partir de cette réflexion, on pourrait,
comme l'a fait Luther, proposer une définition alternative
de la consécration religieuse. On pourrait la proposer et
la débattre comme interprétation de I'histoire de la vie
consacrée au cours d'un millénaire. Plus encore : il est cer-
tainement nécessaire de le faire.

Mais dans cette étude, méme en tenant compte de cet
horizon général, nous restons dans un domaine précis. Il
s’agit de la nouvelle configuration de la Communauté de
I'Ecole chrétienne. Et 13, ces textes nous aident a prendre
conscience du caractere nécessairement réactif des pro-
positions de Trente sur le sujet et de la perplexité qui en
découle pour les institutions de I'Eglise face a la nécessité
d’assumer les nouvelles formes de vie apostolique.

On ne peut pas dire que Trente ait facilité les choses pour
le dévouement a l'apostolat des consacrés, hommes et
femmes. De La Salle, comme Vincent de Paul, Jeanne de
Lestonnac, Francois de Sales, Jeanne de Chantal, Anne de
Xaintongue, Pierre Fourier, Nicolas Barré, Mary Ward,
Louise de Marillac et tant d’autres, anticipaient I'avenir.®
Leurs vies représentaient pour leur Eglise une question
qui mettrait des siecles (plusieurs révolutions, sociales et

63 Sur ce sujet, 'ensemble de la réflexion du Frére Maurice-
Auguste dans son étude déja citée sur la Bulle : L'Institut des
Fréres des Ecoles..., Cahiers lasalliens 11, dans ses deux premiers
chapitres, pp. 4-43, est trés utile.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 169

scientifiques, les deux guerres les plus dévastatrices que le
monde ait connues et deux Conciles) a se poser.

C’est pourquoi nous affirmons qu’'a 'origine du dialogue
entre la vie apostolique et la vie consacrée dans la mo-
dernité, c’est-a-dire au début de leur propre histoire (car
toutes sont nées a partir de Trente), les Congrégations de
vie apostolique ne disposent pas d’'une référence contex-
tuelle satisfaisante face a leurs perplexités. Leur chemin
s’est plutot tracé malgré la théologie de la Contre-Réforme
et en faveur des dynamiques de la modernité. Il s’agit la
d'une grave limitation, dont nous subissons les consé-
quences depuis les jours qui ont suivi Vatican II.

Cette vue d’ensemble nous permet de mieux comprendre
le parcours de trois siecles de I'Institution lasallienne et
surtout I'’horizon des défis auxquels elle est confrontée au-
jourd’hui.

Trois siécles, trois phases

En effet, si nous passons en revue I'ensemble de I'histoire
lasallienne, nous trouvons trois phases ou périodes, de du-
rée inégale selon les pays ou les zones culturelles concernés.
Et la succession des trois offre un panorama parfaitement
interprétable du point de vue que nous commentons. Nous
'avons évoqué a plusieurs reprises dans cette étude.

Il y a d’abord eu une période d’installation, d’adaptation,
de conception, en réponse a un besoin, et dans un milieu
concret. C'est le XVIII® siecle francgais, 'époque des Lu-
mieres et la naissance de la modernité. La communauté



170 6. La communauté de I’école chrétienne

vit cette conjoncture en s’appuyant sur sa maniere d’in-
terpréter I'appel de Dieu et sur la structure canonique ou
légale d’institutions telles que la sienne. C’est une pre-
miere période de fondation et de conception de 'identité.

Il y eut ensuite une nouvelle période, a laquelle on accéda
par la Révolution francaise : celle de la société bourgeoise et
positiviste du XIX® siecle. La formule s’y révéla exception-
nellement féconde, tant dans son propre développement
que dans le modele qu’elle offrit a beaucoup d’autres simi-
laires. Si la période précédente fut celle des origines, de la
fondation, cette seconde période est celle de la plénitude
institutionnelle, du service adapté aux nouvelles sociétés.

Vint ensuite une troisieme période, marquée par le dé-
clin des modeles précédents et I'émergence hésitante de
nouvelles formes. Elle se caractérisa par son apparition
différente dans les diverses sociétés. Nous pouvons situer
cette troisieme période au cours des trois premiers quarts
du XX¢ siecle, bien que dans les différentes régions lasal-
liennes, elle se soit déroulée au fur et a mesure que celles-
ci entraient dans leur propre XX¢ siecle et dans leur propre
crise. Ainsi, ce qui s’est produit dans certains pays entre
1900 et 1960 s’est produit dans d’autres entre 1930 et 1970,
ou a des dates similaires, mais toujours selon une succes-
sion répétée du méme schéma.

Notre réflexion s’est concentrée sur cette troisieme pé-
riode. Elle s’est avérée étre un lieu de signes concernant
notre présent, tout a fait similaire au « champ d’étoiles »
qui a secoué 'Europe médiévale. C'est la qu’est apparue
la question de la nouvelle Communauté, comme nous
'avons évoqué.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 171

A partir de ce panorama en trois temps, on comprend
bien que la question de la nouvelle Communauté signifie
I'épuisement du modele précédent. On comprend égale-
ment la difficulté de trouver le nouveau. Et on comprend
enfin 'ampleur des facteurs impliqués.

Au début, il existait une alliance naturelle entre le tra-
vail de I'école et la Communauté. La stabilité du travail
exigeait une Communauté fortement soudée, ce qui sup-
posait un engagement exclusif et a vie. Cela garantissait
la stabilité de 'engagement et du service. Cela permettait
également un parcours de spécialisation et de progres dans
le service éducatif, de sorte que la garantie ne concernait
pas seulement le présent, mais se projetait dans l’avenir,
un avenir possible imaginé uniquement comme un per-
fectionnement du passé, et non comme son dépassement.

C’est en cela que consistait la premiere fondation. C’est ce
qu'ont scellé les Lettres patentes et la Bulle.

Ce qui s’est passé, c’est que la stabilité de la communau-
té, élément clé du projet, était soutenue par la foi dans la
vocation partagée par ses membres. Or, cela ne constituait
pas une garantie homologuée par les institutions sociales
de I'époque. C’était une époque et une société que nous
appelons la chrétienté, ou la distance entre les définitions
théologiques et les lois sociales n’était pas tres claire, de
sorte que les réalités théologiques et leurs effets civils



172 6. La communauté de I’école chrétienne

pouvaient étre confondus.®* Pour la loi civile, la stabili-
té dépendait d'un engagement particulier de chacun des
membres envers le projet de I'institution, c’est-a-dire des
Voeux.

C’est dans ce contexte que s’est déroulé le processus la-
sallien a Rome, lorsque, a la demande d’une personne ex-
térieure a la communauté requérante, la référence aux
veeux a été incluse afin de faciliter 'octroi de la Bulle d’ap-
probation.®

La communauté était parfaitement constituée sans eux,
comme le montre le fait que, dans la premiere version de
sa demande, lors de sa présentation, elle n’avait pas du
tout parlé de veeux. Or, sans eux, son approbation par
Rome était plus difficile et, d’autre part, avec eux, il sem-
blait beaucoup plus facile de se présenter devant I'admi-
nistration francaise et d’étre reconnu comme une entité
légale et socialement fiable.

Nous le soulignons : cette facon de considérer les voeux
renvoie au domaine de 'utilité, et non a celui du sens. Et
nous continuons en soulignant que cette voie menerait tot
ou tard a 'absurde.

64 A titre d’exemple et d’explication plus que suffisante : c’est
I’Assemblée de la Révolution francgaise qui supprime les voeux
de la Communauté lasallienne, en aofit 1792. A premiére vue,
cela surprend, car cela ne la concerne pas. Mais, si l'on y
réfléchit bien, ce qui est supprimé, ce ne sont pas les veeux,
mais leur effet : I'existence méme de cette communauté...

65 Cfr. L'Institut des Fréres des Ecoles Chrétiennes a la recherche
(Cahiers lasalliens 11, 215ss) y Les veeux des Fréres (Cahiers lasalliens
2,106ss).



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 173

Ainsi, ils comprirent qu’il n'y avait aucun probleme a ac-
cepter la structure des nouveaux veeux parallelement a
l'institutionnalisation de leur Communauté et de I’Asso-
ciation des communautés,®® qui s’exprimait plutét dans
les veeux de stabilité, d’'obéissance et d’association. En
réalité, la structure ou le protocole des voeux exprimait
I'engagement réel de la communauté envers les pauvres
et envers Dieu. Avec le temps, cependant, et en particulier
entre le début et la fin du XVIIle siecle, la nouvelle struc-
ture est passée du statut d’expression de la communauté
a celui de source et de gardienne de celle-ci.*”

66 Blain, le biographe, le commente en ces termes : « ...[les Fréres]
ravis de l'ouverture que la Divine Providence leur faisait, ils coururent
au devant du beau joug qu’on leur offrait, et présentérent avec joie le
col aux agréables chaines qu’on leur préparait ». Cité dans Maurice-
Auguste, Cahiers lasalliens 2, 111. L'auteur est un ecclésiastique,
c’est-a-dire quelqu'un dont on peut supposer qu’il connait la
théologie de I'époque en matiere de vie religieuse.

67 Le Frére Agathon s’exprimait ainsi dans son plaidoyer a
I'opinion publique et aux autorités de la Révolution : « ...ces
voeux perpétuels, bien que simples, sont un moyen nécessaire aux
fréres pour soutenir et propager leur institut, dont la conservation est
désirée par tous ses membres. Sans veeux, ils ne pourraient ni compter
sur leurs sujets, ni par suite s’'obliger a en fournir nulle part ; ils ne
pourraient méme en avoir, parce que personne ne voudrait d’un état
qui ne présenterait aucune perspective ni ressource assurée, en cas de
vieillesse et d’infirmité ; sans voeux par conséquent ils ne pourraient
se conserver. Des veeux annuels produiraient chez eux le méme effet
que l'absence totale de veeux ». Idée Générale de I'Institut des FEC,
1790. Nous citons l'exemplaire correspondant a la localité
d’Angers. Voir AMG et Archives Lyon, p. 3. Sa proximité avec
les expressions de Blain que nous avons mentionnées il y a
quelques notes est évidente.



174 6. La communauté de I’école chrétienne

A partir de ce renversement, I'Institution lasallienne hy-
pothéquera son avenir au maintien du protocole, désor-
mais compris comme la structure fondamentale de son
identité. Ainsi disparaissait, paradoxalement, l'essence
méme de sa conception spécifique de la vie consacrée.
C’est 1a que réside la clé.

Si nous nous souvenons du concept saisissant de la vie
monastique proposé par Chrysostome vers 380, si nous
imaginons ce qu’était la Communauté des Filles de la Cha-
rité de Vincent de Paul vers 1650, ou le premier groupe de
Citeaux de Robert de Molesmes vers 1100, ou encore les
moines de Colomban et de Boniface en terre saxonne vers
650, ou les Sceurs de la Compagnie de Marie, de Jeanne de
Lestonnac, vers 1620, ou si nous évoquons la terrible dé-
faite de sa contemporaine Mary Ward, vers 1640, si nous
réfléchissons a cet ensemble apparemment hétérogene de
situations, il ne nous sera pas difficile de trouver 'identité
de la vie consacrée.

Nous aurons alors découvert un groupe de personnes et
d’institutions, ayant une tache commune, fondée sur I'ap-
pel de Dieu, et percue par leurs contemporains comme



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 175

quelque chose d’anormal, d’inexplicable en soi, signe
d’autre chose ou d'un autre monde.®®

En ce sens, nous pouvons parler de vie consacrée en nous
référant a la premiere communauté. Et nous accepterons
la structure des voeux parce que et dans la mesure ou elle
contribue a exprimer cette identité profonde. Mais nous
dénaturons tout si, insensiblement, nous dérivons de cette
perspective d’essence-expression pour arriver a une autre
de condition-engagement.

68

Un théme tres important dans ce discours est celui de la
«monachisation » du laicat, reprenant I'expression de Harnack
lorsqu’il étudie I'idéal et I'histoire du monachisme. Il parlait
déja de « Monchisierung des Laientums » dans son ouvrage Das
Monchtum, seine ideale und seine geschichte, publié en 1881. Vauchez
reprend cette expression dans plusieurs de ses ouvrages sur la
spiritualité au Moyen Age (par exemple, expressément, dans
La lente valorisation de ['état laique [XII*-XV* siécle], collaboration
a Structures et dynamiques religieuses dans les sociétés de ’Occident
latin [1179-1449], Rennes, 2010, pp. 207-217). Lexpression elle-
méme fait référence au phénomene de dérivation de quelque
chose de non monastique vers des formes monastiques. Ainsi,
le monastique n’est qu'un moyen de satisfaire le sens d’une vie
que cette autre forme ne prétendait pas atteindre pour trouver
son propre sens. Il s’agit d'une situation de juxtaposition ou
d’inadéquation qui, tot ou tard, explose dans un épuisement
silencieux ou se transforme en quelque chose pour lequel
elle n'était pas née. Avec une certaine valeur caricaturale,
c’est l'histoire des Sceurs de la Visitation, de sainte F.
Chantal et de saint F. de Sales : elles, nées pour « visiter » les
nécessiteux, a partir d'un moment de claustration indu, ne
« visitent » plus personne, mais « sont visitées », et sont
désormais appelées « Visitandines ».



176 6. La communauté de I’école chrétienne

Méme si, dans cette situation, nous ne parlons pas de vie
« religieuse » mais de vie « consacrée ».%

La succession des trois moments de I'histoire lasallienne
et leur inclusion dans le contexte de la modernité, qui va
a son tour entrer en crise au milieu du XXe¢ siecle, nous
permettent de mieux comprendre la valeur et la fragilité
de I'alliance entre communauté et voeux.

En réalité, c’est la modernité elle-méme qui a vécu les trois
moments que nous soulignons pour cette institution : sa
préparation a partir du milieu du XVII® siecle, son apogée
entre le milieu du XVIII® et le XIX¢ siecle, son épuisement
progressif, évident un siecle plus tard. Il s’agit de la suc-
cession de trois états : définition ou proposition, dévelop-
pement et résultats, perplexité et remplacement par un
autre modele.

IlIs coincident, et il ne pouvait en étre autrement. C’est
pourquoi la référence au Traité de Chrysostome nous est
utile : non pas pour faire ce qu’il faisait, ni pour vivre
comme il vivait, mais pour imaginer entre notre passé et
notre avenir quelque chose d’aussi différent et pourtant
aussi concordant que son modele et celui d’aujourd’hui.
Le texte de ce grand homme élargit notre horizon du pos-

69 Il convient ici de rappeler les paroles souvent citées de saint
Vincent de Paul dans!'un de ses discours aux Filles de la Charité:
« Considérez que vous n’appartenez pas a une religion, puisque
cet état ne va pas bien avec les occupations de votre vocation ».
Et le reste du paragraphe, justifiant cette affirmation en
proposant un autre modeéle de cloitre, de chapelle, de résidence,
Régles et de Supérieure. C’était le 24 aolt 1659 (voir ES IX, 1178-
1179/Coste X, 661).



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 177

sible et nous conduit a rechercher des formules dans les-
quelles la fidélité et la refondation prennent tout leur sens
face aux temps nouveaux.

Ainsi, a partir des sections précédentes de cette Deuxieme
partie de notre étude, nous pouvons déduire que I'ame de
la consécration consiste a se constituer en référence a l'es-
sence du message chrétien. Il s’agit d’articuler un mode de
vie qui le reflete, qui s’en approche. Ce doit étre un mode de
vie qui, d'une certaine maniere, se distingue, attire I'atten-
tion, ne s’adapte pas completement, se distingue du mode
de vie de la société qui recoit ou peut recevoir I'Evangile.

C’est ce que nous appelons, aujourd’hui et depuis toujours,
la vie consacrée. Ou la vie religieuse ou la vie monastique.

A partir de 13, nous considérons le dévouement a I'école
des pauvres et nous comprenons que le ministere ou la
tache de la Communauté lasallienne consiste a vivre I’édu-
cation des pauvres de telle sorte que son peuple voie dans
son école non seulement une anticipation du Royaume de
Dieu, mais aussi sa réalisation méme, dans les limites de
notre vécu de 'Evangile dans I'espace et dans le temps. Un
Signe de quelque chose qui, en soi, n’est pas visible.

Peut-on I'étre aujourd’hui ?

Le ministére du Signe (deux)

En réalité, ce que nous appelons en chrétienté les « minis-
teres » sont de deux types : celui de ’Animation et celui
du Signe.



178 6. La communauté de I’école chrétienne

Celui de I'’Animation comprend tout ce qui est nécessaire
pour que la communauté chrétienne vive dans l'ordre,
communique en son sein, s'identifie face a I'extérieur, s’ap-
puie sur des structures capables d’accueillir 'avenir. C’est
le ministere qui s’occupe de 'organisation, de la présidence,
de la doctrine et qui, de ce fait, prend différentes formes.

Le ministere du Signe est d'un autre ordre : il fait référence
au service spécial rendu par des personnes ou des groupes
qui vivent parmi les autres comme un rappel que tout est
plus grand, que tout est possible, qu'il existe un temps
au-dela du temps et un espace d’'un autre ordre que cet
espace. Il ne se réfere pas principalement a I'action, mais a
I'étre. Ces personnes et ces groupes ne se distinguent pas
par ce qU’ils font, mais par la maniere dont ils le font. C’est
le ministere du silence, du témoignage (que nous avons
évoqué dans les dernieres lignes de la présentation du
quatrieme critere).

Il prend également deux formes, selon qu'il met 'accent
sur la vie familiale ou la vie communautaire.

La vie familiale est le niveau commun de la relation hu-
maine et montre a ce monde que le Dieu de Jésus devient
réel dans 'amour qui unit les membres de cette famille ou
de cette amitié. Lorsqu'’il s’agit d'une communauté fondée
non pas sur 'amour mais sur la vocation pour un engage-
ment, la chose n’est pas si différente : on est alors Signe de
ce qui unit ses membres dans un projet. Dans les deux si-
tuations, on est Signe de quelque chose qui transcende I'ex-
périence habituelle des étres humains dans leurs relations.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 179

Cette derniere « modalité » est le « ministere » que I'his-
toire a attribué aux ermites, aux religieux, aux consa-
crés, ou quel que soit le nom qu’'on leur donne, avec ou
sans veeux, avec ou sans vie communautaire matérielle.
C’est ainsi que I'histoire I'a fait, bien stir, mais non sans
offenser gravement 'autre situation, la vie familiale, que
Paul considérait comme « un grand mystere » : celui de
« I'union du Christ et de son Eglise », dans le chapitre 5 de
I’épitre aux Ephésiens.

Les jours de la Déclaration — toute 'année 1967 et en parti-
culier son quatrieme trimestre — ont été marqués par de
grandes tensions au sein du Chapitre. Cela était di préci-
sément aux deux facons de comprendre la Mission.

En repensant a tout cela, nous en déduisons aujourd’hui
que les uns et les autres concevaient la Mission avant tout
comme une tache, un travail, un engagement. En consé-
quence, il semblait que la définition de I'identité du Frere
se voulait a partir de/pour la tache et non a partir de sa
vie consacrée. On peut encore le constater aujourd’hui
lorsqu’on examine cette Déclaration dans son ensemble et
qu'on voit qu'entre le bloc de Chapitres consacrés a trois
aspects de la Mission (deuxiéme partie) et les précédents,
consacrés a I'ldentité (premiere partie), il n'y a pas autant
de relation qu’on pourrait I'espérer. Entre les deux blocs, il
existe en effet un décalage important. A cet égard, on peut
dire, nous le répétons, qu'il aurait été tres utile de consa-
crer plus de temps a la Déclaration, presque une troisieme
session du Chapitre.

Mais cela n’aurait certainement pas été possible, c’est vrai.
Quelques mois plus tard, les idées ou les approches n’au-



180 6. La communauté de I’école chrétienne

raient certainement pas changé de maniere significative
et c’est pourquoi nous devons aujourd’hui nous contenter
du texte tel qu'il est. Une deuxieme session aurait pu avoir
lieu dans I'un des Chapitres suivants a partir de 1993,
mais cela n’a pas été le cas.

ATorigine, il y avait peut-étre une compréhension erronée
du concept de mission. En effet, lorsque 'on comprend la
mission en fonction de 'organisation éducative, on abou-
tit a2 une identité différente de celle que 'on a lorsque I'on
relie la mission et la communauté. Dans un cas, on abou-
tit au travail et dans I'autre au Signe. Seule cette derniere
voie peut mener a I'avenir.

Il ne s’agit bien str pas de divisions ou de classifications
inutilement logiques ou mathématiques.

C’est pourquoi il est peut-étre plus exact de dire que la
Mission, vue du point de vue de I'organisation éducative,
se rapproche davantage du domaine du travail (sans pour
autant cesser d’étre Signe de la maniere dont les membres
del'organisation comprennentlavie). En revanche, lorsque
la Mission est mise en relation avec la Communauté, c’est
le témoignage de ce qui unit les membres de cette Com-

70 L'histoire montre que les dimensions habituelles d'un Chapitre
ne permettent pas aujourd’hui d’approfondir les thémes a
partir desquels il présente ses propositions. La situation qui
a rendu logique I'acceptation d’'une deuxiéme session en 1966
se répete depuis 30 ans : c’est un pas de plus par rapport aux
définitions qui étaient nécessaires il y a 60 ans. Et le fait de
ne pas l'avoir fait est peut-étre 'une des raisons du manque
de clarté et de fondement suffisant dans les orientations qui
parviennent aujourd’hui a I'Institut lasallien.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 181

munauté engagée qui est davantage souligné (sans pour
autant négliger I'aspect de I'engagement et de I’action).

Comme nous l'avons dit, dans un cas, nous parlerons de
prédominance du Signe ; dans 'autre, du travail.

Et ce ne sont pas, insistons-nous, des disquisitions chimé-
riques, car selon I'approche que nous adoptons, en cher-
chant des pistes pour 'avenir, nous finirons par nous de-
mander : que doit faire ou comment doit étre notre com-
munauté ? Ce ne sont pas les mémes questions, de sorte
que leurs réponses ne menent pas au méme endroit et ne
sont pas également aptes a indiquer de nouvelles voies.

Ce qu’ils n'ont pas pris en compte a I'’époque de cette Dé-
claration, c’est que l'identité ou la consécration du Frere
peuvent étre comprises a partir de la Mission, a condi-
tion que la Mission soit lue a partir de la consécration
de la Communauté.” C’est la conséquence logique de ce
discours sur les dimensions, que nous avons souligné a
I'époque et que les Régles adopteront comme schéma ou
critere a partir de 1986.

Dans la communauté lasallienne, le travail éducatif, 'en-
gagement, l'action doivent toujours étre présents. Tou-
jours. C’est pour cela quelle est née et c’est la condition
de sa fidélité et de son avenir. Mais ce qui a été établi des le
début, comme nous I’avons rappelé a plusieurs reprises, ce

71 Cf., dans la Premiére partie, a propos du Chapitre de 1966/67,
la section Renouveler la conscience, renouveler les définitions, et la
référence aux commentaires du Frére Brun. (Renouveler, 1. Une
déclaration).



182 6. La communauté de I’école chrétienne

n’était pas un réseau d’écoles, mais un réseau de commu-
nautés pour s’occuper des écoles. Et cela changeait tout.

Dans la Mission, « I’école » doit nécessairement apparaitre,
quelle que soit la portée du terme a chaque endroit ou
moment historique. Mais, comme il s’agit d'une fonction
d’'une Communauté ou d’'un réseau de Communautés, un
nouveau facteur apparait : cette Communauté et ce réseau
de Communautés devaient s’appuyer sur quelque chose qui
transcendait le travail concret de chaque école et de chaque
personne. Chaque école et chaque personne étaient, en ef-
fet, ce qu’elles étaient parce qu'elles faisaient partie d'une
communauté et d'un réseau de communautés.

La Mission d'une telle Communauté, comme nous l’avons
rappelé plus haut, est d’offrir a ses gens une école qui
soit un signe d’espérance. Toute école I'est ou peut I'étre,
certes. Mais elle I'est comme la science ou la pensée : si
elles sont possibles, c’est que la vie a un sens, c’est-a-dire
que celui qui pense, sait, fait ou rentabilise est une garan-
tie d’avenir, un signe d’espoir, donc. Toute école.

Lorsque nous parlons de I’école de la communauté, nous par-
lons également d’autre chose. Cette école se présente a ses
gens comme animée par une communauté capable du meil-
leur geste professionnel parce qu’elle s’abreuve a une source
qui transcende 'empirique. Sa fécondité ou son excellence
professionnelles sont fondées sur ce qui unit ses membres,
sur ce qui fait de cette école une institution collective.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 183

L’Association, hier et aujourd’hui

Ce titre permet d’exprimer le message profond des chro-
niques locales qui ont été prises en compte dans cette
étude : leurs protagonistes parlent de 1’émergence d'un
nouveau laicat lasallien, imprévu. Plus encore : ils ne le
considerent pas comme un accident ou une reléve, mais
comme une opportunité. Lopportunité.

On ne peut pas réver, c’est-a-dire remplacer sans plus
attendre la diminution du nombre de Freres par une
chimere idéale. On dirait que pour certains, tout se résout
en accueillant aimablement de nouveaux membres dans
les projets éducatifs. C’est autre chose. On ne peut igno-
rer le drame de 'extinction d’'un modéle de Communauté,
celui basé exclusivement sur les Fréres, consacrés en com-
munauté, célibataires. Non. C’est quelque chose qu’il faut
toujours garder a I’esprit, comme une question grace a la-
quelle I'Institution reste vivante par la conscience qu’elle
éveille.

Quand on parle d’opportunité, il faut penser a autre
chose qui émerge précisément 1a, dans I’épuisement de
la premiere. Et on pourrait sirement appliquer a cette
conscience la comparaison évangélique du grain de blé qui
meurt, mais ne meurt pas.” C’est bien plus que la perma-
nence du Projet quand les Freres disparaissent.

72 Le commentaire profond et touchant d’'Henri Denis, Semences
(Desclée de Brouwer, Paris, 2004), sur « écrire pour au-dela
de nos vies », des choses qui se réaliseront dans d’autres
générations. Il l'appliquait a ses paroles d’orientation
spirituelle ou croyante dans la paroisse a laquelle il a consacré
ses dernieres années, qu'il qualifiait de « testament spirituel ».



184 6. La communauté de I’école chrétienne

Car on peut considérer la situation non pas du point de
vue de la mort, mais de celui de la vie. On peut interpré-
ter I'émergence de ce nouveau laicat comme la preuve que
toutes les personnes ne participent pas aux projets éduca-
tifs uniquement pour des raisons contractuelles, profes-
sionnelles ou économiques. Loin de la.

Nous pouvons, tout d’abord, nous émerveiller de la généro-
sité et de la fécondité d’'un type de personnes auxquelles, il
y a seulement 40 ans, personne dans le monde lasallien ne
demandait autre chose que quelques heures en échange
d’un contrat de travail. C’est la, dans un domaine qui ne
laissait nullement présager ce qui allait se passer, c’est 1a,
précisément la, que cet avenir s’est produit. Il est en train
de se produire.

Nous pouvons et devons également reconnaitre que cette
urgence n’est pas le fruit de la perspicacité des Freres qui
cherchaient a assurer la reléve au sein des ceuvres. Cette
émergence fait partie de la nouvelle maniere d’étre chreé-
tien, des nouvelles Eglises locales, de la nouvelle sensibi-
lité a la transcendance, de la conscience de la possibilité
de relier engagement vital et engagement professionnel.
Elle fait partie, en somme, de I"’émergence d’'un nouveau
type de société, dans lequel les facons de vivre et de
montrer son engagement ne sont plus les mémes qu’au-
paravant.

Et nous pouvons enfin interpréter autrement les gestes
cruciaux qui ont eu lieu tout au long du XX siecle et qui



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 185

ont faconné de nouvelles formes d’engagement croyant,
confessionnelles et interconfessionnelles, chrétiennes et
d’autres cultures. En toute légitimité.

Ce sont des situations rappelées dans plusieurs des der-
nieres Circulaires ou divers messages du Conseil général
lasallien et que I'on peut deviner a travers la série de té-
moignages des Bulletins de I'Institut n° 250 a 260, dans
la seconde moitié de la décennie 2010/20, plusieurs fois
cités dans cet étude. Face a toutes ces situations, le lec-
teur se sent renvoyé a sa propre maison, a sa propre terre,
et examine tels ou tels gestes similaires ou contraires a
ceux qu'il lit, rapportés peut-étre a 'opposé de ce qu’il
connait.

Ce renvoi a sa propre conscience finit par amener les
membres des communautés concretes a s'interroger sur
leur propre identité. Et cela est déja une grace. Celle que
nous pouvons appeler la derniere, jusqu’a aujourd’hui.

Examiner sa propre identité ne se réduit pas, en effet, a
passer un week-end de retraite ou de sérénité spirituelle
et a revenir sans plus la ot nous étions et a ce que nous
étions. C’est précisément ce que ces sessions laissent der-



186 6. La communauté de I’école chrétienne

riere elles, comme une invitation a un examen beaucoup
plus approfondi. C’est 1a I’espace de la grace.”

C’est revivre 'expérience de Vaugirard en septembre 1691,
lorsque le Fondateur a réuni tous les Freres face a la grande
crise. Dans leurs écoles, il restait des éléves de 1'Ecole des
Maitres ; ceux-ci, laissant de coté toute autre préoccupa-
tion, se sont consacrés a 'examen de leur parcours per-
sonnel et institutionnel.

Al'époquecommeaujourd’hui,il yad’abord une conscience
claire de ce qui s’éteint. Cette méme conscience conduit a
percevoir plus clairement la réalité méme de I'engagement
vocationnel. Elle le montre comme quelque chose qui est
percu par ceux qui le partagent et ceux qui le contemplent,
al'intérieur et a 'extérieur de la communauté. Dans cette
étude, cela conduit a considérer difféeremment le dernier

73 Comme si elle définissait notre horizon, en cloturant quelques
pages sur la théologie des voeux, J. Angulo affirme : « les
frontiéres entre les différentes maniéres de vivre la suite du
Christ ne sont pas aussi claires que nous le souhaiterions
peut-étre, et la vie chrétienne résiste a étre enfermée dans
des schémas étroits sans pour autant perdre de sa validité
sous aucune des formes qu'elle prend. Accepter cette réalité
implique de nous réconcilier avec I'incertitude et d’assumer
que nous sommes peut-étre face a une « forme de vie sans forme ».
Lidentité ne se définit pas par contraste et ne dépend pas de
contours clairs et bien délimités, mais de la conscience de qui
nous sommes et de la mesure dans laquelle les médiations que
nous utilisons restent valables pour chacun d’entre nous dans
le but ultime que nous partageons tous : suivre Jésus-Christ
depuis les racines de notre existence ». Janire Angulo, Les veeux :
une réalité a repenser, revue Vida Nueva n° 3.350 (27.1.2024), page
centrale. Les italiques sont de nous.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 187

siecle de I'histoire lasallienne (et toutes les autres, simi-
laires). Elle suggere qu’au-dela de toutes les situations
personnelles de permanence ou de lassitude, un nouveau
mode d’engagement croyant est en train d’apparaitre.

C’est I’émergence de ces nouvelles formes qui détermine

I'épuisement de 'ancienne, du moins de son exclusivité.
’

C’est pourquoi ces nouvelles formes sont une grace : parce

qu’elles ne parlent pas de mort mais de vie. Exactement

comme cet automne a Vaugirard qui s’acheverait en no-

vembre par ce qu'on a ensuite appelé le Veeu héroique.

C’est a cela que faisait référence le Supérieur général
Charles Henry, en ouvrant le Chapitre général de 1977
par les mots que nous avons évoqués en premiere page de
cette étude.

La grace de la nouvelle Communaute

A ce stade presque final de notre réflexion, nous voyons
clairement formulée 'alternative qui s’est insinuée des la
premiere page : la nouvelle Communauté est soit le déve-
loppement de I'ancienne, soit une chimere, c’est-a-dire la
continuité du Projet lasallien ou sa négation.

Dans la premiere possibilité, la réflexion sur la nouvelle
Communauté tendrait vers la recréation de l'ancienne,
dans un processus imprévu, fruit de la maturation de ce
qui est connu. Ce serait 'image évangélique du grain de blé
enfoui. Dans la seconde, c’est le contraire : tout ce discours
apparaitrait comme la configuration de quelque chose qui
n’a d’autre ame que la volonté désespérée de survivre.



188 6. La communauté de I’école chrétienne

Dans les deux cas — continuité ou épuisement, entre le
passé et 'avenir de cette institution —, nous serions en
mesure d’interpréter difféeremment toute son histoire.
Nous parlerions de quelque chose qui a été ou de quelque
chose qui peut étre.

En effet, si nous considérons que 1’émergence de la nou-
velle Communauté signifie la fin de I'ancienne, il ne nous
reste plus qu’'a attendre son épuisement définitif et, en
méme temps, le renforcement progressif de nouvelles
formes. Ce sont des dénouements dans lesquels il n’y a pas
lieu d'intervenir.

Mais si nous considérons que I’émergence des nouvelles
formes est la continuation par transformation des an-
ciennes, alors nous comprendrons les anciennes d’une
autre maniere. Nous comprendrons ou se trouvait leur
ame et nous la situerons non pas dans leur appareil juri-
dique ou contextuel, mais dans la cohérence de leur com-
munauté avec leur environnement et dans la qualité des
relations éducatives.

Ce présent nous aide a voir d’'une autre maniere toute
I'histoire de ces formes de consécration et d’engagement
apostolique. C’est un présent qui transforme notre vision
du passé. 1l n'est pas nécessaire d’insister sur le fait que
cette possibilité suffit a justifier le processus de cette ré-
flexion.

De ce coté-ci de l'alternative, nous comprendrons autre-
ment 'engagement de vie des Freres, la consécration qu’ils
partagent.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 189

Nous ne considérerons plus leur Communauté comme
une obligation instaurant des limites en fonction de cer-
tains résultats (plus de temps, plus de proximité au tra-
vail), obligation renforcée par leur profession religieuse.
Au contraire, nous la comprendrons comme 'expérience
et la manifestation de la communion avec I'Esprit du Sei-
gneur au service de I’école populaire, tout au long de cette
période de I'histoire que nous appelons la modernité. Et
c’est cette maniere de vivre la consécration qui définira
leur vie, et non leurs voeux.

Nous comprendrons pourquoi la structure canonique a été
remarquablement insignifiante tout au long de I'histoire
de cette Institution. Et nous comprendrons mieux ses im-
précisions actuelles, ainsi que la possibilité de transformer
en criteres les modes de construction actuels de la com-
munauté lasallienne.

Nous découvrirons le paradoxe selon lequel '’émergence de
la nouvelle Communauté ne signifiera pas en premier lieu
'épuisement de 'ancienne, mais son évolution et son ac-
complissement,” jusqu’a aujourd’hui. Et il s’agira, sans au-
cune fausse consolation, de I'émergence d'un nouvel espoir.

Cela conduit nécessairement a comprendre d'une maniere
nouvelle les vocations ou les identités au sein de la com-

74 Dans le « veeu héroique », a l'origine de la congrégation
lasallienne, en 1691, le délai que se donnent les trois contractants
est exprimé ainsi: « jusqu’a l'entiére consommation de I’établissement
de ladite Société... ». Cela peut étre interprété de deux manieres :
« jusqu’a la consolidation définitive de... » ou « jusqu’a ce que
disparaisse... ». Quelle que soit leur intention, imaginer leur état
d’esprit sous cet angle est trés suggestif pour le présent.



190 6. La communauté de I’école chrétienne

munauté. Il s’agit d'une maniere nouvelle qui n'implique
pas la disparition de I'une ou I'autre de ses deux formes
principales, mais qui propose a chacune la nécessité de
se configurer en tenant compte de l'existence de 'autre.
C’est I'autre face du don de Dieu, don et tache.

C’est pourquoi nous devons signaler un comportement
partiellement erroné et pourtant fréquent dans ces do-
maines : considérer les membres les plus récents de ces
nouvelles Communautés a partir du modele des précé-
dents. Lerreur consiste a considérer que le modele de ré-
férence des nouvelles Communautés doit étre le modele
précédent, celui du Frere, qui s’adaptera au nouveau, mais
toujours dans certaines limites.

Lerreur est de s’obstiner a vouloir que I'avenir s’adapte a
son passe.

Le Frere, sa Communauté, sont les dépositaires d’'une mé-
moire institutionnelle qu’ils vivent et qu’ils offrent aux
nouvelles formes lasalliennes. C’est leur raison d’étre.
Mais, face a un tel changement d’époque, ce n’est pas la
méme chose de conserver la mémoire des origines que de
disposer d’'un modéle pour I'avenir.

Si, en revanche, nous considérons la situation actuelle
comme la continuation et la nouvelle forme de ce qui
précede, anciens et nouveaux apprendrons a regarder au-
trement les formes passées. Nous comprendrons que leur
substance ne résidait pas dans tel ou tel trait, mais dans
tel autre, qui est précisément celui qui continue d’animer
le projet initial aujourd’hui, des siecles plus tard.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 191

Nous ouvrirons ainsi la voie a un concept renouvelé de
consécration.

Le Frere apprendra a se considérer autrement. Il se verra
comme un chrétien laic qui adopte I'expression institu-
tionnelle habituelle a une époque donnée pour partager
'engagement apostolique. Il comprendra la fonction apos-
tolique de sa consécration, qui ne se réduit pas a un sys-
téme permettant de concentrer les ressources dans le do-
maine éducatif. Il comprendra que sa mission est, comme
elle I'a toujours été, de montrer la réalité de la plus grande
simplicité faite communauté éducative.

Le nouveau membre de la communauté, lui aussi laic, sen-
tira tres proche la présence du Fondateur qui contemple
les formules de I'engagement chrétien aujourd’hui et se
lance dans l'objectif de rendre le Seigneur présent dans
’école populaire. Il comprendra que sa maniere de vivre
est la continuité de cette consécration originelle, celle du
baptéme, qui s’était peut-étre diluée avec le temps. Il vi-
vra son baptéme sous le regard et les attentes des autres
membres de sa communauté et de son école. Il comprendra
que sa mission est, comme elle I’a toujours été, de montrer
la présence de Dieu dans 'amour qui anime sa vie.

La nouvelle Communauté amene ses anciens membres
a se comprendre eux-mémes d'une maniere nouvelle. Et
c’est précisément cela qui leur permet de constituer la
nouvelle.

C’est la que résident la nouveauté et la grace de I'Esprit :
amener cette Institution non pas a oublier ce qu’elle a été
et comment elle a été, mais a se penser en fonction de la



192 6. La communauté de I’école chrétienne

nouvelle constitution de sa Communauté, fille des temps
nouveaux et de la nouvelle évangélisation. La nouvelle
Communauté semble étre un don qui invite a se consi-
dérer comme 'une des pages de la redéfinition de la vie
consacrée dans I'Eglise.

Elle conduit a redéfinir I’héritage. C'est précisément ce que
proposent depuis au moins 20 ans toutes les Circulaires et
Lettres des Supérieurs lasalliens.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 193

Conclusion :
Un systéme

Cette Deuxiéme partie avait pour but de rassembler, regrou-
per et résoudre les grandes questions apparues tout au
long de notre réflexion.

Parmi les trois visées, il existe un processus d’acceptabili-
té décroissante.

Il est facilement acceptable que nous recueillions dans
notre réflexion les signes les plus importants ou les réali-
tés les plus frappantes de notre parcours. On peut ne pas
partager la vision d’ensemble ou 'ensemble de ce qui a été
recueilli, mais on acceptera la volonté de le faire, comme
celle de quiconque a entrepris un parcours similaire.

Ensuite, regrouper. A premiére vue, cela ne devrait pas po-
ser de probleme majeur. Mais des que nous nous rendons
compte que le regroupement implique déja une part non
négligeable d’interprétation, nous constatons qu'il n’est
pas si facile d’accepter les regroupements effectués par
d’autres. Le regroupement nécessite déja des criteres, pro-
visoires si I'on veut, mais des criteres tout de méme.

Enfin, résoudre. Si tant la collecte des signes que leur re-
groupement soulevent des questions ou des problemes



194 Conclusion : un systeme

vraiment graves, il n’est alors pas facile d’accepter les pro-
positions de solution. A mesure que la collecte et 1'orga-
nisation de données deviennent des questions, il devient
plus difficile d’accepter leurs propositions.

C’est pourquoi il est important de montrer les criteres qui
conduisent a la fois a la collecte et au regroupement des
différents signes apparus dans I'étude.

Et il est important de ne pas attribuer de valeur dogma-
tique a ce qui suit, mais de le recevoir comme une réflexion
possible sur tout ce qui précede. Ainsi, I'objectif final de
« résoudre » doit étre mieux compris comme « orienter
vers la solution ». Il n’est pas facile de comprendre un ter-
ritoire ni d'imaginer des chemins pour y accéder.

« Résoudre » les questions soulevées par notre étude re-
vient en quelque sorte a préciser I'horizon et I'orientation
de la grande carte que nous devons connaitre.

Comme le savent tous les chercheurs, quelle que soit leur
spécialité, leur esprit se nourrit de deux fagons d’envisa-
ger leur domaine d’étude. D’une part, il y a les visions gé-
nérales, les notions contrastées par d’autres spécialistes
et dont la portée est potentiellement universelle. D’autre
part, il y a les connaissances et les expériences ponctuelles,
la casuistique, le plus concret possible. Notre étude tente
d’en tenir compte et il est important de le préciser dans
ces dernieres pages. Aujourd’hui, nous parlons de mondial
et de local.

La vision générale dans toute science a pour mission de
permettre de comprendre le local. C’est logique. Mais en



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 195

connaissant et en interprétant le local, le processus s’in-
verse ou se complete : ni les visions générales nont un
caractere absolu, ni les expériences locales ne sont auto-
nomes par rapport au mondial.

Notre étude tente donc avant tout de formuler la portée
des questions globales : le sacrement de 1’école, le signe
de la communauté, la vocation partagée, I’éducation et
I'évangélisation, la fidélité et la fugacité, etc. Cependant,
elle ne prétend pas y apporter une réponse définitive. Elle
reconnait qu’en dernier ressort, la réponse doit étre locale,
de sorte que sa contribution est avant tout la précision de
la portée de la question.

C’était l'objectif de notre étude : parvenir a un langage
commun en ce qui concerne l'identité lasallienne.™

La communauté ou l'universalité de ce langage ne se
trouvent pas dans les lignes directrices qui en découlent
pour tout le monde lasallien. Elles se trouvent dans la for-
mulation méme de ses grandes questions et dans les cri-
teres qui nous y ont conduits. C’est un langage qui permet

75 A ce stade, nous nous souvenons avec plaisir du texte Unanimité
dans le pluralisme, publié par la communauté de Taizé en 1966. 11
s’agit d'un ensemble de 70 pages, qui complete La Régle de Taizé.
Sa valeur réside dans sa simplicité et sa profondeur : si la Régle
est déja simple et profonde, ce texte aide a prendre conscience
que ses différentes manifestations a travers le monde vivront
dansle méme esprit. C’est dans ce méme objectif, en pensant au
monde lasallien, que ce travail a été concu. (Le texte de Taizé,
Régle et unanimité, a été publié en plusieurs autres langues a
partir de 1966).



196 Conclusion : un systeme

de signaler le champ et I'horizon des questions, auxquelles
il faut répondre précisément dans chaque territoire.

Cela peut sembler tres peu, et pourtant c’est beaucoup.
Nous partons d'un principe accepté partout : dans la vie,
dans la religion, dans la technique, en politique, les ques-
tions sont communes ; les réponses, complémentaires. Les
réponses sont communes dans leur intention ou dans leur
espoir et dans le domaine qu’elles indiquent comme pos-
sible. Elles ne le sont pas dans sa formulation.

C’est sur cette base qu'un avenir commun peut étre
construit. En revanche, lorsque la communion des ques-
tions est rejetée ou lorsque les questions sont interprétées
de maniere opposée, il n’y a aucune possibilité de partager
une réponse. Méme si, nominalement, on appartient au
meéme corps institutionnel qui semble s’interroger sur son
identité. Lorsque cela se produit, I'institution a perdu son
avenir.

Probablement, I'Institution lasallienne dans son ensemble
n'en est pas encore arrivée la. Il suffit de passer en revue
les cinq derniers Chapitres généraux sur ces questions.
Elle ne dispose pas d'un langage commun et ne peut donc
ni comprendre les initiatives locales d’'un autre territoire
ni présenter les siennes de maniere significative.

Ce qui suit est donc présenté comme l'architecture sou-
terraine possible d'un langage commun. Ou, ce qui revient
au méme, d'un avenir possible.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 197

Nous procédons en cinq étapes :

« Tout d’abord, nous regroupons les six themes de la
Deuxieme partie en trois axes : nous voyons ainsi claire-
ment que chacun d’entre eux se configure par sa rela-
tion avec un autre : [1.] Trois axes.

- Ensuite, nous nous arrétons sur une sorte de dénomina-
teurcommun,commeuneconstantequiseretrouvedans
tous les themes : ils sont toujours en mouvement. C’est
[2.] Une constante.

- Troisiemement, nous configurons le Systéeme, en mon-
trant que cette constante interne est ’'ame de 1'en-
semble : [3.] Le Systéme.

« Laquatrieme étape est réservée a une sorte de garantie
de tout ce qui précede : il faut se considérer comme fai-
sant partie d'un ensemble dans lequel personne n’est
la limite de personne. C’est [4.] Limite vs. Frontiére.

« Enfin, a titre d’exemple, nous énumérons quelques déri-
vations concretes de tout cela [5.] Bréve opérationnelle.

Il en résulte un ensemble particulierement abstrait que
nous accompagnons de quelques graphiques.



198 Conclusion : un systéme

1. Trois axes

Donc, dans le processus précédent, dans la succession
des six constantes ou criteres, trois axes apparaissent. Ils
constituent la base du langage de l'identité. Ils donnent
du sens et du contenu a nos mots. Ce sont :

« tout d’abord, celui qui existe entre I’histoire et la nou-
velle évangélisation ;

« ensuite, celui entre la vocation et la Mission, entre
'appel et I'envoi ;

« et enfin, celui entre I'intériorité et I'institution, entre
I’école et la communauté.

Leur combinaison permet de détecter un sens dans l'en-
semble des visions diachroniques et synchroniques du
processus vécu par I'Institution lasallienne tout au long
de ce siecle. La configuration que I'’ensemble adopte apres
leur interaction est I'espace dans lequel peuvent se ré-
soudre les grandes questions de I’avenir de I'Institution la-
sallienne, en particulier celle de la nouvelle configuration
de sa Communauté.

Le premier :

Exprime la relation entre le chemin de I'histoire et celui de
la manifestation ou de la révélation du Mystere.

Histoire <=3 Evangélisation



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 199

Ce premier axe rappelle que dans un projet comme celui
des lasalliens, I'histoire et I'’évangélisation se constituent
mutuellement. Il en va ainsi dans ce cas comme dans tout
autre. Tout résulte de I'imbrication de deux visions : celle
de chaque projet et celle des dynamiques de son environ-
nement. L'histoire montre les situations dans lesquelles se
manifestent ses propres limites ou son ouverture au Mys-
tere qui 'anime. Pour sa part, I’évangélisation consiste
toujours en I'expression de cette rencontre mutuelle entre
I’humanité et le Mystere, et entre le Mystere et 'humani-
té. L'école est la médiatrice de ce mouvement, le pont ou la
place ou ils se rencontrent.

Ainsi, il n’y a pas d’histoire sans expression du Mystere,
ni d’évangélisation sans la dynamique du temps.”™ Atten-
tion : sans cette rencontre, il n'y a pas non plus d’école
chrétienne.

Cela signifie, simplement, que 'expression de ce que nous
chrétiens appelons la Parole de Dieu varie ou se manifeste
de différentes manieres selon les grands moments ou les
grandes périodes de I'histoire. Cela signifie qu'au fil du
temps, imperceptiblement, le visage de Dieu se modifie ou
s'incarne de différentes manieres sociales ou humaines. Et
cela signifie que les différentes périodes historiques suc-
cessives élaborent des formes institutionnelles pour expri-
mer cette dynamique. Ces formes institutionnelles sont,

76 En dessous, lorientation lumineuse de W. Pannenberg,
interprétant la tradition théologique protestante au moment
méme du Concile, avec sa compréhension de la Révélation
comme histoire (Offenbarung als Geschichte, Gottingen, 1961).



200 Conclusion : un systeme

par définition, aussi conjoncturelles dans leur expression
que durables dans leur sens.”

La portée de ces themes dans la configuration de I'Institu-
tion lasallienne et, en particulier, dans celle de ses Com-
munauteés, est évidente : il s’agit d’'une institution histo-
rique au service de I'évangélisation.

Le deuxiéme :

Il est constitué par la relation entre la vocation et la mis-
sion, c’est-a-dire entre 'appel et 'envoi.

Appel <«——————w Envoi

Ce jeu exprime 1’écho des apparitions du mystere dans la
société et chez les personnes. Ainsi, lorsque tel ou tel geste
de la culture d’'une époque offre des indices sur le mystere
de la vie, surgit la conscience de recevoir un appel spécial
pour le signaler. Et cela peut se produire tant chez les per-
sonnes (indigence de toute sorte) que dans I’ensemble de
la société (mutations culturelles, besoins éducatifs, etc.).

La vocation répond a un besoin humain, individuel ou
collectif, comme nous le soulignons. Chumanité a besoin
d’incarner ou de rendre visibles les manifestations de ce
qui la transcende et c’est pourquoi elle professionnalise

77 Impossible de passer sous silence a ce stade I'histoire du
monachisme égyptien, c’est-a-dire 'origine de ce que nous
appelons la vie consacrée, avec les différentes modalités qu’elle
a adoptées dés ses premiers siécles.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 201

ceux qui se consacrent a cette tache. C’est une constante
de 'humanité, antérieure a toutes les théories sur le sujet.

En chrétienté, cet appel est interprété comme une maniere
particuliere pour le Verbe de Dieu d’étre présent au milieu
des peuples. La vocation est ainsi la continuité privilégiée
de la présence de Jésus a travers les temps. La vocation fait
des personnes des ministres de 'Evangile, des gens qui, par
leur vie, montrent les lieux de la manifestation de Dieu.

On comprend immédiatement le lien entre ce theme
et I'axe précédent : c’est le fait vocationnel qui exprime
concretement la cohérence entre le cours de I'histoire et la
nécessité de I’évangélisation. C’est pourquoi nous disons
que le sens ultime du fait vocationnel est la manifestation
de I'Evangile, c’est-a-dire le service des signes de Dieu les
plus particulierement évidents a chaque époque.

La vocation, en soi, ne consiste donc pas et ne conduit pas
a faire quoi que ce soit, mais a exprimer la réalité du Dieu
qui appelle et qui est au coeur des personnes, des peuples
et des temps.

Et nous devons a nouveau souligner ce que nous voyons tous
dans cette question en relation avec I'Institution lasallienne:
sa configuration repose sur 'appel du Dieu de I'histoire, de
sorte que sa mission consiste a montrer aux peuples cet ap-
pel, dans le domaine concret de la formation des personnes,
en particulier celles chez qui le mystere de Dieu est le plus
évident, c’est-a-dire les personnes dans le besoin.



202 Conclusion : un systeme

Et le troisieme :

Le jeu de ces deux axes conduit nécessairement au troi-
sieme : la communauté et son ame.

Fcole <€——on 3%  Communauté

En effet, si I'évangélisation doit se produire dans I'his-
toire, si la vocation et la mission naissent de et pour ce
méme jeu, il faut que les personnes et les institutions
vivent dans leur cceur, en harmonie avec leur source. Elles
doivent vivre dans 'espace intime ou se rencontrent I’his-
toire et 'Evangile (qui est le nom chrétien du Mystere), 12
ou naissent les formes sociales au service de la transcen-
dance humaine.

Cet ultime lieu est la racine de la médiation, c’est-a-dire
de la forme institutionnelle dans laquelle se manifeste la
rencontre entre 'Evangile et I'histoire. Ainsi, tant I'esprit
des personnes que leurs protocoles communs doivent re-
fléter les modalités de cette rencontre, sous peine d’invali-
der la vocation et la mission.

Il se peut malheureusement que cette connexion ou cette
harmonie avec le coeur de I'histoire se perde, de sorte que
tout se dissolve en apparence, qu'il s’agisse de 'Evangile
ou de la Mission. Lorsque, au contraire, cette harmonie se
produit, toute l'institution s’anime d’une capacité créa-
tive surprenante. Le professionnalisme le plus excellent
est ainsi le symptome que les mots de l'identité institu-
tionnelle sont pleins de vie.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 203

Il existe une garantie et en méme temps un signe que les
choses sont ainsi : la maniere partagée de vivre la voca-
tion. Et c’est a ce stade qu’apparait définitivement la cor-
respondance entre les signes de Dieu dans I'histoire et la
qualité des formes institutionnelles de toute communauté
ministérielle.

Depuis au moins un siecle, une évolution fondamentale
du modele humain ou social est devenue évidente. C’est
le chemin qui mene de la raison a la relation. Nous 'avons
rappelé aux points 5 et 6.

Cela aide a comprendre comment, au début de notre étude,
dans les premieres pages de la Premiére partie, I'Institution
lasallienne configurait son modele communautaire a par-
tir de la raison. Et il ne pouvait en étre autrement, car elle
devait refléter le critere de toutes les institutions sociales
encore en mutation au tournant du XIX¢ et du XXe siecle.
Peu a peu, cependant, a mesure qu’il devenait évident dans
le monde que la catégorie directrice pour comprendre le
cheminement de 'humanité n’était plus la raison mais la
relation, le modeéle méme de communauté se remodelait,
silencieusement.

Tout au long de ce processus, on a assisté a une perte pro-
gressive de sens de la forme héritée de la Communauté
lasallienne.

Aujourd’hui, il est évident que toute la société, toute I'hu-
manité, est régie par ce critere. Nous sommes parce que
nous faisons partie, que vivre c’est cohabiter. Ainsi, au
milieu du siecle dernier, 'expression « communauté édu-
cative » est née dans les Districts francais et elle s’est ré-



204 Conclusion : un systeme

pandue dans le monde entier. Comme cela arrive parfois
dans I'histoire, ce fut une grande découverte.

Cette expression soulignait la nécessité de partager le pro-
jet éducatif, afin de garantir la totalité de ce qui était fait
et, en méme temps, de permettre a 'institution d’élargir
le cadre conventionnel en suivant les principes d’apparte-
nance a une communauté locale.

Ainsi comprise et exprimée a présent dans le vocabulaire
des axes précédents, la communauté était le visage de
I'Evangile en cette nouvelle ére. Et elle I'est toujours, 50
ou 60 ans plus tard. C’est en elle que tout le discours de
notre Deuxieme partie devient réalité et permet d’interpré-
ter tous les rebondissements de la Premiere.

En résumé :
3. Appel

5. Ecole
1. Histoire 2. Evangile

6. Communauté

Ve

4. Envoi



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 205

2. Une constante

La relation entre les six criteres, articulés autour des trois
axes que nous proposons, semble compréhensible, voire
évidente dans certains cas. Mais il y a plus. Il s’agit ici
d’une similitude structurelle ou fonctionnelle entre tous
ces criteres.

Il s’agit en quelque sorte d’une tension interne. On pour-
rait dire que chacun d’entre eux présente un équilibre
qui ne peut étre ni durablement stable ni constamment
instable. Selon la position de leurs membres a l'intérieur,
ceux-ci donnent un sens a des termes que d’autres per-
sonnes utilisent également, méme s’ils ne coincident pas
exactement avec les leurs.

Il s’agit d'une tension dialectique. Son cheminement entre
équilibre et déséquilibre permet a une Institution de se
sentir vivante, capable de dialoguer avec les conditions de
son environnement, dans la géographie et dans I'histoire.

Tout dépend si chacun des themes est vécu dans l'inertie
ou dans le sens.

Comprenons bien : les deux réalités sont indispensables.
Les deux. Nous avons besoin de l'inertie et du sens, tout
comme nous avons besoin d'un point de départ et d'une
destination. Et ce serait étre simplistes de qualifier de bon
ce qui releve du sens et de mauvais ce qui releve de I'iner-
tie. Les institutions, comme tout étre vivant, ont besoin
des deux, dans une tension qui leur donne vie. Ce qui se
passe généralement, c’est qu’a certains moments ou dans



206 Conclusion : un systeme

certains endroits, pour une raison ou une autre, l'une est
cultivée au détriment de l'autre.

Linstitution s’épuise alors ou meurt, sans appartenir ni a
sa terre ni a son temps.”™

Elle a perdu son histoire. Elle se réduit a une succession
d’instants, d’anecdotes locales sans continuité. Elle ne vit
pas. Elle est seulement la. En réalité, elle n’appartient qu’a
elle-méme. En période de stabilité sociale, cela n’est parfois
pas perceptible. En revanche, en période d’instabilité, cela
devient d’autant plus évident que la nouveauté sociale
est grande. C’est lorsque les institutions disparaissent ou
se recréent, lorsqu’elles ressentent leur histoire ou lors-
qu’elles découvrent qu’elles n’en ont pas. C’est le chemin
parcouru depuis cent ans jusqu’a aujourd’hui.

Au fond, c’est ce qui va de la Bulle de 1725 a I’époque de
son tricentenaire.

Et cela semble logique, car la dialectique signifie fonda-
mentalement que les formes ne sont jamais définitives, en
termes opérationnels. Ces « formes » sont conceptuelles
ou verbales (elles constituent le discours doctrinal) et
structurelles (elles constituent le discours institutionnel).
Comme I'histoire le montre, lors des changements de cycle
historique, la société doit rejeter tout ce qui, par sa rigidi-

78 « Etre de son temps et de son paps » : nous reprenons encore
I'expression de la formidable Circulaire du Frere Irlide, du
6 janvier 1881, déja citée. Il s’appropriait ce qui pouvait étre
a I'époque un reproche de la société a I’école lasallienne ; il
I'assumait et le proposait comme modele, référence, slogan.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 207

té, empéche I'acces a de nouvelles conditions de vie. C’est
I'horizon des défis techniques et d’adaptation, maintes
fois cités dans cette étude.

Nous pouvons le voir dans les trois axes de ce systeme, tels
que nous venons de les présenter et de les illustrer dans le
graphique.

Tout d’abord, si nous commengons par examiner la ma-
niere de vivre I'histoire, nous constaterons que tout oscille
entre deux cotés ou deux poles : d'un coté, le processus de
l'insignifiance, de I'inertie et de la répétition, et de 'autre,
les causalités et les cycles. On comprend immédiatement
que dans toute institution, on doit constamment exami-
ner sa fagon de percevoir I'histoire, I'histoire générale des
peuples. Elle se comprend ainsi en fonction d’'un moment
et d'une situation locale, qu’elle doit vivre en dialogue
avec le caractere permanent et évolutif de I'histoire.

C’est ainsi qu’apparait, avec des visages concrets, la rela-
tion entre I'institution lasallienne et I'administration so-
ciale de ’éducation.

Tout vient, comme nous le savons et comme toutes les
parties doivent le reconnaitre, du fait que le Projet la-
sallien existait dans la société au moins un siecle avant
la constitution de '’Administration publique en vigueur
jusqu’a aujourd’hui. Au début du XIX¢ siecle, lorsque I'Ad-
ministration apparait, le Projet s’y integre et assume la
fonction spécifique d’expérimentation et d’alternative
responsables. Et ’Administration I’accepte dans le cadre
de cette approche.



208 Conclusion : un systéme

La portée du sujet dans la configuration de chacun de ses
projets a ce stade de la premiere moitié du XXI¢ siecle est
claire.

De maniére corrélative, dans le cas de la Nouvelle Evan-
gélisation, on comprend immédiatement que tout dépend
de la maniere dont la réalité de Dieu est congue, en marge
ou au sein de la vie et de 'histoire des peuples. Tout dé-
pend de notre compréhension de I'Incarnation de Dieu,
pour employer un terme strictement chrétien. Si nous
nous comprenons comme le visage de Dieu, ses enfants,
sa présence et sa Parole, ou si nous isolons certaines de
ses paroles au-dela de la vie concrete des peuples. Il s’agit
la encore du difficile équilibre entre I'incommensurable
de Dieu, permanent, et chacune de ses paroles ou de ses
signes, tels que nous les comprenons en son Fils Jésus, fils
d’'une femme.

Le meilleur exemple a ce sujet est certainement celui des
différentes facons dont le Concile Vatican II a été accueilli
dans les différentes régions du monde lasallien. La sensibi-
lité contenue dans 'expression « signes des temps » a été
déterminante dans son lancement et son développement
: la différence dans les modes de réception du theme selon
les pays lasalliens est évidente, avec les conséquences pré-
visibles sur la configuration de leurs projets locaux.

Deuxiemement, et en conséquence, notre compréhension
de la vocation se jouera entre ces mémes extrémes ou
poles. Dans ce cas, tout dépendra de la maniere dont nous
nous situons entre notre envie de répondre et notre com-
préhension du fait que cette réponse méme est mise dans
notre coeur par notre environnement. C’est le Mystere de



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 209

Dieu, incarné en nous et dans notre environnement, qui
se montre et dialogue avec lui-méme en nous : ce dialogue
est la vocation. C’est pourquoi la vocation oscille toujours
entre I'appel et l'initiative, propres ou partagées.

Il est compréhensible dans ce cas, comme nous l'avons
montré dans cette étude, que les périodes de changement
ne soient pas faciles a vivre de fagon équilibrée. Il est com-
préhensible, dans de telles périodes, que la nécessité de
s'impliquer dans la recréation des formes fasse en fait dis-
paraitre la composante transcendante de 'appel. Ainsi,
I'opération qui en résulte peut obéir davantage aux forces
de chaque personne ou projet qu’a I'appel de Dieu qui si-
tue la source des ressources dans un autre univers.

Il est clair que cela affectera les attitudes a 1'égard du
maintien et du renouvellement des formes institution-
nelles dans chaque projet.

Si nous regardons le sens de la vocation, c’est-a-dire la
Mission, nous le retrouvons : cette fois, il est souligné dans
ce qui a été commandé de faire ou dans ce qui est fait.
C’est quelque chose qui est beaucoup plus clairement dit
que vécu. En effet, dans la vie, il est impossible, sans renier
sa propre responsabilité, de renoncer a sa propre initia-
tive. Alors, en la cultivant, comme c’est une obligation, il
est parfois tres difficile de comprendre a qui on répond,
c’est-a-dire si I'on est fidele a sa propre volonté ou a celle
de celui qui envoie.

Il en va de méme pour 'autre aspect de la mission, c’est-
a-dire la cérémonie intime ou naissent l'initiative, 'effort,
la résilience, le dévouement, la créativité. Ici, la tension



210 Conclusion : un systeme

ou la dialectique se situe entre la contemplation et I’ac-
tion, entre la communion avec la réalité et 'effort pour
la transformer. On comprend que souvent, surtout face a
I'urgence motivée par le besoin ou la cupidité, les institu-
tions soient davantage guidées par 'une que par l'autre.
Et on comprend que parfois, on en arrive a 'erreur ultime
lorsque l'intérét institutionnel lui-méme est vécu comme
une fidélité a la société que I'on sert.

C’est notre troisieme axe. Avec lui, nous nous souvenons
comment, ces derniéres années — il suffit de feuilleter les
dernieres Circulaires des Supérieurs pour le constater —,
'accent mis sur l'intériorité, le silence, voire la contempla-
tion, s’est fortement imposé. C’est le signe que cette ins-
titution se sent quelque peu mal a I'aise dans un discours
qui est recu comme s'il ne soulignait que 'aspect opéra-
tionnel. En accord avec les mouvements de renouveau so-
cial, ces textes ou propositions lasalliennes refletent ce qui
se passe dans le monde, avec un appel au recueillement et
a 'examen face aux dérives de la mondialisation.”

C’est pourquoi la communauté est la pierre de touche fi-
nale, le critere définitif de tout ce qui précede. Dans ce cas,
tout dépend de la maniere dont sont vécues a chaque ins-
tant, au plus pres, les tensions entre organisation et com-

79 Depuis un siécle, c’est comme un refrain que les analystes
sociaux répetent périodiquement : la réduction de la portée ou
delavaleur des mots et des institutions a ce qui est opérationnel
ouimmédiatement compréhensible. La littérature a ce sujet est
abondante, dans toutes les langues et dans toutes les cultures.
A titre d’exemple, ces derniéres années, nous citons I'ceuvre de
Byung-Chul Han, en particulier son récent Vita Contemplativa,
Berlin, 2022.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 211

munauté, appartenance et efficacité. La perception de tous
les autres facteurs de ce systeme sera orientée en fonction
de la maniere dont la relation quotidienne est vécue au
sein du projet local. C’est pourquoi nous affirmons que la
maniere de vivre la communauté est le critere définitif de
la perception de tous les autres facteurs, de I'histoire a la
mission. Cela ne doit pas nous surprendre.

Si, a la base de ces dernieres affirmations, nous projetons
la dynamique du dernier siecle de la modernité en ce qui
concerne les institutions sociales, nous trouverons tout
cela fortement renforcé.

Comme nous l'avons souligné a maintes reprises, le mou-
vement de la communauté vers l'organisation, désormais
comprises comme de grandes catégories sociales, est le
contexte général de tout ce qui arrive aux Institutions telles
que I'Institution lasallienne. Toutes celles-ci, en effet, nées a
'époque de la chrétienté ou du moins dans une volonté tres
expresse de chrétienté, doivent accepter que cette grande
référence a disparu non seulement de leur environnement,
mais aussi de leur intérieur, si I'on peut dire.

« Leur intérieur » signifie la configuration concrete de la
communauté en réponse ou en relation avec I’environne-
ment social qui accueille sa présence et sa Mission. Logi-
quement, cette configuration doit étre modifiée ou, a tout
le moins, il faut étre conscient que, si elle ne 'est pas, elle
continue a se présenter comme quelque chose qui répond
a une époque ou la société était plus une Communauté
qu'une organisation. Et que, par conséquent, tout son dis-
cours identitaire est juxtaposé au discours social.



212 Conclusion : un systeme

En fin de compte, il s’avere que la conscience de la dialec-
tique de la vie est la clé pour que I'avenir arrive dans les
institutions : c’est le symptome que la Communauté se
sait animée par quelque chose de plus grand qu'elle. A y
regarder de plus pres, il n'y a rien de tres nouveau a cela :
depuis plus d'un demi-siecle, le terme « itinéraire » oc-
cupe une place d’honneur dans l'institution lasallienne.

Il exprime précisément cette tension, transformée en fi-
délité.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 213

3. Le Systeme

Cette maniere d’interpréter les étapes de notre Deuxieme
partie montre qu’il existe entre les six critéres une dyna-
mique qui peut les constituer en Systéme. Un tel Systeme,
si nous le trouvons réellement, doit contenir suffisam-
ment d’orientations concernant le présent et I'avenir de
notre Institution.

La dynamique apparait lorsqu’on constate que, s’il existe
un premier axe, un deuxieme et un troisieme, le processus
ne se limite pas a ce que le deuxieme découle du premier
et le troisieme du deuxieme. Et on peut en dire autant de
I'ensemble des six sections. En réalité, chacun se concré-
tise dans le suivant, de sorte que le suivant est le visage
visible ou la réalité du précédent. Ainsi, I'’évangélisation,
par exemple, se manifeste successivement dans l'appel et
dans la Communauté. Le troisieme axe, de méme, concré-
tise le jeu entre I'histoire et 'Evangile.

Et nous observons qu’entre tous ces axes, il n'y a pas une dy-
namique successive, mais circulaire ou réciproque multiple.
C’est comme un ensemble qui rend a la fois plus riche et plus
difficile I'interprétation de chacun de ses moments. Plus que
circulaire, cependant, nous devrions parler de « spirale »,
qui est ce qui devient un cercle intérieur lorsqu’il est traver-
sé par le temps, I'histoire, la fidélité, c’est-a-dire a mesure
qu'il constitue I'itinéraire, personnel ou institutionnel.

En effet, cette circularité particuliere s’anime a partir de la
dialectique entre inertie et sens, dans la mesure ou cette
dialectique est la maniere de se percevoir et de répondre a
tous les stimuli de la vie. C’est comme le sang de la vie ou



214 Conclusion : un systeme

I'esprit des institutions, dans toutes leurs dimensions. Et
c’est la raison pour laquelle nous parlons de visions sys-
témiques, en anthropologie comme dans les sciences so-
ciales. Peut-étre, méme, dans la considération théologique
de la réalité.

C’est pourquoi, si I'on pouvait parler dans ces réflexions
d’avant et d’apres ou de premier et deuxieme, nous dirions
que tout commence par la double conscience du mystere
de I'histoire et de 'Evangile. Ensuite, en réponse, les Ins-
titutions qui le rendent visible se mettent en place. Cela
semble logique. Et ce faisant, en exprimant ainsi le flux
de la vie qui circule entre les six concepts que nous avons
présentés dans la Deuxiéme partiede I'étude, nous nous ren-
dons immédiatement compte qu’en arrivant a la sixieme
étape, nous sommes de nouveau a la premiere. Seulement,
a présent, nous sommes en mesure de considérer la réalité
avec une profondeur que nous n’avions pas auparavant.

On comprend mieux si I'on ose exprimer chacun des trois
axes en un seul concept, comme si 'on réduisait a trois
les six concepts de notre réflexion. Ce faisant, apres le rai-
sonnement précédent, on percoit mieux la profondeur et
la tache contenues dans chacun d’eux. En méme temps,
on comprend la perte qu'implique une considération non
dialectique de ces termes.

Cela donnerait quelque chose comme ceci :

. Le premier axe, qui regroupe I'histoire et I'Evangile,
pourrait s’intituler Ce monde ;



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 215

« Le deuxieme, qui regroupe 'appel et I'envoi, pourrait
s’intituler la Consécration ;

« Etle troisieme, qui regroupe I’école et la communauté,
pourrait s’intituler Appartenance.

« Ce monde », « Consécration », « Appartenance » : la en-
core, la proximité avec le systeme apparu dans I'Institu-
tion lasallienne lors du Chapitre de 1966-67 est tres claire.
On parlait alors de Consécration, Communauté, Mission
(ces derniéres années, cela est devenu « foi, service, com-
munauté »). Et cela continue ainsi dans la derniere ver-
sion de la Régle de vie de la communauté lasallienne. Nous
le retrouvons maintenant et, nous insistons, ce n’est pas
parce que nous avons insisté pour qu’il apparaisse.

X

Histoire Appel
Evangile Envoi
Ce monde

Ecole
Communauté
Appartenance



216 Conclusion : un systeme

Il semble clair que la Consécration doit étre comprise
comme le jeu Appel-Transparence de Dieu. De méme, que
la Communauté correspond au jeu Ecole-Communauté.
Et que la relation entre 'Evangile et I'histoire soit I’hori-
zon de la Mission.

Ehbien, « Cemonde », « Consécration » et « Appartenance »,
tels que nous les mettons en relation, sont clairement des
concepts de signification circulaire, réciproque.

La « Consécration », par exemple, nait d'une appartenance
et conduit a grandir en elle, a un moment et dans un espace
déterminé. L'appel ne vient pas seulement de I'extérieur de
chaque personne, mais il conduit cette personne vers son
environnement, comme si elle devait le rendre ou en deve-
nir I'écho et le faire résonner 1a ot il semblait étre né.

« Ce monde », de méme, n’est pas quelque chose qui est 13,
mu par des forces d’inertie, a la maniere d'un gigantesque
automatisme qui ne répond qu’'a ses propres lois. Parler
de « ce monde », c’est faire référence a quelque chose qui
appartient a celui qui parle, qui contribue a le modeler
et vit en répondant consciemment ou inconsciemment
aux dynamiques qui I'appellent de l'extérieur. Chaque
personne, a la fois, recoit et construit « ce monde ». Elle
s'inscrit dans les processus qu’elle rencontre et dialogue
avec eux, de telle sorte qu’au fil des siecles, on constate
qu’elle a épuisé les possibilités suggérées par une inertie
qui semblait autonome mais qui, en fin de compte, avait
besoin d’étre partagée.

La participation ou '« Appartenance », en somme, en-
globe tout le reste, lui donne un sens. C’est la catégorie (si



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 217

I'on peut utiliser ce terme) par excellence, I'espace mere
de toutes les autres. Elle exprime 'unité de tout, I'unité
mystérieuse du temps et de I'espace dans laquelle les deux
sont dépassés. C’est pourquoi, depuis le début, les signes
majeurs de 'humanité sont diverses formes d’apparte-
nance : le langage, le travail, la pensée, I'organisation, la
religion, la parenté, la morale, 'esthétique.

Cette facon d’envisager les trois axes ou les six étapes pré-
cédentes nous amene a réaliser que leurs définitions res-
pectives sont comme un dialogue sans fin.

Et c’est peut-étre la leur contribution maximale a I'évo-
lution de nos institutions. Ainsi concues, ces trois défi-
nitions nous placent face a un avenir radicalement nou-
veau par rapport aux imaginaires d’il y a trois siecles. Elles
supposent un changement de modele. Elles exprimaient
d’abord la vie d’organismes concus selon des modeles ra-
tionnels au service de I'Evangile et contre la pauvreté dans
cette société. Au cours de ce siecle, comme nous le voyons
dans notre étude, nous sommes passés a des modeles re-
lationnels, également au service de 'Evangile et contre la
pauvrete.

Il s’agit d'un ensemble nouveau dans lequel I'Institution
— son organigramme et son credo — ne se définit pas par
sa suffisance mais par son appartenance. Tel est le chan-
gement.

Nous le vivons déja.

Il en est ainsi, méme si nous devons reconnaitre que nous
le vivons souvent en juxtaposition avec un credo et un



218 Conclusion : un systéme

organigramme que nous imaginons différents de ce qu’ils
sont réellement. Nous ne sommes ni scandalisés ni décou-
ragés car, aussi choquant que cela puisse paraitre, ce n’est
pas une situation nouvelle. Cette distance entre le quoti-
dien et la théorie est quelque chose que toutes les institu-
tions vivent a un moment ou a un autre de leur histoire.
Leur discours identitaire ne parvient pas a dire qui elles
sont, mais elles le répetent comme s’il le faisait. Si elles ne
disparaissent pas dans cette schizophrénie, c’est en rai-
son de leur caractere inconscient, c’est-a-dire non réfléchi.
Avec le temps, le malaise que cela suscite modifie tant le
discours que les organigrammes.

Deux exemples : professer la fuite de ce monde et vivre au
service de son amélioration ; ou encore, le chemin parcou-
ru par les dix derniers Chapitres généraux. Ils ne néces-
sitent aucun commentaire.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 219

4. Limite vs frontiere

Un dernier mot sur la nature des criteres et des modeles
dans ce discours.

Depuis le début, nous avons essayé de comprendre, c’est-
a-dire d’embrasser la portée du terme « Communauté la-
sallienne ». Nous avons voulu la définir, lui fixer des limites
(c’est ce que signifie « définir »). Eh bien, maintenant, a la
fin, nous pouvons dire que non, nous ne fixons pas de li-
mites ni a la « communauté » ni a aucun des termes qui
lui sont apparentés. Le processus de réflexion nous a ame-
nés, imperceptiblement, a remplacer le terme « limite »
par celui de « frontiere ».8

Nous pensons que cette oscillation reflete le mieux 1'en-
semble de notre étude.

Tout au long de la Deuxiéme partie, nous avons voulu
prendre en compte avant tout la dynamique de I'histoire
de I'Institution lasallienne au cours du siecle dernier. Nous
avons examiné ou du moins évoqué différents moments de
son parcours en essayant de trouver, sous les anecdotes,
les chemins de I'histoire, I’évolution des formes sociales.

Nous avons également essayé de prendre en compte les
différentes histoires locales dans lesquelles, au cours des
dernieres générations, de nouvelles formes de Commu-
nauté lasallienne ont vu le jour. Nous avons évoqué des
personnes, des processus, des lieux, des rythmes, et nous

80  Nous avons souligné ce theme dans le commentaire de notre
deuxiéme critere, La nouvelle évangélisation.



220 Conclusion : un systeme

avons respectueusement souligné les questions qui se
posent face aux différentes situations.

Nous avons cherché a concrétiser ces impressions dans une
ébauche de systeme, avec la succession des six lieux de ré-
flexion de la Deuxiéme partie. Et nous nous sommes toujours
heurtés au probleme des limites, c’est-a-dire a la difficulté
d’adapter les formes héritées aux nouvelles situations.

C’est pourquoi, maintenant, dans cette presque derniere
page, nous présentons un changement de vocabulaire.
Nous proposons de tout considérer non pas a partir des
limites de quelque chose, mais a partir de ses frontieres.®

La « limite » est un concept qui désigne jusqu’ot I'on peut
aller, qui est aussi le moment au-dela duquel on ne peut
pas aller. La « frontiere », en revanche, ne semble dire la
méme chose qu'au premier abord. La frontiere indique
jusqu’ou I'on peut aller, mais ajoute que la ou chacun s’ar-
réte, une autre réalité commence. C’est une réalité incon-
nue ou du moins qui ne nous appartient pas, mais c’est
une réalité.

81 De Wittgenstein, en particulier dans son Tractatus logico-
philosophique, nous empruntons le terme « limite ». De Trias,
présent dans toute son ceuvre, nous empruntons le terme
« frontiére » (voir, par exemple, Ciudad sobre ciudad). Cependant,
I'interprétation de la relation entre ces deux concepts, telle
qu'elle est présentée dans ces pages, est la notre. C'est la
perspective a partir de laquelle est écrit Palabras como pdjaros,
réflexions sur la nouvelle communauté des écoles chrétiennes : une
méme réalité peut avoir différents noms, comme des oiseaux
hypothétiques qui passeraient d'un territoire a un autre. (Eds.
SPX, Madrid, 2006).



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 221

La frontiere indique qu’il y a quelque chose de 'autre coté.
Pour la limite, il n'y a rien de I'autre coté. La frontiere in-
vite a se demander s’il existe un moyen d’entrer en contact
avec I'autre coté, avec 'autre entité ou réalité. La limite ne
le permet pas, car elle considere qu’il n'y a pas d’autre ré-
alité au-dela de la sienne.

La limite représente la disposition d'une vision de la réali-
té a partir de son intelligibilité. C’est pourquoi, dans cette
vision, il est nécessaire de clarifier avec précision les dif-
férents «domaines» de la réalité. C’est la seule facon de
circuler entre elles, de les organiser et de les rentabiliser.
C’est la sécurité que procurent les limites, car a I'intérieur,
tout doit étre clair, compréhensible. En revanche, lorsque
la vie est considérée du point de vue des frontieres, on
ne vit pas toujours confortablement. L'existence de fron-
tieres, en effet, renvoie a quelque chose qui est par défi-
nition inaccessible ou transcendant de ce coté-ci de la
frontiere. La frontiere, ainsi, plutdt que le confort, conduit
a 'espérance ou au désespoir, selon qu’elle est considérée
comme perméable ou non.

En utilisant une distinction déja mentionnée dans cette
étude, le terme « limite » est un concept propre a I'organi-
sation ; le terme « frontiere » se référe ou peut se référer a
la Communauté.

En effet, « Communauté » signifie un ensemble de fron-
tieres perméables, a la fois maintenues et disparues.
Chaque membre d’'une communauté est une personne
responsable, capable d’initiative ; et en méme temps, il fait
partie d’autres communautés qui lui permettent d’exercer
ses responsabilités et qui sont la principale destination de


https://www.cnrtl.fr/synonymie/intelligibilit%C3%A9/substantif

222 Conclusion : un systeme

sa responsabilité. Chaque personne est ce qu’elle est préci-
sément parce qu’elle appartient a une ou plusieurs autres
communautés. Uappartenance produit a la fois le singu-
lier et le pluriel des verbes.

De ce point de vue, il apparait immédiatement que, selon
le terme que I'on accepte, la compréhension de la Commu-
nauté lasallienne est tout a fait différente. Dans chacune
des perspectives, les mots et les gestes ont une autre por-
tée. Une portée tellement différente qu'en réalité, ce n’est
qu’a partir du vocabulaire de la frontiere que nous pou-
vons parler du passage d'une communauté a une autre.

On comprend ainsi comment, tout au long de la réflexion
de cette étude, nous avons proposé la conversion de la li-
mite en frontiere. Il s’agit d’'une ‘frontiere osmotique’
frontiere, mais osmotique ; osmotique, mais frontiere.®

Cette étude repose sur la conviction que, parallelement
au passage de la raison a la relation, caractéristique de la
fin de la modernité, nos institutions ont connu la conver-
sion des limites elles-mémes en frontieres. Accepter cette
double conversion — historique et intime — est la condi-
tion du futur.

82 « Osmotique » : cet adjectif a été employé lors de I'atelier qui
s’est tenu a Paris, rue de Sévres, début octobre 2025. L'objectif
était de réfléchir a la laicité et au dialogue interreligieux au sein
des institutions lasalliennes franc¢aises. Quinze jours plus tard,
il a refait surface a Cordoue, lors d'un colloque similaire, cette
fois-ci destiné aux directeurs de communautés lasalliennes.
Cette réflexion reconnait sa dette envers ces deux rencontres.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 223

Il reste toutefois la grande question de savoir en vertu de
quoi nous pouvons proposer ce passage. Ou plus précisé-
ment, en vertu de quoi une telle conversion des modéles
de consécration et de vie communautaire peut-elle étre
proposée. La réponse est évidente : dans le Seigneur, il n'y
a ni limites ni frontieres, car nous sommes en Lui.

Nous devons ressentir la portée de la question, c’est-a-
dire accepter la force avec laquelle elle surgit dans tous les
lieux lasalliens : une chose est que le discours soit agréable
a entendre, une autre est qu’il soit vrai.

Nous ne pouvons en effet dénaturer la Communauté hé-
ritée en acceptant une fausse issue, un substitut (ersatz,
comme on disait en psychanalyse). Nous parlons d’insti-
tutions aussi vénérables, fondées, fécondes et anciennes
que les différentes formes de vie consacrée. Cela peut sem-
bler insultant, offensant, de se libérer de tout cela avec
la joyeuse distinction de notre conversion de la limite en
frontiere.

Au contraire, nous avons besoin de personnes et de groupes
capables d’assumer la conjoncture de la Nouvelle Evangé-
lisation, conscients que le Seigneur continue aujourd’hui
a agir comme l'indiquait Monsieur de La Salle dans ses
Meéditations pour le temps de la retraite sur 1'actualité de la
Providence de Dieu et la présence de Jésus dans cette com-
munaute.

Et cela ne sera pas facile. Tout simplement : il n’est pas
facile d’assumer, ici et maintenant, le role de fondateurs
de cette Communauté.



224 Conclusion : un systeme

A partir de cette réponse, nous pouvons passer en revue
les theses ou principes dérivés des trois axes, tels que nous
les avons interprétés dans les paragraphes ci-dessus : nous
en découvrirons alors la véritable portée. Ils ne présentent
pas un panorama confortable, mais ils fondent ’espoir
qu’ils offrent.

Dans des conjonctures telles que celle que vit aujourd’hui
la Communauté lasallienne, différentes manieres d’étre
ou différents lieux o étre apparaissent. A la lumiére du
discours sur les limites et les frontieres, on voit tres bien
qu’il ne s’agit pas d’étre ceci ou cela, d’étre ici ou la. Il ne
s’agit pas d’étre ceci plutot que cela, ni d’étre ici plutot
que la. Il est beaucoup plus judicieux d’étre a sa place et
soi-méme, en tenant compte du fait qu'il y a d’autres per-
sonnes, d’autres lieux et d’autres étres.

C’est ainsi que nous vivons ce que nous sommes... du point
de vue des autres, c’est-a-dire du point de vue de la totali-
té. Et alors, la graine du futur germe partout et peu a peu.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 225

5. Bréve proposition opérationnelle,
a titre d’exemple

A partir de cette approche et avec la prudence critique qui
s'impose pour ce type d’études, nous pouvons maintenant
proposer une série d’idées en vue d'une meilleure mise en
ceuvre du discours précédent.

Il s’agit d'un travail qui est directement lié a tout effort
de programmation ou d’orientation au sein de la Com-
munauté lasallienne. C’est, par exemple, I'interprétation
qui fonde le Code interne de vie dans la communauté des
Freres, leur Régle, telle qu’elle est structurée depuis 1986.
Nous I’avons déja souligné a plusieurs reprises.

En temps voulu, nous avions souligné comment, depuis
cette date, la Régle de vie des Freres est structurée autour
des trois dimensions de leur identité (consécration, com-
munauté, mission) : ces trois dimensions ont fourni le sys-
teme a partir duquel interpréter la réalité possible et ont
ainsi été reflétées dans les révisions successives qui ont eu
lieu depuis lors. Lorsque, finalement, le Chapitre de 2014
a recu la proposition de texte élaborée par la Commission
correspondante en 2012, il a repris cette perspective systé-
matique et a structuré sa réflexion a partir de 'approche
que nous proposons.

La Commission, le Chapitre et le Conseil général ont suivi
le méme chemin que cette étude : ils ont adopté un sys-
téme et ont essayé d’en voir sa fonctionnalité. Ils ont com-
pris que chacune des dimensions de la communauté lasal-
lienne était redevable des autres et, a partir de 13, ils ont
formulé le code de vie de la communauté.



226 Conclusion : un systéme

Dans la derniere partie de notre Premiére partie, nous avons
commenté les résultats de ce travail, si suggestifs. C’est
pourquoi cette étude, apres une réflexion similaire, mais
sans se soucier d’aboutir a un code de vie, mais en plon-
geant dans ses fondements, propose les pistes suivantes.

Elles se situent a mi-chemin entre le systeme proprement
dit et articulation opérationnelle. Elles expriment les cri-
teres ou principes qui découlent des axes du systéme et
énoncent les principes qui sous-tendent 'articulation.

Ainsi, entre le systeme d’orientation, qui est per¢u de ma-
niere plus raisonnée, et les protocoles concrets, qui doivent
étre formulés avant tout dans chaque lieu, apparait non
seulement le pont qui relie les deux extrémités, mais aussi
un espace qui mene a d’autres concrétisations, nouvelles
ou différentes.

Ces pistes peuvent également aider a voir a la fois la valeur
et la faiblesse de ce que la Communauté lasallienne se pro-
pose de faire. Il s’agit en tout cas d'un moment indispen-
sable, qui conditionne la valeur de I'action possible.

Dans le premier axe, « signes des temps » / Nouvelle évan-
gélisation, nous trouvons :

« tout vivre dans la pluralité et I'’harmonie : s’occuper
simultanément des dynamiques du secteur ou du ter-
ritoire et de celles de 'ensemble, de maniere a vivre la
différence dans une vision globale unique ;

o cela permet d’aboutir a des propositions compréhen-
sibles dans tous les territoires ;



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 227

se configurer en fonction de I’environnement
concret, de maniere a ce que tout soit fait a partir de
I'appartenance locale, toujours dans la vision générale
de I'histoire ;

o cela permet la garantie définitive : la fidélité et le réa-
lisme ;

se configurer de préférence en fonction des margi-
nalisations au sein du territoire concret, c’est-a-dire a
partir des espaces sociaux (personnels ou sectoriels) ot
le manque est le plus manifeste et les signes des temps
les plus clairs ;

o cela permet d’étre toujours en contact avec les limi-
tes des modeles culturels proposés a la société.

Du deuxieme axe, I’Appel et la Mission :

Dieu est le premier agent de la consécration : il
consacre et offre la capacité de lui répondre ;

o cela permet de fonder et d’orienter le Projet lasallien
a partir de coordonnées qui transcendent tous les ré-
sultats mesurables ;

la synthése esprit de foi/esprit de zéle est toujours in-
dispensable, et plus encore en période de changement
historique, afin que la fidélité a la consécration ne se ré-
duise pas a un engagement négligeant la transcendance ;

o cela permet une vision de la réalité profondément
gratifiante et féconde;



228

Du

Conclusion : un systeme

la Communauté est la premiere dépositaire de ’Ap-
pel et de la Mission lasalliens : il lui incombe d’accom-
pagner et d’illustrer le parcours de ses membres ;

o cela permet de garantir le critere définitif de I'enga-
gement vocationnel.

troisieme axe, l'intériorité et 'institutionnalisation :

le critére fondamental qui configure la Communau-
té est sa nature de Signe de Dieu : a partir de la, on
distingue entre le sens et la forme des liens dans notre
contexte de Nouvelle Evangélisation ;

o cela permet d’aborder d'une maniere nouvelle la
théologie de la Consécration ;

a ce moment de I’histoire, la tache principale de la
Communauté est de veiller a la formation de ses
membres dans la fidélité, c’est-a-dire a l'enrichisse-
ment continu de la conscience, en dépassant tout mi-
métisme ou méme toute domestication ;

o cela permet de relier Communauté et formation, en
soulignant leur aspect permanent et d’auto-com-
préhension.



D’une communauté a 'autre | 2. Larchitectureintérieure 229

o * Tout vivre dans la diversité et I'narmonie.

_ Histoire et * Se configurer en fonction d'un territoire concret,
SENEEEEGE  au sein de I'ensemble du réseau.

* Se configurer en fonction des marginalisations.

* Dieu, premier agent de la consécration.
*La Communauté, son premier dépositaire.
* La synthese esprit de foi/esprit de zéle.

Appel et

Mission

Intériorité et +La Communauté se définit comme Signe de Dieu.
Institution * La formation a la fidélité.

Une remarque : ces principes ou theses ne sont pas les
seuls qui peuvent étre dérivés des clés de notre Systeme.
Tres probablement, lorsque la réflexion aura conduit
quelqu’un a mettre en relation ces paragraphes avec telle
ou telle situation qui lui est tres proche, une nouvelle for-
mulation naitra dans sa conscience. Il constatera proba-
blement aussi qu’elle ne se limite pas a refléter I'un des
axes, mais qu’elle participe aux autres.

Tout comme les rédacteurs de la Régle de 2015, que nous
avons évoqués dans la derniere section de notre Premiere
partie.®

83 Cf. Premiére partie, 3. Refonder, 3. 2015 : une révision nécessaire.



230 Epilogue

Epilogue :
Trois siecles plus tard

..les « oiseaux vagabonds ». Ce sont des
oiseaux qui ne suivent pas les routes
migratoires habituelles. Certaines personnes
se réferent a ces oiseaux comme a ceux qui
ont accidentellement perdu leur chemin. Mais
en biologie, les oiseaux vagabonds ont un role
tres particulier. Ils étendent les espaces connus
de nourriture et d’autres avantages essentiels,
allant au-dela de ce qui est connu par la nuée
d’oiseaux. C'est un élément tres important
pour assurer la pérennité de I'espéce. On peut
les qualifier d’oiseaux égarés, mais ils sont
également essentiels pour assurer la survie a
long terme.

2022. Chapitre général. Message final.8*

Trois siecles apres cette Bulle, nous sommes peut-étre
mieux placés que ses contemporains pour interpréter ce
qu’elle approuvait.

84  Conclusion du Message du Conseil général dans la circulaire
sur le chapitre général de 2022, de la méme année. Circulaire
478, p. 61



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 231

A I'époque, elle 'acceptait et le confirmait, évidemment,
mais nous pouvons nous demander si elle 'exprimait dans
un langage qui correspondait au présent que vivait cette
communauté. D’aprés ce que nous avons vécu au cours
du dernier siecle de I'histoire lasallienne, on peut en effet
penser que I'expression correspondait a un autre contexte,
celui du Moyen Age par rapport a I'époque moderne.

Peut-étre la Bulle désignait-elle avec le langage du XIII®
siecle ce qui s’installait au XVIII® siecle.

Et cela était peut-étre di au fait que le langage théolo-
gique du début du XVIII¢ siecle restait, dans de nombreux
milieux, celui du XIII¢ siecle. Ainsi, lorsque ce langage a
montré ses limites, toute la théologie exprimée a 'aide de
celui-ci est entrée en crise. Cette crise a été le protagoniste
caché de notre étude.

C’est pourquoi nous disons que considérer la Bulle depuis
notre présent — le XXI¢siecle — nous permet de mieux
apprécier sa valeur et ses limites éventuelles : elle recon-
naissait la valeur et la nouveauté de ce qu’elle approuvait,
tout en I'habillant d’'un costume qui risquait de I'étouffer.
Son histoire de trois siecles nous oblige, pour le moins, a
nous poser la question.

Il semble logique d’affirmer que la Bulle situait la nouvelle
institution dans un cadre fixé depuis Trente. Il ne pouvait
en étre autrement. C’est pourquoi nous devons nous de-
mander si ce cadre répondait a I'épuisement d'un modele
ou a la naissance d’'un autre. Et ainsi évaluer son intention
en plus de sa forme.



232 Epilogue

L'étude que nous cloturons avec cet épilogue nous permet
d’avancer une réponse.

Aujourd’hui, il nous semble que ce cadre était configuré
a partir de I’équivalence consécration = fuite du monde,
c’est-a-dire a partir d'une moindre appréciation de la vie
de la société en général. Cela était compréhensible, compte
tenu de I'héritage recu de la fin du Moyen Age et de I'accu-
mulation des erreurs et des réussites du XVI¢ siecle euro-
péen. Ainsi, en voulant souligner la spécificité et la bonté
d'un mode de vie, on soulignait son opposition a un autre,
et non sa propre identité. Cela allait constituer un déficit
presque mortel pour les siecles qui suivraient.

Cette perspective est cruciale pour le présent et I'avenir
immédiat.

Aujourd’hui, nous pouvons affirmer que cette opposition
produisait deux effets négatifs, méme si cela n’était pas
percu ainsi a I'époque. Premierement, elle placait I'un des
opposés au-dessous de l'autre, en fonction de sa proximi-
té plus ou moins grande avec la vie de la société. Et deu-
xiemement, dans le cas de I'un des deux, elle conduisait
a transformer ses manifestations en fins en soi. Ce deu-
xieme effet exprime la fonction assumée par les veeux, en
particulier la triade.

Or, en demandant la reconnaissance romaine, les Freres
n'y pensaient pas. Nous savons qu'ils 'ont incluse sur pro-
position d’autrui, afin de faciliter ce qu'’ils recherchaient.
Et ils 'ont fait, comme c’était courant a leur époque, a
partir d'une compréhension erronée de son sens.



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 233

Trois siecles plus tard, si nous parvenons a dépasser ainsi
le carcan de cette triade et que nous observons la commu-
nauté requérante, nous constaterons certainement que la
consécration « religieuse » n’est pas spécifiée par les veeux,
mais par autre chose. Car la Bulle nous aura fait prendre
conscience d'une équivalence indue ou abusive entre le
ministere de cette communauté et la triade.

La Bulle nous donne un aper¢u du mode de vie surprenant
de ceux qui sont ainsi « consacrés ». C’est le symptome dé-
finitif: ils surprenaient, ils surprennent, a I'époque comme
aujourd’hui. Ils surprenaient par le caractere étonnant de
leur comportement, par le caractere disproportionné de
leurs engagements, par leur capacité a aller au-dela de
tout ce qui est raisonnable ou compréhensible. Premier
moment, la surprise.

Si nous arrivons a le voir, nous définirons la « vie consa-
crée » par sa valeur de Signe. Car eux-mémes se croyaient
« consacrés ». Deuxieme moment, le soupcon : qu’est-ce
qui peut se cacher derriere tout cela ?

Il s’agit la d’'une équivalence appropriée : celle qui existe
entre la surprise et I’évocation de sa cause ou de sa racine,
c’est-a-dire entre la vie simple de cette communauté et le
Signe exceptionnel de Dieu que constituaient ses écoles.
Avec la Bulle, nous aurons découvert que le signe, ou le
Signe, jaillit toujours dans le lien disproportionné qui unit
une personne ou un groupe de personnes a ceux qu’ils
servent, a ceux auxquels ils pensent, a ceux auxquels ils
appartiennent, pour lesquels ils se dépensent sans comp-
ter. Telle était, telle est, la communauté des Freres des
Ecoles Chrétiennes. Troisiéme moment, I’étonnement.



234 Epilogue

Surprise, suspicion, étonnement : c’est pourquoi nous
pouvons affirmer que la Communauté les consacrait, les
consacre.

Unir ainsi Communauté et Consécration signifie que nous
donnons a la Communauté le role que les Ecritures at-
tribuent a Dieu, qui oint ou consacre le Fils. Il 'envoie a
son peuple et au monde afin qu’elle soit son témoin. 1l fait
de I'Oint son Messie, son Signe de Salut pour les peuples.
C’est exactement la Communauté, sa définition ultime.

En elle, nous trouvons que le lien est la source du Signe.
Tout simplement parce qu’il n’y a aucune raison — hu-
maine, bien sr — a un tel lien. Seule la foi en la réponse au
plan éternel de Dieu, seule cette foi est capable de mainte-
nir ce lien, qui devient alors Signe.

C’est un processus tres naturel. Comme nous le disons, il
commence par la surprise face a ’'anormalité du mode de
vie ; il se poursuit par la justification de cette anormali-
té par la foi en un Dieu qui appelle et vit en ceux qui se
croient appelés a cette vie ; et il se termine par la conver-
sion de ce groupe en Signe vivant de I'exceptionnalité de
Dieu. Et tout cela au milieu d'une activité séculaire, au
sein de laquelle pourraient s’intégrer des personnes iden-
tifiées par leur engagement commun et rien d’autre. Telle
avait été la maniere de vivre des demandeurs de la recon-
naissance romaine de 1725. Précisément celle-la.

Mais en 1725, la Bulle ne pouvait pas s’exprimer ainsi.

En 2025, trois siecles plus tard, au vu du parcours de cette
institution au cours des 100 derniéres années, nous pou-



D’une communauté a I'autre | 2. Tarchitectureintérieure 235

vons accepter que son langage soit aujourd’hui différent.
C’est pourquoi nous disons que, si nous parvenons a la lire
de ce point de vue, c’est-a-dire en la traduisant a partir de
notre époque, alors la Bulle prend un autre sens. Et tant
celle-ci que les Lettres patentes apparaissent comme des
documents tres vivants. Ils nous aident a étre les témoins
d’'un moment intensément créatif. Avec eux naissait une
nouvelle facon de vivre la consécration baptismale.

Nous ne savons pas s'ils le percevaient ainsi. Leur fonda-
teur, certainement, ce qui expliquerait son manque d’en-
gagement pour obtenir cette reconnaissance. Il se ren-
dait certainement compte qu’ils étaient en train de créer
quelque chose qui n’existait pas et qui avait besoin d'un
nouveau nom. Mais lui non plus ne le connaissait pas,
alors il lui a semblé préférable de tout laisser dans quelque
chose d'intemporel.

Il est temps de regarder ces trois siecles et de recueillir le
nom qu’ils nous donnent. Notre tache consiste a imagi-
ner les 18 articles que nous présenterions aujourd’hui pour
obtenir une nouvelle Bulle qui exprimerait ce que la pre-
miere voulait dire.

Lors du dernier Chapitre général, il y avait peut-étre au-
tant de nouvelles versions pour ces 18 articles que de Ca-
pitulants. Leur disparité, cependant, pouvait étre plus ap-
parente que réelle : tout dépendait de leur conscience des
racines du présent lasallien.

Des études comme celle-ci pourraient contribuer a estom-
per la premiere et a développer la seconde.



Index general des deux volumes

PrESENUALION............oooooevcvreeevereeecees e ssssssss e 11
Premiére partie : un siécle de signes................. 19
Trois étapes dans I’émergence d’un nouveau modéle.................. 20
Premiére période : restaurer..........menneennnn 31
1. Deux circulaires et un prologue ............ccccoocevenevvenervenereeneennes 33
2. Les événements de 1904...........coccovvurcenieneenecnecinecineeinesieeieeens 38
3. Un demi-siécle plus tard, les Régles a nouveau ........................ 62
Deuxiéme temps : renouveler...................rrnn, 84
1. Une déclar@tion...............eoceoneeneceneeeneeneeiecrsernernernevrevinesaesanes 86
2. La Fraternité Signum Fidei..........cccooonrnernninninnnnenes 107
3.1986 : partager la mission (1) ........cccocoveeneerernerenecerecineeieciseeneenne 133
Troisiéme temps : refonder ... 152
1. 1993 : partager 1a misSion (2) ........coccoereereeenenecncneincneecseieeenes 154
2. L'association et ’éducation des pauvres........c..ccocooeeverernen. 168
3. 2015 : une révision Nécessaire.............c.ocoocererenerenerenerenenenn. 188

PAMOTAIIIA ... ee e eeeseressseseraseseasesensens 209



Deuxiéme partie : ’architecture intérieure....... 19
Les axes de la nouvelle Communauteé...................cocoocvvveveereecnnnne. 20

Six critéres pour construire la

nouvelle COMMUNAULE...............oocevvvrrrrmescererrinrssssiissssnenns 40
1. Une Institution dans I'histoire...........ccccocooeneneenineinineecnenns 45
A Une autre EPoqUE, OUl ..........crrrrerrrrreeervvsseesssssssssesseesssssssssssssnenne 6l

2. La Nouvelle EVangéliSation.................................mmmmmmmmmmmmmmmmmsnnnnns 62
Dans qUElle EGLSE ....oovvvvvvvvvvvvvvvveveeeercevevessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnns 73

B LAPPEL.. e 90
Le plan de DIl ... 101

A D@NVOL .ottt s 104
Le MYSLEre dU SIZNE ...uveeeeeeeeeeeeeirerereceeeeeeteeieeieeiseeesseissessseeseees 106

5. L'école chrétienne............cocooememineineeneieeeneieinese s 123
Le MYSLETe INTIME ...t 132

6. La Communauté de I’Ecole chrétienne......................cccccccoooer 156

L'Association, hier et aujourd’hui
Conclusion : un SyStéme............ccccermemneeerrrsssssienseeenenn 193

EPIlOGUE ... 230

















